
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 7-8

Artikel: Ethnien : das Ende der Volks- und Völkerkunde?

Autor: Kuhn, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165447

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Hans Kuhn,

geboren 1927 in

St. Gallen, ist Professor

Emeritus of Germanie

Languages an der

Australian National

University in Canberra.

Sein Beitrag ist eine

Auswertung des letzt-

jährigen Fünften
Internationalen Kongresses
der Société Internationale

d'Ethnologie et
de Folklore in Wien.

Ethnien - das Ende der Volksund

Völkerkunde?

Die Ethnologie wird als Fachdisziplin neuerdings
wieder vom Aufwind eines breiteren Interesses getragen.
Neben den grundsätzlichen Identitätsproblemen
kommt aber an internationalen Kongressen immer
wieder die Identität des Faches zur Sprache.

Volkskunde war lange eine
nach innen gerichtete Wissenschaft, geboren

aus nationalromantischen und
regionalpatriotischen Impulsen des 19.
Jahrhunderts, als die stürmische wirtschaftliche
und industrielle Entwicklung die alten
Lebensmuster einer in der engeren Heimat
verwurzelten Bauern- und Handwerkerkultur

zu überrollen begann. Materielle
und geistige Zeugnisse der herkömmlichen

Lebensart wurden gesammelt und in
Museen ausgestellt oder - etwa im Falle

von Trachten, Volksliedern und Volksmusik

— in einem geographisch weiteren Rahmen

neu in Umlauf gebracht. Das «Volk»
in der Volkskunde hatte immer einen
doppelten Sinn. Es war damit das «einfache
Volk» gemeint (und nicht eine an
überregionalen oder internationalen Vorbildern

orientierte Elite) und anderseits das

die Nation konstituierende Staatsvolk.

Gleichzeitig entstand die Völkerkunde als

die Wissenschaft von den «fremden»,
gewöhnlich exotischen Völkern, die durch
Handels- und Entdeckungsreisen und die

Kolonisierung zunehmend ins Blickfeld der

Europäer geraten waren. Dass es naturgegebene

Völker und Nationen gab, daran

glaubten nicht nur die Anhänger der
Rassenlehre; diese Unterschiede schienen so

augenfällig wie etwa der (heute auch
angefochtene) Unterschied der Geschlechter.

Jede Gemeinschaft definiert sich durch
Ein- und Ausgrenzungen; wahrscheinlich
mehr durch Distanzierung vom vorausgesetzten

Anderssein des Fremden als durch
einen klaren Begriff des Eigenen. Diese

Unterscheidung ist freilich keine neutrale,
sondern fast immer vom Gefühl des

Besserseins begleitet, wie es der Pharisäer im
Neuen Testament so trefflich ausdrückt:
«Ich danke dir, Gott, dass ich nicht bin wie
die andern Leute...» (Lukas 18.11). Erst

bei der Begegnung mit dem «Farbigen»
erkennt sich der «Weisse» als weiss, erst im
Gegensatz zum Ausländer erlebt sich der
Schweizer als Schweizer. Dänen brauchen
Deutsche oder Schweden, um sich ihr
Dänentum zu bestätigen; die Deutschen
setzten sich zu verschiedenen Zeiten ab

gegenüber Franzosen, Juden, Russen und
Amerikanern. Auch die Geschichte wurde
seit dem 19. Jahrhundert zunehmend nicht
mehr als Weltgeschichte geschrieben,
sondern als nationale Geschichte, und diese
nationalen Geschichten standen autark
und mit wenig Berührung nebeneinander.
Erst nach dem Zweiten Weltkrieg fing
man in einigen Fällen an, die Geschichtsbilder

zu vergleichen, die z. B. durch die
Schulbücher verbreitet wurden, und
bemühte sich um eine Vermittlung dieser
autarken Nationalgeschichten und ihre
Einbettung in grössere Zusammenhänge.

Im Spannungsfeld von Globalisierung
und Regionalisierung

Ebenso autark standen zumeist die
nationalen Volkskunden nebeneinander,
obwohl z. B. auf dem Gebiet der Volksdichtung

und Volksmusik seit langem bekannt
ist, wie beweglich solches Kulturgut ist.
Aber was hat Volkskunde als Wissenschaft
vom Eigentümlichen, vom Spezifischen in
unserer durch Industrialisierung und
Kommunikation rapide sich angleichenden

Welt überhaupt noch zu suchen?

Heute tragen die Staatsmänner in der

ganzen Welt Anzug und Krawatte und
die Jugend Jeans, McDonalds hat sich in
Ländern unterschiedlichster Esskultur
etabliert, die Discos erdröhnen allüberall von
ähnlicher Musik. Sind wir nicht auf dem
besten Wege dazu, ein Weltdorf mit
Einheitskultur zu werden?

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 13



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

Die Gegenbewegung hin zum Spezifischen,

zur Verwurzelung, zur Heimat ist
indessen seit ein paar Jahrzehnten nicht
weniger bemerkbar als der Prozess der

Globalisierung. So mobil die jetzige Generation

junger Europäer geworden ist, so
sehr sucht sie nach Verankerung in
überschaubaren Räumen. Während sich die
nationale Begeisterung fast nur noch im
(Zuschauer-)Sport äussert, finden regionale

Natur und Kultur wieder reges
Interesse, und Zusammengehörigkeit wird
nun, anders als im 19. Jahrhundert, nicht
in eidgenössischen Sänger-, Turn- und
Schützenfesten gesucht, sondern eher im
Quartier- oder Gassenfest.

Hier eröffnet sich der Volkskunde ein
verwirrendes, aber lohnendes Feld der

Forschung, das gerade jüngere Vertreterinnen

und Vertreter bearbeiten. Die
etablierte mittlere Generation hingegen
scheint sich eher schwer zu tun mit der
eigenen Wissenschaft, auf der nun
tatsächlich einige Hypotheken lasten. Als
Wissenschaft vom Völkischen arbeitete sie

dem nationalsozialistischen Ungeist in die
Hände, der mit seinen Vernichtungslagern
die fürchterlichen Konsequenzen einer
wertenden Ethnographie zog. Und kaum
scheint jene schreckliche Lektion gelernt,
so schlägt der Wahn der Abgrenzung wieder

in ethnischen Säuberungen durch, mit
Bosnien und Ruanda als jüngsten Beispielen.

Und schliesslich setzt die Humangenetik

dem Glauben der Sozialwissenschafter

zu, tatsächliche oder behauptete
Unterschiede zwischen Menschengruppen

seien lediglich kulturelle Artefakte.
«L'identité, un mythe meurtrier?» fragt
beispielsweise der Soziologe Freddy Raphael
aus Strassburg, und er zeigt am Beispiel
des Gedächtnisschwunds in bezug auf
die Bücherverbrennungen im Elsass im
Dezember 1940 (von den Nazis als den

Volkskörper reinigendes Sonnwendfeuer
gestaltet), wie die Idee vom Elsass als dem

Spielball der Grossen das Gefühl für die

eigene Mitverantwortung immunisiert.

Nationalstaat als alt-neuer Mythos

Der seit der Aufklärung propagierten
Vorstellung vom autonomen, selbstbestimmten

und verantwortlichen Individuum,
gern etwas grosssprecherisch als das

«Projekt der Moderne» apostrophiert, be-

Sind wir nicht

auf dem besten

Wege dazu,

ein Weltdorf mit

Einheitskultur

zu werden?

herrscht die Sozialwissenschaft noch
weitgehend. Ihr widersteht es, Bindungen, die

aus den Zufällen der Geburt resultieren,
in ihrer sich neuerdings wieder
manifestierenden Stärke anzuerkennen. Die
Nation ist nach dem ursprünglichen Wortsinn

die Menschengemeinschaft, in die

man hineingeboren ist, so wie Heimat der

Ort ist, in den man hineingeboren ist. Zu
«Nationen» fanden sich an den
mittelalterlichen Universitäten die Studenten

aus einem Gebiet zusammen, und so
funktionieren sie heute noch in Schweden als

Heimstätten in der «Fremde» des
Universitätslebens. Im 19. Jahrhundert wurden
sie mehr und mehr mit staatlichen
Einheiten gleichgesetzt, und bei den United
Nations wie schon bei der Société des

Nations hatte das Wort «Nation» nur noch
einen juristisch-staatspolitischen Sinn.

Dem Versuch Woodrow Wilsons und der

Siegermächte, die alten europäischen Viel-
völkerreiche nach dem Ersten Weltkrieg zu
ethnischen Nationalstaaten zu zertrennen,
war bekanntlich nur ein beschränkter
Erfolg beschieden, weil sich das über
Jahrhunderte hin zusammengewachsene
Geflecht von Ethnien in der östlichen Hälfte
des Kontinents nicht säuberlich aufdröseln
liess, wobei freilich der Verzicht auf das

Prinzip, etwa im Falle der Kurden und
Juden, sich als noch folgenschwerer erwies
als dessen Durchführung. Auch die
massiven Umsiedlungen während und nach
dem Zweiten Weltkrieg haben noch nicht
«klare Verhältnisse» geschaffen. Im
Staatssozialismus waren die Ethnien als pittoreske

kulturelle Selbstbestätigung zugelassen,

solange sie weder das Machtmonopol
der Partei noch den von oben verordneten
massiven Industrialisierungsprozess (auch
in der Landwirtschaft) gefährdeten. Nach
dem Zusammenbruch des Kommunismus
bot sich der Nationalstaat, der im Westen
eben durch Internationalisierung und
Regionalisierung allmählich abgewickelt
wurde, als alt-neues Fundament sozialer

Bindung an, wobei die unheimliche Tiefe
historischer Erinnerung (wie diejenige der
Serben an die Schlacht auf dem Amselfeld

von 1389) an Christa .%//} Wort denken
lässt: «Das Vergangene ist nicht tot — es ist
nicht einmal vergangen.» Demokratie,
Freiheit und Toleranz waren offenbar zu
abstrakte Begriffe, als dass sich daran
Heimat- und Zusammengehörigkeitsgefühle

14 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

entwickeln konnten, wie ja auch die
Europäische Gemeinschaft für die meisten
Menschen in Westeuropa eine eher fröstelige

Heimat bedeutet. Und mit ihren
Minderheiten scheinen sich die neuen
Nationalstaaten nicht weniger schwer zu tun als

ihre Vorgänger in der Zwischenkriegszeit.
Es öffnet sich eine Kluft zwischen dem

«Volk», das Nation oder Ethnie als eine
durch Herkunft bedingte, unabänderliche
Erbmasse aufzufassen geneigt ist, und den
Sozialwissenschaften, wo die Historiker
das geschichtliche Entstehen und den

geschichtlichen Wandel solcher Begriffe
nachzeichnen. So hat z. B. Ole Feldbtzk
(Kopenhagen) nachweisen können, wie in
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
die Vorstellungen von Dänemark als

«Nation» aus dem Ressentiment einer
verhältnismässig kleinen dänischsprachigen
Mittelklasse in der Hauptstadt gegenüber der
deutsch geprägten Hof- und Adelskultur
erwuchsen und dann im 19. Jahrhundert
dank volkspädagogischer Aktivitäten
allmählich in weitere Schichten drangen.
Jedes Weltbild ist bis zu einem gewissen
Grad «mythisch», und diese Mythen werden

nicht wegen ihres Wahrheitsgehalts
akzeptiert, sondern weil sie einem
gefühlsmässigen Bedürfnis entsprechen. In der
Schweiz wurde Wilhelm Teil in Wort und
Schrift, in Lied und Bild eben in jener
Zeit übermächtig, als die Historiker seine
Nicht-Existenz nachgewiesen zu haben

glaubten.

Deutungen und Denkanstösse

Muss jede Ethnie erst die Phase des

Nationalismus durchlaufen, bevor sie ein
gelösteres Verhältnis zu sich selbst und
zu den Nachbarn findet? Im alten

Habsburgerreich wurde, nachdem einmal
das unglückselige Germanisierungsprojekt
Josefs II gescheitert war, nach und nach
eine skrupulöse Sprach- und Kulturpolitik
durchgeführt, welche die Eigenheit der
Ethnien respektierte, auch wenn sie das

Prestige des Deutschen (und, nach dem

Ausgleich von 1867, des Ungarischen) im
täglichen Leben nicht aufwog. Wie Reinhard

Jobler nachweist, hat sich die Volkskunde

im Habsburgerreich als durchaus
multiethnisch verstanden (soweit die
Freue zum Kaiserhaus nicht in Frage
gestellt wurde), im Unterschied zum deut-

Die Ethnie wird

zu einer Art

Grossfamilie, in

welcher die

verunsichernde

Mobilität des

heutigen Lebens

aufgehoben ist.

sehen Kaiserreich, wo es in der Volkskunde

um eine Vielfalt deutschsprachiger
Regionen ging.

Konrad Köstlin (Tübingen, neuerdings
Wien) beobachtet den Wandel der Ethnologie

als Wissenschaft und ihre heutige
Funktion. Folklore wird gern als
spielerisches Gegenbild zum uniformen Alltag,
als eine Art heimische Exotik verwendet.
Während der Positivismus im 19.
Jahrhundert eine vom Beobachter unabhängige

Wirklichkeit postulierte, wird heute
der Beobachter als Deuter und Konstrukteur

von Wirklichkeit ernst genommen.
Schon Hans Moser sprach vom «Rücklauf
der Volkskunde»: Wir fragen heute ab, was

unsere Grossväter propagiert haben. Was
die Heimatmuseen füllt, ist nach
Gottfried Korff (Tübingen) nicht gehobenes

Volksgut, sondern gesunkenes Kulturgut:
eine auf den Volkskundler zurückgehende
Konstruktion von «Volk». Konrad Köstlin
erinnert an Georg Simmeis Wort «Die
Menschen schöpfen Kräfte aus Einrichtungen,

die sie selbst mit Kraft begabt haben.»

Das Heimatbedürfnis kann gerade deshalb

so stark werden, weil das Räumliche etwas
Handgreifliches ist in der Flüchtigkeit des

modernen Lebens. Die Ethnie wird zu
einer Art Grossfamilie, in welcher die
verunsichernde Mobilität des heutigen
Lebens aufgehoben ist.

Die kritische, radikal von der «Volks-

tumspflege» sich abwendende Volkskunde
hat vor allem von Tübingen ihren
Ausgang genommen, wo Hermann Bausinger
die entscheidenden Denkanstösse gab.
Sie hat das Fach entschieden aus seiner
Musealität und seiner auf die ländlichen
Traditionen fixierten Betrachtungsweise
herausgeführt und den Blick über die
fachlichen, geographischen und sozialen
Grenzen hinaus erweitert. Eine Zeitlang
sah es aus, als wollte sie mit den übrigen
Sozialwissenschaften im neomarxistischen
Fahrwasser mitschwimmen. Bei Wolfgang
Kaschuba (heute Humboldt-Universität
Berlin) spürt man eine leichte Nostalgie
nach den Zeiten, wo alles so schön durch
ökonomische Faktoren, Chancenungleichheit,

Macht und Herrschaft zu erklären

war. Die heutige Tendenz, soziale
Unterschiede kulturell statt ökonomisch-politisch

zu begründen, verdächtigt er der

Augenwischerei zu Lasten der Benachteiligten.

Aber sicher war der Klassenkampf

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 15



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

nicht weniger ein intellektuelles Kon-
strukt zur Erklärung der Welt als Nation
und Ethnie, und wohl auch kein heilvolleres

für das Handeln der Menschen.
Ein Vorzug heutiger Volkskunde ist

sicher ein geschärftes Augenmerk für
ethnische Kontakte und ethnische Konflikte,
nicht nur in Osteuropa, sondern auch im
Westen, wo Migranten- und Asylanten-
ströme die angesessene Bevölkerung
verunsichern und trotz allem Exotismus in
der Lebensweise (z. B. in Reisen, Kleidung,
Küche) auf stereotype Abwehrreflexe stossen.

Eine schweizerische Untersuchung
handelt von einem solchen Konflikt: den
Italienerkrawallen in Aussersihl vor hundert

Jahren. Es waren nicht die als Messerstecher

verschrieenen Italiener, die damals

gewalttätig wurden, sondern die schweizerische

Unterschicht am Ort. Hier eröffnet
sich für die Volkskunde ein höchst aktuelles

Forschungsfeld und Gelegenheit zu
aufklärender Erziehung.

Es ist nicht anzunehmen, dass sich die
Volkskundler wegen unliebsamer Gesellschaft

auf der rechten Flanke oder wegen
des verbreiteten Glaubens an den
herkunftsbedingten Charakter von Nation
und Ethnie von ihrem Fach verabschieden
werden; dazu werden ihnen ihre sei es

noch so bescheidenen Fleischtöpfchen an
Museen und Universitäten zu teuer sein.

Nicht nur jede

Gemeinschaft,

sondern auch

jedes Individuum

hat das Potential

zu mehreren

Identitäten.

Sie sind vielmehr gefordert, in einer sich
schnell verändernden Zeit sowohl die
immer internationaler und beliebiger
werdende Kulturszene als das Bedürfnis der
Menschen nach Bindungen verstehend zu
erfassen und das ihre zu tun, dass nicht
Ein- und Ausgrenzungen zu neuen Mauern

werden. Sie werden auch zu bedenken
haben, dass nicht nur jede Gemeinschaft,
sondern auch jedes Individuum das Potential

zu mehreren Identitäten hat, so sehr
das dem wissenschaftlichen Ordnungsprinzip

zuwider sein mag. Welche
Bindung, welche Loyalität, welcher Abwehrreflex

gerade aktiviert wird, hängt von der

jeweiligen Situation ab, und es wäre
töricht, vom durchschnittlichen Mitmenschen

die gleiche Rationalität zu erwarten,
welche die Wissenschaft für sich

beansprucht. Eines wird die Ethnographie
sicher nie mehr tun: suggerieren, dass die

Bindung an Stamm, Volk, Vaterland eine
absolute sei und jeder andern voranzugehen

habe. Die Wiederkehr des Nationalen,

des Ethnischen und des Regionalen

mag tatsächlich, wie Köstlin sagt, Indiz
einer unbewältigten, angstvoll erlebten
Modernität sein oder das Unbehagen an
einem darwinistischen Modell, wie es die
Lehre vom Klassenkampf implizierte. Es

braucht deswegen noch nicht ein neuer
Fundamentalismus daraus zu werden.

Mitteilung

Im Rahmen eines Projektes des Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung ist 1991 eine

Historisch-Kritische Gottfried-Keller-Ausgabe (HKKA)

in Angriff genommen worden. Zur Unterstützung dieses Projektes hat sich ein von Prof. Karl Pestalozzi (Basel) präsidierter
Stiftungsrat gebildet, der sich aus Vertretern der Universitäten Basel und Zürich, der Eidgenössischen Technischen Hochschule, der
Zentralbibliothek Zürich, des Kantons und der Stadt Zürich, der Gottfried-Keller-Gesellschaft sowie der Wirtschaft zusammensetzt.

Dem Herausgeberteam gehören an: Walter Morgenthaler (Basel), Ursula Amrein (Zürich), Thomas Binder (Zürich) und
Dominik Müller (Genf).

Die Edition umfasst alle veröffentlichten literarischen Werke Gottfried Kellers - inklusive dazugehöriger Skizzen, Entwürfe und
Vorstufen -, die publizistischen Arbeiten sowie den literarischen Nachlass mit den unvollendeten Projekten, den Studien-, Schreibund

Notizbüchern. Besonderes Augenmerk gilt der Druckgeschichte der Werke zu Lebzeiten des Autors, die erstmals in einer
übersichtlichen und umfassenden Präsentation der Textvarianten und Begleitdokumente (insbesondere der Verlegerkorrespondenz)
dargestellt werden soll. Alle Daten werden computeriell erfasst und sollen in dieser Form parallel zur Buchedition auch den Benutzern

zugänglich gemacht werden.
Die Ausgabe wird im Herbst 1995 durch einen die Editionsprinzipien im Detail darstellenden Einführungsband (mit Diskette)

der Öffentlichkeit und der Fachwelt vorgestellt werden.
Sämtliche Hinweise, die für die projektierte Arbeit nützlich sein können (namentlich auch Dokumente von Keller oder ihm

nahestehenden Personen, von Autoren, Verlegern, Herausgebern), werden dankbar entgegengenommen.

Anschrift des Projektleiters: Dr. W. Morgenthaler, Sperrstrasse 40/7, CH-4057 Basel.

16 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8


	Ethnien : das Ende der Volks- und Völkerkunde?

