
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 7-8

Rubrik: Minderheiten und Aussenseiter

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Silvo Devetak

ist Direktor des Europäischen

Instituts für

ethnische, regionale und

soziologische Studien

an der Universität Maribor

(Slowenien), Ordinarius

für internationales
Recht an dieser Universität

und Vorsitzender

der NGO ISCOMET

(International Scientific
Conference Minorities
for Europe of Tomorrow)

mit Konsultativstatus
beim Europarat.

Übersetzung aus dem

Englischen:
Beatrice Bissoli, Zürich.

Minoritäten und internationale Beziehungen

Die Stellungnahmen der europäischen Regierungen in

Fragen wie der Selbstbestimmung, der Volksentscheide

(als eine Form von deren Verwirklichung), des Irredentis-

mus, der Spaltung, des Separatismus und jeglicher Art von
ethnischer Säuberung werden von grösster Bedeutung sein,

wenn sie ihre Entscheidungen bezüglich Frieden und Krieg
im künftigen Europa treffen müssen.

/.ls Folge der Auflösung
der sowjetischen, jugoslawischen und
tschechoslowakischen Föderationen wurden

über 60 Millionen Menschen über
Nacht zu ethnischen Minoritäten, die eine

X
SN

X
K>

S

Robert Indermaur,

Ausstellungsplakat
•Galerie vor der Kloster

mauert, St. Gallen,

1980.

äusserst ungewisse Zukunft vor sich haben,
und etwa vier Millionen Menschen werden

aus dem gleichen Grund zu Flüchtlingen.

Fügt man diese Anzahl zu den
bereits bestehenden Minderheiten hinzu,
bedeutet dies, dass im heutigen Europa
etwa hundert Millionen Menschen
verschiedenen ethnischen, sprachlichen,
religiösen und kulturellen Minderheiten
angehören.

Probleme im Zusammenhang mit ethnischen

Minderheiten werden deshalb nicht
nur zu Menschenrechts-, sondern ebenso

zu Sicherheitsproblemen ersten Ranges.
Eine Aufsplitterung des europäischen
Sicherheitssystems, sowie regionale und
subregionale Formen der Zusammenarbeit
und Konflikte werden die Aktualität des

Themas verschärfen.
Wegen der ethnischen, nationalen,

religiösen und politischen Rivalitäten ist der
Balkan zur Zeit das problematischste
Gebiet Europas. Die Aussichten auf eine

Beendigung des Krieges werden wegen der

Trennung von Bosnien und Herzegowina
entlang der ethnischen Grenzen
pessimistisch beurteilt; traditionelle Konflikte
könnten erneut aufflammen, aber auch

neue Freundschaften könnten sich
angesichts der gemeinsamen Feinde
entwickeln, die nicht unbedingt die aktuellen
sein müssen.

Auch auf andern Teilen des Kontinents
gibt es verdrängte und nur mit Mühe
unterdrückte nationale und ethnische
Konflikte. Im zersplitterten und polyzentri-
stischen Europa könnten diese zu einem

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

grossflächigen Wiederaufleben
zwischenstaatlicher und interkommunaler Streitigkeiten

führen. Dies ist einer der
Hauptgründe, weshalb im postkommunistischen
Europa ein multilaterales kollektives
Sicherheitssystem erforderlich ist.

Jedes zukünftige europäische
Sicherheitssystem muss in der Lage sein, mit
einer viel diffuseren und facettenreicheren

Serie von Herausforderungen an die
Sicherheit nicht nur umzugehen, sondern
diese wenn möglich inmitten eines zunehmend

polyzentristischen und heterogenen
Kontinents auch zu lösen. Dies könnte
sich als eine viel schwierigere Aufgabe
erweisen als die Bewältigung dessen, was
im wesentlichen ein bipolares System der

europäischen Sicherheit war.

Überwindung nationalstaatlichen
Denkens

Im System der gegenseitigen Abhängigkeit
der modernen Welt ist die ethnische
Zugehörigkeit dennoch nur einer der Faktoren,

welche die konzentrischen Kreise
des globalen, staatlichen, regionalen,
subregionalen und lokalen sozialen Gefüges
darstellen. Jede Intervention in irgendeinen

«Kreis» hätte direkte und unmittelbare

Folgen auf das «ausgewogene» System
als Ganzes.

Wie die «Gezeiten» der Gewalt in den
nächsten Jahrzehnten die europäischen
Nationen überfluten werden, hängt
weitgehend von der Kompetenz der Politiker,
der Akteure der künftigen zivilen Gesellschaft

und der ethnischen Führer ab.

Entscheidend ist, wie sie mit einem der
zerstörerischsten gesellschaftlichen
Mechanismen dieses und des nächsten
Jahrhunderts — dem Nationalismus — umgehen,

und ob sie fähig sind, die ethnische

Zugehörigkeit in einen konstruktiven
Katalysator der europäischen internationalen
Beziehungen umzuwandeln1. Dieser

Vorgang wird von mancherlei Voraussetzungen
und Ungewissheiten abhängen, von denen
drei eine grundlegende Bedeutung haben:

• Die demokratische Hinüberführung
der Vorstellung vom Nationalstaat zum
modernen Staat, welcher Möglichkeiten
zur freien Entwicklung gesellschaftlicher,
politischer, kultureller und ethnischer
Verschiedenartigkeiten gibt, die das
Hauptmerkmal der Gesellschaft sein sollten.

Staatliche Grenzen

dürfen kein

Hindernis zur

freien Entfaltung

kultureller Bande

und Kommunikation

zwischen

Menschen

der gleichen

(oder anderer)

ethnischer oder

nationalen
Herkunft darstellen.

1 Vgl. dazu den Sammelband:

'Kleine Nationen

und ethnische Minderheiten

im Umbruch

Europas-, dt. und engl.,
Reihe «Ethnicity and

Nations', Band 1, hrsg.

von Silvo Devetak,

Sergej Fiere, Gerhard

Seewann. Slavica Verlag,

München 1993.

• Die Schaffung neuer Modelle der

internationalen Zusammenarbeit, indem
den lokalen, regionalen, politischen,
ökonomischen, kulturellen, ethnischen und
anderen Wesenheiten des Nationalstaats
umfassende Möglichkeiten zu internationalen

Verpflichtungen gegeben werden,
wodurch den staatlichen Bürokratien die
Alleinherrschaft über die internationalen
Beziehungen entzogen würde und die

politische Bedeutung der ethnischen
Zugehörigkeit zu den internationalen
Beziehungen vermindert würde.

• Die Ausgestaltung einer angemessenen

Rolle der internationalen und
supranationalen Organisation in der künftigen
europäischen Ordnung, in Übereinstimmung

mit den Bedürfnissen von Staaten,

Regionen und lokalen Behörden, verschiedenen

Körperschaften der zivilen Gesellschaft,

ethnischen Minoritäten sowie auch
des einzelnen Bürgers.

Neue Kooperations- und
Integrationsmuster

Das traditionelle, staatszentristische,
machtpolitische Paradigma ist immer weniger in
der Lage, das Funktionieren eines globalen

Systems zu erklären, das immer mehr
durch Interdependenz, internationale
Regime und neue Kooperations- und
Integrationsmuster gekennzeichnet ist. Eine
solche Entwicklung wird verschiedene
Gemeinschaften der Gesellschaft in die Lage

versetzen, an der internationalen
Zusammenarbeit Seite an Seite oder getrennt von
den staatlichen Strukturen mitzuwirken.
Auf dieser Grundlage könnte eine Art Ent-
ethnisierung der Aussenpolitik und der

internationalen Beziehungen erzielt werden,

wodurch der ethnischen Zugehörigkeit

infolge ihrer ungehinderten
internationalen Zusammenarbeit, einschliesslich

jener mit den Institutionen und den

Körperschaften der bürgerlichen Gesellschaft
des «Mutterlandes», die volle Gelegenheit
zu freier Entwicklung und Entfaltung
gegeben wird.

Bei den heutigen Verhältnissen, am Ende

des zwanzigsten Jahrhunderts, scheint ein
Bedürfnis nach der Suche alternativer
Wege für die Lösung der Minderheitenprobleme

zu bestehen. Vor allem müssen
weiterhin solche Formen der
zwischenstaatlichen Zusammenarbeit entwickelt

10 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

werden - insbesondere zwischen Nachbarstaaten

—, in welchen staatliche Grenzen
kein Hindernis zur freien Entfaltung
kultureller Bande und Kommunikation
zwischen Menschen der gleichen (oder anderer)

ethnischen oder nationalen Herkunft
darstellen. Unter solchen Voraussetzungen
würden Grenzen einen verbindenden, und
nicht einen trennenden Faktor zwischen
den Menschen als Individuen oder ethnischen

Gemeinschaften darstellen.
Regionale Zusammenarbeit über die

Grenzen hinweg kann wesentlich zur
Erreichung dieser Ziele beitragen. Diese
Zusammenarbeit könnte ein Grundzug
des neuen Europa nach dem kalten Krieg
werden, und zwar nicht nur in Zentraleuropa,

sondern auch im Baltikum und in
Skandinavien, im Balkan, im Mittelmeerraum

und rund um das Schwarze Meer.
Die Nachbarländer sind von den

Minoritäten am stärksten betroffen, deren

Entstehung meistens auf die Errichtung
neuer, sie trennender politischer Grenzen
zurückzuführen ist. Deshalb könnten
Vereinbarungen zwischen Nachbarländern
über Minoritäten im Rahmen einer
grenzüberschreitenden regionalen Zusammenarbeit

der empfehlenswerteste Weg zur
«Lösung» von Minoritätenproblemen auf
multilateraler Basis sein, weil sie dadurch
aus dem heiklen Dreieck Minorität -
«Mutterland» - Staat, in dem Minderheiten

leben — herausgeführt werden könnten.
Wenn man in diesem Zusammenhang

zur Rolle der internationalen Organisationen

kommt, müsste erwähnt werden, dass

der internationalen Gemeinschaft bisher
nicht bewusst geworden ist, wie negativ
sich die Stosskraft ungelöster Probleme

von ethnischen Minderheiten auf die
internationalen Beziehungen auswirken
könnte.

Zuerst einige Worte zur Uno. Die guten
Dienste der Vereinten Nationen sind
manchmal notwendig, um die Parteien
zusammenzubringen und in den wesentlichen

Punkten einen politischen
Kompromiss zu erzielen, wie dies schon oft
geschehen ist. Das «Management
takeover» von ethnisch zersplitterten Staaten
ist jedoch ein Unterfangen, das tunlichst
zu unterlassen ist, ausgenommen in ganz
besonderen Fällen, in denen es die einzig
mögliche Methode einer wirksamen
Präventivdiplomatie ist.

Das «Management

takeover» von

ethnisch zersplitterten

Staaten ist

ein Unterfangen,

das tunlichst zu

unterlassen ist.

Internationale Institutionen - Völkerbund

und Vereinte Nationen — liessen
auch zeitlich begrenzte Machtbefugnisse
gelten - die treuhänderische Verwaltung
oder das Mandat der Vergangenheit - und
werden in Zukunft ähnlich einschneidende

Praktiken anwenden, um in
Übergangsperioden ethnische Gemeinschaften
und Siedlungen zu schützen. Die kombinierte

Übernahme der internationalen
Treuhandverwaltung über Bosnien und
Herzegowina beispielsweise durch die
Uno und die KSZE (heute OSZE) kann
als der einzig effiziente Weg gesehen werden,

um das Blutvergiessen zu beenden
und die ganze Region zu stabilisieren,
indem künftigen Kriegen zwischen Serbien
und Kroatien und «palästinensischen»
Kleinkriegen einer entwurzelten ethnischen

Nation vorgebeugt wird.

Agenda für die OSZE

Das Ausmass der Interventionen verschiedener

europäischer Organisationen - vor
allem des Europarates, der OSZE, der EU,
Nato oder WEU - bei der Regelung
besonderer Krisensituationen auf dem
Kontinent wird allgemein davon abhängen,
welche Art von Sicherheitsrisiken und
Herausforderungen in welcher Reihenfolge

in der politischen Agenda erscheinen
werden. Was die Minderheiten betrifft,
werden der Europarat und die OSZE eine

wichtige Rolle übernehmen, insbesondere
bei der Schaffung von Grundlagen für das

Verständnis ihrer Rechte und Pflichten,
und für die Erforschung von Mitteln und
Wegen ihrer Beteiligung an den
internationalen Beziehungen. Sie besteht nicht
darin, die Verantwortlichkeiten der beiden

Organisationen in der Lösung ethnischer

Konflikte zu untergraben.
Die Mitgliedschaft beim Europarat

muss als hochangesehener Ausweis der

Akzeptanz einer vollwertigen Demokratie
und als wertvolle Garantie gegen
nachträgliche Rückfälle gelten. Was die
Minderheiten anbelangt, so gibt es leider nicht
viel zu akzeptieren, wenn man Mitglied
des Rates wird. Art. 14 der Europäischen
Menschenrechtskonvention aus dem Jahre
1950, welcher die Diskriminierung verbietet,

ist die einzige besondere Bestimmung
zum europäischen Minderheitenrecht; alle
anderen Ansätze zur Verbesserung der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 1 1



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

Konvention durch Übernahme zusätzlicher

Minderheitenrechte schlugen fehl.
Der Vorschlag der europäischen
Konvention zum Schutz der Minderheiten,
1992 von der Kommission «Demokratie
durch Gesetz» vorbereitet, wurde ebenfalls
verworfen. Die neue europäische Charta

zugunsten der Minderheiten und
Regionalsprachen, im November 1992 zur
Unterzeichnung eröffnet, bedeutet
vielleicht einen Meinungsumschwung der

Mitglieder des Rates gegenüber den Anliegen

der Minderheiten. Es bleibt abzuwarten,

welche Resultate die diesbezüglichen,
anlässlich des Gipfels des Europarates im
Oktober 1993 in Wien unternommenen
Bemühungen gezeitigt haben.

Wenn die OSZE gefördert, sich
entwickeln und wachsen würde, könnte sie

ein wichtiges Element im neuen Sicher-
heitsgefüge Europas werden, und zwar
eines, das besonders gut geeignet wäre, die

Sicherheitsprobleme Osteuropas und des

Balkans zu bewältigen. Sie könnte auf
diese Weise in der Lage sein, die Fehler
sowohl von Sarajewo 1914 als auch von
München 1938 zu vermeiden.

In den Fragen der Minderheiten hat die
OSZE, von der Annahme der Erklärung
von Helsinki im Jahre 1975 bis zu den
Treffen in Kopenhagen 1990, in Paris

1991 und dem Expertentreffen über
Minderheiten in Genf 1992, eine entscheidende

Entwicklung durchlaufen, indem
sie Prinzipien bezüglich der gegenwärtigen

Minderheitsprobleme im heutigen
Europa formulierte. In diesem Rahmen
wurden auch Grundlagen geschaffen
betreffend die Rolle von Minderheiten in
den internationalen Beziehungen und die

diesbezüglichen Verpflichtungen der Staa-

Von entscheidender

Bedeutung

ist die

Institutionalisierung

des

OSZE-Hochkommissars

für Minderheiten.

ten. Von entscheidender Bedeutung ist
die Errichtung der institutionalisierten
Struktur zur Krisenbewältigung (Wien),
zur Überwachung der Demokratie
(Warschau) und die Institutionalisierung des

OSZE-Hochkommissars für Minderheiten.

In der künftigen Regelung der Rolle der
Minderheiten in Europas internationalen
Beziehungen wird es empfehlenswert sein,
auch in den folgenden Angelegenheiten
Lösungen zu finden:

• Unter welchen Voraussetzungen und
auf welche Weise könnten Minderheiten
zu einem Faktor in den zwischenstaatlichen

Beziehungen und in den Beziehungen

zwischen Staaten und internationalen
Organisationen werden? Wie könnten
Minderheiten ihre Stosskraft auf die
internationalen Beziehungen ausüben: durch
Annahme einer direkten Rolle oder durch
Einflussnahme auf die Aussenpolitik des

Staates, in dem sie leben?
• Unter welchen Voraussetzungen und

auf welchem Wege könnten Minoritäten
Faktoren oder sogar Partner auf der
Weltbühne der internationalen Beziehungen
und Zusammenarbeit werden?

• Welche Auswirkungen hätten
Beziehungen zwischen Minderheit und Mehrheit

in der internationalen Politik?
• Auf welche Weise, in welchem

Ausmass und unter welchen Voraussetzungen
ersuchen Minderheiten um Lösung ihrer
«inneren» Probleme, indem sie die
Innenpolitik auf das internationale Weltgeschehen

übertragen? Wird in diesem Fall die
internationale Gemeinschaft in der Lage
sein, mit diesen neuen/alten Problemen
effizient und — vor allem — ungefährlich
umzugehen?

SPLITTER

Ein polyethnischer Staat hat auf nationaler (staatUcher) und internationaler
Ebene gute Überlebenschancen, wenn das psychologische Gefühl, einer Minderheit

bzw. einer Mehrheit anzugehören, nicht existiert. Eine solche Einstellung wird

möglich, wenn keine der ethnischen, linguistischen oder religiösen Gruppen das

Gefühl haben muss, der Staat identifiziere sich mit ihr auf Kosten der anderen.

Hans Kohn, in: Dictionary of the History of Ideas, Vol. Ill, Artikel «Nationalism',
New York 1973

12 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER

Hans Kuhn,

geboren 1927 in

St. Gallen, ist Professor

Emeritus of Germanie

Languages an der

Australian National

University in Canberra.

Sein Beitrag ist eine

Auswertung des letzt-

jährigen Fünften
Internationalen Kongresses
der Société Internationale

d'Ethnologie et
de Folklore in Wien.

Ethnien - das Ende der Volksund

Völkerkunde?

Die Ethnologie wird als Fachdisziplin neuerdings
wieder vom Aufwind eines breiteren Interesses getragen.
Neben den grundsätzlichen Identitätsproblemen
kommt aber an internationalen Kongressen immer
wieder die Identität des Faches zur Sprache.

Volkskunde war lange eine
nach innen gerichtete Wissenschaft, geboren

aus nationalromantischen und
regionalpatriotischen Impulsen des 19.
Jahrhunderts, als die stürmische wirtschaftliche
und industrielle Entwicklung die alten
Lebensmuster einer in der engeren Heimat
verwurzelten Bauern- und Handwerkerkultur

zu überrollen begann. Materielle
und geistige Zeugnisse der herkömmlichen

Lebensart wurden gesammelt und in
Museen ausgestellt oder - etwa im Falle

von Trachten, Volksliedern und Volksmusik

— in einem geographisch weiteren Rahmen

neu in Umlauf gebracht. Das «Volk»
in der Volkskunde hatte immer einen
doppelten Sinn. Es war damit das «einfache
Volk» gemeint (und nicht eine an
überregionalen oder internationalen Vorbildern

orientierte Elite) und anderseits das

die Nation konstituierende Staatsvolk.

Gleichzeitig entstand die Völkerkunde als

die Wissenschaft von den «fremden»,
gewöhnlich exotischen Völkern, die durch
Handels- und Entdeckungsreisen und die

Kolonisierung zunehmend ins Blickfeld der

Europäer geraten waren. Dass es naturgegebene

Völker und Nationen gab, daran

glaubten nicht nur die Anhänger der
Rassenlehre; diese Unterschiede schienen so

augenfällig wie etwa der (heute auch
angefochtene) Unterschied der Geschlechter.

Jede Gemeinschaft definiert sich durch
Ein- und Ausgrenzungen; wahrscheinlich
mehr durch Distanzierung vom vorausgesetzten

Anderssein des Fremden als durch
einen klaren Begriff des Eigenen. Diese

Unterscheidung ist freilich keine neutrale,
sondern fast immer vom Gefühl des

Besserseins begleitet, wie es der Pharisäer im
Neuen Testament so trefflich ausdrückt:
«Ich danke dir, Gott, dass ich nicht bin wie
die andern Leute...» (Lukas 18.11). Erst

bei der Begegnung mit dem «Farbigen»
erkennt sich der «Weisse» als weiss, erst im
Gegensatz zum Ausländer erlebt sich der
Schweizer als Schweizer. Dänen brauchen
Deutsche oder Schweden, um sich ihr
Dänentum zu bestätigen; die Deutschen
setzten sich zu verschiedenen Zeiten ab

gegenüber Franzosen, Juden, Russen und
Amerikanern. Auch die Geschichte wurde
seit dem 19. Jahrhundert zunehmend nicht
mehr als Weltgeschichte geschrieben,
sondern als nationale Geschichte, und diese
nationalen Geschichten standen autark
und mit wenig Berührung nebeneinander.
Erst nach dem Zweiten Weltkrieg fing
man in einigen Fällen an, die Geschichtsbilder

zu vergleichen, die z. B. durch die
Schulbücher verbreitet wurden, und
bemühte sich um eine Vermittlung dieser
autarken Nationalgeschichten und ihre
Einbettung in grössere Zusammenhänge.

Im Spannungsfeld von Globalisierung
und Regionalisierung

Ebenso autark standen zumeist die
nationalen Volkskunden nebeneinander,
obwohl z. B. auf dem Gebiet der Volksdichtung

und Volksmusik seit langem bekannt
ist, wie beweglich solches Kulturgut ist.
Aber was hat Volkskunde als Wissenschaft
vom Eigentümlichen, vom Spezifischen in
unserer durch Industrialisierung und
Kommunikation rapide sich angleichenden

Welt überhaupt noch zu suchen?

Heute tragen die Staatsmänner in der

ganzen Welt Anzug und Krawatte und
die Jugend Jeans, McDonalds hat sich in
Ländern unterschiedlichster Esskultur
etabliert, die Discos erdröhnen allüberall von
ähnlicher Musik. Sind wir nicht auf dem
besten Wege dazu, ein Weltdorf mit
Einheitskultur zu werden?

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 13



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

Die Gegenbewegung hin zum Spezifischen,

zur Verwurzelung, zur Heimat ist
indessen seit ein paar Jahrzehnten nicht
weniger bemerkbar als der Prozess der

Globalisierung. So mobil die jetzige Generation

junger Europäer geworden ist, so
sehr sucht sie nach Verankerung in
überschaubaren Räumen. Während sich die
nationale Begeisterung fast nur noch im
(Zuschauer-)Sport äussert, finden regionale

Natur und Kultur wieder reges
Interesse, und Zusammengehörigkeit wird
nun, anders als im 19. Jahrhundert, nicht
in eidgenössischen Sänger-, Turn- und
Schützenfesten gesucht, sondern eher im
Quartier- oder Gassenfest.

Hier eröffnet sich der Volkskunde ein
verwirrendes, aber lohnendes Feld der

Forschung, das gerade jüngere Vertreterinnen

und Vertreter bearbeiten. Die
etablierte mittlere Generation hingegen
scheint sich eher schwer zu tun mit der
eigenen Wissenschaft, auf der nun
tatsächlich einige Hypotheken lasten. Als
Wissenschaft vom Völkischen arbeitete sie

dem nationalsozialistischen Ungeist in die
Hände, der mit seinen Vernichtungslagern
die fürchterlichen Konsequenzen einer
wertenden Ethnographie zog. Und kaum
scheint jene schreckliche Lektion gelernt,
so schlägt der Wahn der Abgrenzung wieder

in ethnischen Säuberungen durch, mit
Bosnien und Ruanda als jüngsten Beispielen.

Und schliesslich setzt die Humangenetik

dem Glauben der Sozialwissenschafter

zu, tatsächliche oder behauptete
Unterschiede zwischen Menschengruppen

seien lediglich kulturelle Artefakte.
«L'identité, un mythe meurtrier?» fragt
beispielsweise der Soziologe Freddy Raphael
aus Strassburg, und er zeigt am Beispiel
des Gedächtnisschwunds in bezug auf
die Bücherverbrennungen im Elsass im
Dezember 1940 (von den Nazis als den

Volkskörper reinigendes Sonnwendfeuer
gestaltet), wie die Idee vom Elsass als dem

Spielball der Grossen das Gefühl für die

eigene Mitverantwortung immunisiert.

Nationalstaat als alt-neuer Mythos

Der seit der Aufklärung propagierten
Vorstellung vom autonomen, selbstbestimmten

und verantwortlichen Individuum,
gern etwas grosssprecherisch als das

«Projekt der Moderne» apostrophiert, be-

Sind wir nicht

auf dem besten

Wege dazu,

ein Weltdorf mit

Einheitskultur

zu werden?

herrscht die Sozialwissenschaft noch
weitgehend. Ihr widersteht es, Bindungen, die

aus den Zufällen der Geburt resultieren,
in ihrer sich neuerdings wieder
manifestierenden Stärke anzuerkennen. Die
Nation ist nach dem ursprünglichen Wortsinn

die Menschengemeinschaft, in die

man hineingeboren ist, so wie Heimat der

Ort ist, in den man hineingeboren ist. Zu
«Nationen» fanden sich an den
mittelalterlichen Universitäten die Studenten

aus einem Gebiet zusammen, und so
funktionieren sie heute noch in Schweden als

Heimstätten in der «Fremde» des
Universitätslebens. Im 19. Jahrhundert wurden
sie mehr und mehr mit staatlichen
Einheiten gleichgesetzt, und bei den United
Nations wie schon bei der Société des

Nations hatte das Wort «Nation» nur noch
einen juristisch-staatspolitischen Sinn.

Dem Versuch Woodrow Wilsons und der

Siegermächte, die alten europäischen Viel-
völkerreiche nach dem Ersten Weltkrieg zu
ethnischen Nationalstaaten zu zertrennen,
war bekanntlich nur ein beschränkter
Erfolg beschieden, weil sich das über
Jahrhunderte hin zusammengewachsene
Geflecht von Ethnien in der östlichen Hälfte
des Kontinents nicht säuberlich aufdröseln
liess, wobei freilich der Verzicht auf das

Prinzip, etwa im Falle der Kurden und
Juden, sich als noch folgenschwerer erwies
als dessen Durchführung. Auch die
massiven Umsiedlungen während und nach
dem Zweiten Weltkrieg haben noch nicht
«klare Verhältnisse» geschaffen. Im
Staatssozialismus waren die Ethnien als pittoreske

kulturelle Selbstbestätigung zugelassen,

solange sie weder das Machtmonopol
der Partei noch den von oben verordneten
massiven Industrialisierungsprozess (auch
in der Landwirtschaft) gefährdeten. Nach
dem Zusammenbruch des Kommunismus
bot sich der Nationalstaat, der im Westen
eben durch Internationalisierung und
Regionalisierung allmählich abgewickelt
wurde, als alt-neues Fundament sozialer

Bindung an, wobei die unheimliche Tiefe
historischer Erinnerung (wie diejenige der
Serben an die Schlacht auf dem Amselfeld

von 1389) an Christa .%//} Wort denken
lässt: «Das Vergangene ist nicht tot — es ist
nicht einmal vergangen.» Demokratie,
Freiheit und Toleranz waren offenbar zu
abstrakte Begriffe, als dass sich daran
Heimat- und Zusammengehörigkeitsgefühle

14 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

entwickeln konnten, wie ja auch die
Europäische Gemeinschaft für die meisten
Menschen in Westeuropa eine eher fröstelige

Heimat bedeutet. Und mit ihren
Minderheiten scheinen sich die neuen
Nationalstaaten nicht weniger schwer zu tun als

ihre Vorgänger in der Zwischenkriegszeit.
Es öffnet sich eine Kluft zwischen dem

«Volk», das Nation oder Ethnie als eine
durch Herkunft bedingte, unabänderliche
Erbmasse aufzufassen geneigt ist, und den
Sozialwissenschaften, wo die Historiker
das geschichtliche Entstehen und den

geschichtlichen Wandel solcher Begriffe
nachzeichnen. So hat z. B. Ole Feldbtzk
(Kopenhagen) nachweisen können, wie in
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
die Vorstellungen von Dänemark als

«Nation» aus dem Ressentiment einer
verhältnismässig kleinen dänischsprachigen
Mittelklasse in der Hauptstadt gegenüber der
deutsch geprägten Hof- und Adelskultur
erwuchsen und dann im 19. Jahrhundert
dank volkspädagogischer Aktivitäten
allmählich in weitere Schichten drangen.
Jedes Weltbild ist bis zu einem gewissen
Grad «mythisch», und diese Mythen werden

nicht wegen ihres Wahrheitsgehalts
akzeptiert, sondern weil sie einem
gefühlsmässigen Bedürfnis entsprechen. In der
Schweiz wurde Wilhelm Teil in Wort und
Schrift, in Lied und Bild eben in jener
Zeit übermächtig, als die Historiker seine
Nicht-Existenz nachgewiesen zu haben

glaubten.

Deutungen und Denkanstösse

Muss jede Ethnie erst die Phase des

Nationalismus durchlaufen, bevor sie ein
gelösteres Verhältnis zu sich selbst und
zu den Nachbarn findet? Im alten

Habsburgerreich wurde, nachdem einmal
das unglückselige Germanisierungsprojekt
Josefs II gescheitert war, nach und nach
eine skrupulöse Sprach- und Kulturpolitik
durchgeführt, welche die Eigenheit der
Ethnien respektierte, auch wenn sie das

Prestige des Deutschen (und, nach dem

Ausgleich von 1867, des Ungarischen) im
täglichen Leben nicht aufwog. Wie Reinhard

Jobler nachweist, hat sich die Volkskunde

im Habsburgerreich als durchaus
multiethnisch verstanden (soweit die
Freue zum Kaiserhaus nicht in Frage
gestellt wurde), im Unterschied zum deut-

Die Ethnie wird

zu einer Art

Grossfamilie, in

welcher die

verunsichernde

Mobilität des

heutigen Lebens

aufgehoben ist.

sehen Kaiserreich, wo es in der Volkskunde

um eine Vielfalt deutschsprachiger
Regionen ging.

Konrad Köstlin (Tübingen, neuerdings
Wien) beobachtet den Wandel der Ethnologie

als Wissenschaft und ihre heutige
Funktion. Folklore wird gern als
spielerisches Gegenbild zum uniformen Alltag,
als eine Art heimische Exotik verwendet.
Während der Positivismus im 19.
Jahrhundert eine vom Beobachter unabhängige

Wirklichkeit postulierte, wird heute
der Beobachter als Deuter und Konstrukteur

von Wirklichkeit ernst genommen.
Schon Hans Moser sprach vom «Rücklauf
der Volkskunde»: Wir fragen heute ab, was

unsere Grossväter propagiert haben. Was
die Heimatmuseen füllt, ist nach
Gottfried Korff (Tübingen) nicht gehobenes

Volksgut, sondern gesunkenes Kulturgut:
eine auf den Volkskundler zurückgehende
Konstruktion von «Volk». Konrad Köstlin
erinnert an Georg Simmeis Wort «Die
Menschen schöpfen Kräfte aus Einrichtungen,

die sie selbst mit Kraft begabt haben.»

Das Heimatbedürfnis kann gerade deshalb

so stark werden, weil das Räumliche etwas
Handgreifliches ist in der Flüchtigkeit des

modernen Lebens. Die Ethnie wird zu
einer Art Grossfamilie, in welcher die
verunsichernde Mobilität des heutigen
Lebens aufgehoben ist.

Die kritische, radikal von der «Volks-

tumspflege» sich abwendende Volkskunde
hat vor allem von Tübingen ihren
Ausgang genommen, wo Hermann Bausinger
die entscheidenden Denkanstösse gab.
Sie hat das Fach entschieden aus seiner
Musealität und seiner auf die ländlichen
Traditionen fixierten Betrachtungsweise
herausgeführt und den Blick über die
fachlichen, geographischen und sozialen
Grenzen hinaus erweitert. Eine Zeitlang
sah es aus, als wollte sie mit den übrigen
Sozialwissenschaften im neomarxistischen
Fahrwasser mitschwimmen. Bei Wolfgang
Kaschuba (heute Humboldt-Universität
Berlin) spürt man eine leichte Nostalgie
nach den Zeiten, wo alles so schön durch
ökonomische Faktoren, Chancenungleichheit,

Macht und Herrschaft zu erklären

war. Die heutige Tendenz, soziale
Unterschiede kulturell statt ökonomisch-politisch

zu begründen, verdächtigt er der

Augenwischerei zu Lasten der Benachteiligten.

Aber sicher war der Klassenkampf

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 15



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

nicht weniger ein intellektuelles Kon-
strukt zur Erklärung der Welt als Nation
und Ethnie, und wohl auch kein heilvolleres

für das Handeln der Menschen.
Ein Vorzug heutiger Volkskunde ist

sicher ein geschärftes Augenmerk für
ethnische Kontakte und ethnische Konflikte,
nicht nur in Osteuropa, sondern auch im
Westen, wo Migranten- und Asylanten-
ströme die angesessene Bevölkerung
verunsichern und trotz allem Exotismus in
der Lebensweise (z. B. in Reisen, Kleidung,
Küche) auf stereotype Abwehrreflexe stossen.

Eine schweizerische Untersuchung
handelt von einem solchen Konflikt: den
Italienerkrawallen in Aussersihl vor hundert

Jahren. Es waren nicht die als Messerstecher

verschrieenen Italiener, die damals

gewalttätig wurden, sondern die schweizerische

Unterschicht am Ort. Hier eröffnet
sich für die Volkskunde ein höchst aktuelles

Forschungsfeld und Gelegenheit zu
aufklärender Erziehung.

Es ist nicht anzunehmen, dass sich die
Volkskundler wegen unliebsamer Gesellschaft

auf der rechten Flanke oder wegen
des verbreiteten Glaubens an den
herkunftsbedingten Charakter von Nation
und Ethnie von ihrem Fach verabschieden
werden; dazu werden ihnen ihre sei es

noch so bescheidenen Fleischtöpfchen an
Museen und Universitäten zu teuer sein.

Nicht nur jede

Gemeinschaft,

sondern auch

jedes Individuum

hat das Potential

zu mehreren

Identitäten.

Sie sind vielmehr gefordert, in einer sich
schnell verändernden Zeit sowohl die
immer internationaler und beliebiger
werdende Kulturszene als das Bedürfnis der
Menschen nach Bindungen verstehend zu
erfassen und das ihre zu tun, dass nicht
Ein- und Ausgrenzungen zu neuen Mauern

werden. Sie werden auch zu bedenken
haben, dass nicht nur jede Gemeinschaft,
sondern auch jedes Individuum das Potential

zu mehreren Identitäten hat, so sehr
das dem wissenschaftlichen Ordnungsprinzip

zuwider sein mag. Welche
Bindung, welche Loyalität, welcher Abwehrreflex

gerade aktiviert wird, hängt von der

jeweiligen Situation ab, und es wäre
töricht, vom durchschnittlichen Mitmenschen

die gleiche Rationalität zu erwarten,
welche die Wissenschaft für sich

beansprucht. Eines wird die Ethnographie
sicher nie mehr tun: suggerieren, dass die

Bindung an Stamm, Volk, Vaterland eine
absolute sei und jeder andern voranzugehen

habe. Die Wiederkehr des Nationalen,

des Ethnischen und des Regionalen

mag tatsächlich, wie Köstlin sagt, Indiz
einer unbewältigten, angstvoll erlebten
Modernität sein oder das Unbehagen an
einem darwinistischen Modell, wie es die
Lehre vom Klassenkampf implizierte. Es

braucht deswegen noch nicht ein neuer
Fundamentalismus daraus zu werden.

Mitteilung

Im Rahmen eines Projektes des Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung ist 1991 eine

Historisch-Kritische Gottfried-Keller-Ausgabe (HKKA)

in Angriff genommen worden. Zur Unterstützung dieses Projektes hat sich ein von Prof. Karl Pestalozzi (Basel) präsidierter
Stiftungsrat gebildet, der sich aus Vertretern der Universitäten Basel und Zürich, der Eidgenössischen Technischen Hochschule, der
Zentralbibliothek Zürich, des Kantons und der Stadt Zürich, der Gottfried-Keller-Gesellschaft sowie der Wirtschaft zusammensetzt.

Dem Herausgeberteam gehören an: Walter Morgenthaler (Basel), Ursula Amrein (Zürich), Thomas Binder (Zürich) und
Dominik Müller (Genf).

Die Edition umfasst alle veröffentlichten literarischen Werke Gottfried Kellers - inklusive dazugehöriger Skizzen, Entwürfe und
Vorstufen -, die publizistischen Arbeiten sowie den literarischen Nachlass mit den unvollendeten Projekten, den Studien-, Schreibund

Notizbüchern. Besonderes Augenmerk gilt der Druckgeschichte der Werke zu Lebzeiten des Autors, die erstmals in einer
übersichtlichen und umfassenden Präsentation der Textvarianten und Begleitdokumente (insbesondere der Verlegerkorrespondenz)
dargestellt werden soll. Alle Daten werden computeriell erfasst und sollen in dieser Form parallel zur Buchedition auch den Benutzern

zugänglich gemacht werden.
Die Ausgabe wird im Herbst 1995 durch einen die Editionsprinzipien im Detail darstellenden Einführungsband (mit Diskette)

der Öffentlichkeit und der Fachwelt vorgestellt werden.
Sämtliche Hinweise, die für die projektierte Arbeit nützlich sein können (namentlich auch Dokumente von Keller oder ihm

nahestehenden Personen, von Autoren, Verlegern, Herausgebern), werden dankbar entgegengenommen.

Anschrift des Projektleiters: Dr. W. Morgenthaler, Sperrstrasse 40/7, CH-4057 Basel.

16 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER

Gert Hensel,

geboren 1937 in

Ostpreussen, lebt seit 1985

in Erbach im Odenwald.

Zentrales Thema der

Berichterstattung für

Hörfunk und Zeitschriften

ist der Kampf um

den Fortbestand
indianischer Nationen und

Völker in Nordamerika,

u.a. im Rahmen der

Uno in Genf.

Zum Schicksal der
Volksgruppen

derheiten und

Statt verbriefter Rechte leere Worthülsen

Die Garantie von Rechten für eingeborene autochthone Völker
oder in Stämmen lebenden Volksgruppen gehört zu den

anspruchsvollsten Aufgaben der praktischen Politik. Der Völkerbund

ist an ihr gescheitert und auch die «neue Weltordnung»
der Vereinten Nationen hat das Problem nicht gelöst.

I/Venn man sich seit 20 Jahren

für eingeborene Völker und Stämme
und für nationale Minderheiten einsetzt,
fällt es schwer, nicht zu resignieren oder

angesichts des anhaltenden schwelenden
oder akuten Kriegszustandes nicht zynisch
zu werden. Erwähnt seien nur die Schicksale

der Albaner und Abchasen, der Kurden

und Korsen, der Tschetschenen und
Tibeter, der australischen Aborigines oder
der Indianer in Nord-, Mittel- und Süd-
Amerika, die als Opfer des antiquierten
Denkens anzusehen sind, das die offiziellen

Regierungen nach wie vor prägt.
Diese berufen sich auf die Unantastbarkeit

der Souveränität «ihrer» Staaten (d. h.
der von ihnen kontrollierten Gebiete) und
im besonderen auf die territoriale
Integrität. Die Regierungen handeln dabei in
«Achtung ihrer gegenseitigen souveränen
Gleichheit und Individualität sowie aller
ihrer Souveränität innewohnenden und sie

einschliessenden Rechte», wie es das Budapester

Dokument der KSZE (heute: OSZE
aus dem Jahre 1994 erneut bekräftigt.

Die stets erneuerte politische Maxime
vom Nationalstaat kennt nur eine Nation,
genannt das «Volk» (im englischen «the

people»), in dem lediglich den Individuen
Menschenrechte und Grundfreiheiten
garantiert werden. Dabei bleibt es, wie Ludger

Kühnhardt feststellt, «ausser jedem
Zweifel, dass die Menschenrechte Einzelrechte

sind, durch deren Verletzung Individuen,

nicht aber Staaten, Völker oder Gruppen

zu Opfern werden». Dieser liberalen
Maxime von der «Freiheit» und «Gleichheit»

jedes einzelnen im Nationalstaat
stehen, so befürchten alle Regierungen,
Autonomierechte als Ausfluss von
Selbstbestimmung und Selbstregierung
verschiedenster (Volks-)Gruppen als Kollek¬

tiv diametral entgegen, selbst wenn diese

mit Autonomie nicht die Sezession vom
real existierenden Staat verbinden.

Am KSZE-Expertentreffen über nationale

Minderheiten im Juli 1991 in Genf
erörterten die Vertreter der Teilnehmerstaaten

«eingehend die Frage nationaler
Minderheiten und die Rechte von deren

Angehörigen», wobei die Teilnehmerstaaten
u. a. aufgerufen werden, «in Erwägung» zu
ziehen, «dass die Achtung der Menschenrechte

und Grundfreiheiten in der gesamten
Gesellschaft ohne jegliche Diskriminierung
gewährt werden muss [und] in Gebieten,

in denen vorwiegend Angehörige einer
nationalen Minderheit leben, die
Menschenrechte und Grundfreiheiten von
Angehörigen dieser Minderheit ebenso wie die

von Angehörigen der Mehrheitsbevölkerung
des jeweiligen Staates und von Angehörigen

anderer in diesen Gebieten lebenden

nationalen Minderheiten gleichermassen
geschützt» werden.

Als Beispiel ist in diesem Zusammenhang

der erneut entflammte politische
Konflikt um Minderheitenrechte zwischen

Ungarn, Rumänien und der Slowakei zu

nennen. In einem Grundlagenvertrag,
haben die Regierungschefs Ungarns und
der Slowakei in Paris bestätigt, man habe
«die Übereinstimmung bei der Minderheitenfrage

auf der Basis der europäischen
Normen erreicht» — wohingegen entsprechende

Verhandlungen der Aussenminister

Ungarns und Rumäniens «ergebnislos
unterbrochen» werden mussten.

Magerer Erfolg in Paris

Basis der europäischen Normen sei u.a.
«die Empfehlung Nr. 1201 des Europarates,
die den Minderheiten eine Grundlage für

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 17



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

Formen der Selbstverwaltung sichert.

Ungarns Einigung mit Rumänien war an dieser

Formel gescheitert, und Budapest
betrachtete es als einen Erfolg, dass im Vertrag
mit der Slowakei der Begriffder Autonomie
verankert werden konnte» («NZZ» vom
21. März 1995).

Die zitierte Empfehlung Nr. 1201 des

Europarates entpuppt sich bei näherem

Hinschauen als ein untaugliches Instrument

für die verbindliche politische
Festschreibung von Rechten für Minderheiten.

Es geht lediglich um einen Entwurf
für ein zusätzliches Abkommen zur
(europäischen) «Konvention für die Bewahrung
der Menschenrechte und Grundfreiheiten»
mit dem Bezug zu Personen, die einer
nationalen Minderheit angehören, und es

handelt sich um blosses Papier, nachdem
auf höchster politischer Ebene — ohne
Konsultation des Europa-Parlaments — ein
«Rahmenabkommen zum Schutz nationaler

Minderheiten» verabschiedet worden
ist. Seit Anfang Januar 1995 liegt dieses

Dokument zur Ratifizierung vor und wird
in Kraft treten, wenn 12 Mitgliedstaaten es

ratifiziert haben. Das Beispiel einer seit

Anfang November 1992 zur Ratifizierung
aufliegenden «europäischen Charta für
Regional- und Minderheitensprachen», für
deren Inkrafttreten fünf Signaturen
notwendig sind, von denen bisher lediglich
zwei vorliegen, zeigt mit allem Nachdruck,
dass es um den politischen Willen zur
Lösung dieser Probleme schlecht bestellt
ist.

Tatsächlich hatte die Empfehlung
Nr. 1201 allerdings noch im Paragraphen 11

die Forderung enthalten, dass in Regionen,

wo die Mitglieder der Minderheit in
der Mehrheit sind, diesen Personen das

Recht zugestanden werden müsse,
«angemessene lokale oder autonome Autorität zu
besitzen oder einen besonderen Status, der
die spezifische historische und territoriale
Situation berücksichtigt, in Übereinstimmung

mit der internen Gesetzgebung des

Staates». Wie nicht anders zu erwarten,
kennt das im November 1994 beschlossene

«Rahmenabkommen» keinerlei kollektive
Rechte und ebensowenig Rechte autonomer

Verwaltung oder eigenverantwortlicher

Regierung. In seinem Report an das

Europaparlament hat der deutsche
Abgeordnete Bindig deutlich gerügt, dass das

«Rahmenabkommen» in seinen Formulie-

Das

«Rahmenabkommen» ist

vage und schwach

und zählt

lediglich einige

wenig präzise

formulierte

Prinzipien auf.

rungen vage und schwach sei und lediglich
einige wenig präzise formulierte Prinzipien
aufzähle, deren Einhaltung dem betroffenen

Staat selbst obliege, ohne dass das

Mitglied der Minderheit ein entsprechendes
Recht vor Gericht durchsetzen könne.

Diese Kritik gilt analog auch für jene
«Deklaration über die Rechte von Personen,

die nationalen oder ethnischen,
religiösen und sprachlichen Minderheiten
angehören», welche von der
Uno-Generalversammlung ohne förmliche Abstimmung

am 20. Dezember 1993 angenommen

worden ist. Wieder einmal werden die
Staaten — wo sie doch zumeist die
Verfolger und Verursacher der Unterdrückung
sind - aufgefordert, «die Existenz und die
nationale oder ethnische, kulturelle, religiöse
und sprachliche Identität der Minderheit in
ihrem Hoheitsgebiet» zu schützen sowie
«die Schaffung von Bedingungen für die

Förderung dieser Identität» zu begünstigen.
Eine klare Definition des Begriffs
«Minderheit» aber fehlt, kollektive Rechte sucht

man vergebens; wie beim europäischen
«Rahmenabkommen» hat selbst das

einzelne Mitglied der Minderheit keinen

Anspruch, seine besonderen Identitätsrechte

vor Gericht durchzusetzten — und
eine Deklaration ist als reine politische
Absichtserklärung ohne jede Verbindlichkeit

für Staaten und Regierungen.

Verzögerung und Verwässerung

Auf dem Hintergrund solcher Fakten nützen

den Ungarn bei ihren Verhandlungen
mit den Nachbarstaaten alle guten
Vorsätze wenig. Die Republik Ungarn hat als

einziger Staat ein kodifiziertes «Recht auf
das Anderssein», ein gesetzlich garantiertes
«unveräusserliches Gemeinschaftsrecht der

Minderheiten» sowie «das verfassungsmässige

Recht Selbstverwaltungen auf
örtlicher und landesebene zu errichten», um
«als staatsbildende Faktoren» ihre Interessen

zu schützen und zu vertreten. Das im
Juli 1993 vom Parlament mit entscheidender

Mehrheit angenommene «Gesetz

Nr. LXXVII über die Rechte der nationalen

und ethnischen Minderheiten» postuliert

dabei nicht nur «das Recht auf die

nationale und ethnische Identität als Teil

der universellen Menschenrechte», sondern
anerkennt u. a. «die spezifischen individuellen

und gemeinschaftlichen Rechte der

18 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

nationalen und ethnischen Minderheiten
als grundlegende Freiheitsrechte» sowie als

«politische Rechte», «mit deren Hilfe die

Wahrung ihrer nationalen oder ethnischen

Identität gefördert werden kann».
Was in diesem Gesetz formuliert ist,

geht weit über das hinaus, was z. B.

die «Föderalistische Union Europäischer
Volksgruppen» (FUEV) als engagierte
Interessenvertreterin in ihren Grundsätzen
für ein europäisches Volksgruppenrecht
u. a. dem Europaparlament unterbreitet
hat - ohne bisher einen Erfolg verbuchen

zu können. Abschliessend sei noch auf
einen ähnlich «revolutionären» Vorstoss
im internationalen Recht verwiesen, der
bei der Uno in Genf zur Diskussion steht
und mit den eingangs erwähnten Rechten
der eingeborenen Völker dieser Erde zu
tun hat. Auch hier sind die Chancen einer

Realisierung minim.
Das in den «Schweizer Monatsheften»

im Oktober 1993 von mir vorgestellte und
gelobte Uno-Dokument «Draft Declaration

on the Rights of Indigenous Peoples»
ist über einen vielversprechenden Ansatz
nicht hinausgekommen1. «Eingeborene Völker

haben das kollektive Recht, in Frieden
und Sicherheit zu existieren, sowie gegen
jede Form von Genozid geschützt zu
werden.» Die betreffenden Völker haben
ausserdem - so sagt der Entwurf- das Recht
auf Selbstbestimmung in Übereinstimmung

mit dem international kodifizierten
Recht, wobei sie, wie andere Völker auch,
den gleichen Kriterien und Begrenzungen
im Rahmen der Charta der Vereinten
Nationen unterworfen und verpflichtet
sind. Integraler Bestandteil dabei sind das

Recht auf Autonomie und Selbstregierung
als «distinct societies» bei allen «internen
und lokalen Angelegenheiten» verbunden
mit der «Steuer-Erhebung zur Finanzierung

dieser autonomen Aufgaben».
Von besonderer Wichtigkeit in diesem

Kontext ist u. a. das Recht, «die Struktur
sowie die Mitgliedschaft ihrer autonomen
und selbst-regierungsfähigen Institutionen
in Übereinstimmung mit ihren eigenen

Verfahren zu bestimmen». Mit einer solchen
Formel sind traditionelle Formen von
Regierung sanktioniert, wie sie z. B. einige
indianische Stämme und Völker auf dem
amerikanischen Kontinent in ungebrochener

Tradition praktizieren. Dazu gehört,
so sagt der Entwurf auch, das Recht, die

Die Bezeichnung

«Minderheit»

meint in sehr

vielen Fällen

tatsächlich

autochthone

Völker oder

Volksgruppen.

1 Gert Hensel: 'Von

Minderheiten und

Menschen. Der schwere Weg

der Uno in eine neue

Ära<, in: "Schweizer

Monatshefte«, Oktober

1993, Seite 784.

traditionelle Verwaltung und Bewirtschaftung

ihrer Länder und Territorien «kollektiv

und individuell» vorzunehmen; es sei

ausserdem «im besten Sinne der
Eingeborenenkinder», dass deren Familien und
Gemeinschaften («communities») eine
gemeinsame Verantwortung für das

Heranwachsen, die Erziehung und Ausbildung
behalten; und es sei das Recht der
eingeborenen Völker, «die Verantwortung und
Pflichten des Individuums gegenüber der

Gemeinschaft zu bestimmen, in einer Art
und Weise, die mit den universell
kodifizierten Menschenrechten und Grundfreiheiten

übereinstimmen».
Das klingt nicht nur gut, sondern erfüllt

im wesentlichen auch die Vorstellungen der
bei der Erarbeitung beteiligten Vertreter
eingeborener Völker. Die Annahme einer
solchen Deklaration wäre, bei aller rechtlicher

Limitierung, für alle Betroffenen zum
einen ein wichtiger Schritt in eine politische

Zukunft mit weniger Konfliktpotential,
und zum anderen ein deutliches Signal

mit Auswirkungen für die Rechte von
Minderheiten — seien sie nun nationaler
oder ethnischer, kultureller, religiöser oder

sprachlicher Provenienz. Weil sich dabei
aber wohl herausstellen könnte, dass die

Bezeichnung «Minderheit» in sehr vielen
Fällen tatsächlich autochthone Völker oder

Volksgruppen meint, die trotz allem
wirtschaftlichen und wissenschaftlichen
Fortschritt in Stämmen leben und leben

wollen, doch von Kolonialmächten daran

mit Zwang gehindert werden, schrecken
alle Regierungen gerade vor diesem Text
zurück.

Mangel an Mut

Bei den Vereinten Nationen in Genf haben
die Regierungsvertreter in den speziellen
Arbeitsgruppen ebenso wie in der
Unterkommission für die Verhinderung von
Diskriminierung und den Schutz von
Minderheiten, in der unabhängige
Experten ihre Arbeit verrichten, lediglich
Beobachterstatus. In der Kommission für
die Menschenrechte allerdings und dem

übergeordneten ECOSOC - dem
Wirtschafts- und Sozialrat - haben die Vertreter

der Regierungen wieder die
Entscheidungsmacht. Bei der oben genannten
Deklaration haben sie bei ihrer diesjährigen

Sitzung die Notbremse gezogen. Eine

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 19



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

spezielle Redaktionsgruppe soll die Deklaration

überarbeiten und in zahlreichen

Streitpunkten «entschärfen».
Dabei ist zu befürchten, dass alle

kollektiven Rechtsansprüche verschwinden,
aus eingeborenen Völkern lediglich
Personen werden, die eingeborenen Völkern
angehören, und leere Worthülsen
übrigbleiben. Damit bliebe den betroffenen
Völkern — die zum Teil zu den letzten
verbliebenen Naturvölkern dieser Erde

gehören — nichts Konkretes zu ihrem so

dringenden Schutz. Die Uno hat den
Zeitraum zwischen 1994 und 2005 mit Pomp
als «Internationale Dekade für die
eingeborenen Menschen» bezeichnet, und es

ist zu befürchten, dass die wenig
konkreten und kaum durchsetzbaren
Deklarationen propagandistisch verbrämt als

Erfolg gefeiert werden, während gleichzeitig
ethnische Säuberungen, Vertreibungen

und Ausrottungen höchstens verbale
Proteste auslösen.

Der ungarische Schriftsteller Peter
Nädar hat in seiner Rede an der Leipziger
Buchmesse aus Anlass der Entgegennahme
des «Buchpreises zur Europäischen
Verständigung» seiner Enttäuschung über die

gegenwärtige Lage der Nationen — in
Europa — u. a. wie folgt Ausdruck gegeben:

«Die in Demokratie bewanderten
europäischen Völker und frei gewählten Regie-

Es ist zu

befürchten, dass

die wenig konkreten

und kaum

durchsetzbaren

Deklarationen

propagandistisch

verbrämt als

Erfolg gefeiert
werden.

rungen bemühen sich nicht darum,
demokratische Traditionen zu stärken, Fehler in
den demokratischen Systemen zu korrigieren,

Funktionsstörungen zu beheben. Es

geht ihnen vielmehr darum, die hierarchische

Ordnung neu festzulegen. Einen Dialog
gibt es nicht, er ist unerwünscht. Sich selbst
verordnen sie lieber überwachte Separation,
und statt einer natürlichen europäischen
Integration bieten sie den neuen Demokratien
kontrollierte Isolation. Sie lassen keinen

Zweifel daran, wer bestimmt, wer bewacht,

wer in den Gang der Dinge hineinreden

darf, wo die Grenzen der gebotenen
Höflichkeit enden. Nach einer nicht langen
Pause ist der Geist des Wiener Kongresses
und des Kreml wieder in die barocken
Spiegelsäle eingezogen. »

Mit dem Hinweis auf die Gewährleistung

von immer spezielleren (im konkreten

Fall aber international faktisch auch
nicht durchsetzbaren) Individualrechten,
ist das Problem nicht zu lösen. Eingeborene

Völker, in Stämmen lebende

Volksgruppen und nationale Minderheiten sind

nur wirksam zu schützen, wenn eine neue
Rechtsnorm für eben diese «Gruppen»
gefunden wird. Für solche institutionelle
Regelungen braucht es allerdings einen
radikalen Wandel der Gesinnung und den

Mut, über lange (historische) Schatten zu

springen.

SPLITTER

The history of most countries has been that of

majorities - mounted majorities, clad in iron, armed

with death, treading down the tenfold more

numerous minorities.

O.W. Holmes: Address to the Massachusetts Medical

Society, Boston, May 30, 1860

Regierungen sind dazu da, die Rechte der Minderheiten

zu schützen. Die Beliebten und die Reichen

brauchen keinen Schutz - sie haben viele Freunde

und wenig Feinde.

Wendell Phillips: Rede in Boston, 21. Dezember 1860

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER

Anton Krättli

Aus dem Alltag eines Dissidenten in der DDR
Adolf Endlers Sudelblätter «Tarzan am Prenzlauer Berg»

Endlers 1994 in Leipzig erschienenen Aufzeichnungen wünscht

man weiteste Verbreitung, weil sie als Milieuschilderung aus
dem Innern Ostberlins ein knappes Jahrzehnt vor dem Ende
der DDR einzigartig sind und Einblick geben in die Lage derer,

die zwar den Sozialismus ehrlich wollten, aber die Realität in
der DDR durchschauten und sich nicht vereinnahmen liessen.

1 Adolf Endler: «Tarzan

am Prenzlauer Berg«.

Reclam Verlag,

Leipzig 1994.

Adolf Endler, geb. 1930
Photo: Matthias Creutzinger.
Dresden

f\dolf Endlers «Sudelblätter

1981-1983» schildern in scharfen
Momentaufnahmen, knappen Kommentaren
und wohlgezielten Ausfällen das Leben in
der Künstlerszene am Prenzlauer Berg und
geben gleichzeitig einen Begriff davon,
was es heisst, in einem abgewirtschafteten
Staat, der mit Hilfe totaler Überwachung
seiner Bürger die eigene Agonie verlängert,

ein mögliches Dasein zu fristen1.
Endler gehört zu den Autoren, die 1979
aus dem Schriftstellerverband der DDR
ausgeschlossen wurden. Dabei war er einst
ein freiwilliger Zuzüger. Er ist 1930 in
Düsseldorf geboren und siedelte 1955 in
die DDR über, weil er sich — beeinflusst
von zurückgekehrten Emigranten — politisch

für den Sozialismus engagierte. In
seiner Wahlheimat trat er zuerst als
radikaler und linientreuer Politdichter auf, als

«Radikalinski», wie er selbstkritisch in
einem Gespräch mit Peter Walther in der

«Tageszeitung» sagt. Seine Desillusionie-

rung vollzog sich nach dem Mauerbau,
den er - zusammen mit Rainer Kirsch,
Wolf Biermann, Heinz Czechowski una
Karl Mickel — noch begrüsst hatte.
Allmählich bildete sich die Künstlerkolonie
des Prenzlauer Bergs heraus, Lyriker
zumeist, die mit dem Surrealismus, dem
Dadaismus und anderen Richtungen
experimentierten und sich als Aussenseiter
alsbald der Stasi verdächtig machten. Je

mehr sich die Kulturpolitik der DDR
verhärtete, je mehr die Partei versuchte, auf
die Intellektuellen und Künstler Druck
auszuüben, desto widerborstiger verhielten

sich die Leute vom Prenzlauer Berg. Es

gab eine Art Untergrundliteratur, eine
Szene, die sich in Privatwohnungen durch

Konzerte und Lesungen manifestierte,
wozu vervielfältigte maschinengeschriebene

Blätter einluden. Mittlerweile weiss

man, dass auch in der Prenzlauer Szene

Zuträger des Machtapparats sassen und
dass man nicht jedem vertrauen konnte,
nur weil er vielleicht noch etwas frecher
wider die Stasi auftrat als man selbst.

Erich Arendt - das Vorbild

Adolf Endlers Aufzeichnungen sind
jedoch nicht in erster Linie «Abrechnungen»

mit Verrat und Falschheit. Er hat
auf das von einigen Kollegen empfohlene
Personenverzeichnis verzichtet und meint,
es wäre vielleicht für manches Schnüffler-
Gemüt etwas enttäuschend ausgefallen:
Unter «A» stünde da nur ein einziges Mal
der Name «Anderson, Sascha», dagegen
mehr als dreissigmal der Name des Lyrikers

Erich Arendt, der am Prenzlauer

Berg wohnte und selbst als vor sich
hindämmernder Greis noch für die jüngeren
Kollegen Vorbild und Halt war. Endler
kommt immer wieder auf Arendt zurück,
zum Beispiel schon darum, weil er in
Persönlichkeiten wie dieser ein Motiv für
seinen frühen Übertritt aus der
Bundesrepublik in die DDR sieht. Im Januar
1983 wird er durch ein zufällig in Arendts
Müll gefundenes Blatt daran erinnert, wie
der verehrte Mann — nach dem Slansky-
Prozess und auch nach dem 17. Juni 1953

- in einem manifestartigen Text erklärt
hatte, Freiheit und Menschenwürde seien
das hohe Ziel sozialistischer Politik. Dass

für den Deutschen erstmals das Nationale
gleichzusetzen sei mit der Menschlichkeit,
sei das vornehmste Bemühen und die

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 21



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

Grösse «der von unseren Bürgern an die

Spitze des Staates berufenen Männer». Dazu
schreibt Endler nun: «Schaudernd erkennt

man sich selber wieder und die eigene
Verblendung; und man rätselt und rätselt, wie

man dazu fähig sein konnte, sich solchen

Kokolores in die Tasche zu lügen. Erich
Arendt, als Nachdichter vor allem auch

damals schon von unsereinem verehrt — und
diese Verehrung braucht man nicht zu
bedauern - ist damals fünfzig Jahre alt gewesen,

als er der < Grosso Piecks und Ulbrichts

auf diese Weise Tribut gezollt; vier Jahre

später bereits hätte er's nicht mehr getan.»
Endler hat den Text von Arendt in dessen

Abfallkiste gefunden (auch Arnold Zweig
ist darauf verewigt); das Zitat daraus und
die Nachbemerkungen dazu genügen, das

Dilemma greifbar zu machen, in welchem
sich derjenige befindet, der sich mit Feuer
und Flamme, mit seiner Person und
Existenz für eine Sache eingesetzt hat und
dann erkennen muss, dass er sich Illusionen

gemacht hat, dass es «Kokolores» ist,
was darüber in feierlichen, pathetischen
Phrasen verkündet wurde. Um bei Erich
Arendt zu bleiben, der in Endlers
Aufzeichnungen immer wieder vorkommt:
Als «die Staatsmacht» dem bedeutenden

Lyriker und Übersetzer der Werke von
Pablo Neruda zu seinem siebzigsten
Geburtstag gratulierte, teilte sie ihm huldvoll
mit, er könne jeden Wunsch äussern;

wenn es irgend zu machen sei, werde er
ihm erfüllt. Arendt wünschte sich prompt
Abonnemente der «Neuen Rundschau»,
des «Merkur» und der «Zeit» und war in
der Folge tatsächlich glücklicher Leser
dieser West-Periodika. Was allerdings die
«Zeit» betraf, musste er ein Papier
unterschreiben, wonach er «dieses dubiose

Organ» (wie Endler schreibt) nach Kenntnisnahme

zu vernichten habe. Endler bot
sich Arendt an, die Zeitungen zu entsorgen,

nicht ohne sie vorher ebenso zu lesen

wie seine Freundinnen und Freunde.

Skrupellose Ulbricht-Justiz -
kein Thema

In den fünfziger Jahren, in denen Endlers
Übertritt in die DDR erfolgte, ist der Ost-
Berliner Aufbau-Verlag unter der Leitung
von Walter Janka ein geistiges Zentrum,
ein Ort kritischen Denkens gewesen.
Schriftsteller diskutierten Reformen, stu-

m

Walter Janka, 1914-1994
Photo: Thomas Rase, Berlin

2 Walter Janka: «Die

Unterwerfung. Eine

Kriminalgeschichte aus

der Nachkriegszeit«.
Mit einem Vorwort von

Günter Kunert,
herausgegeben von Günter

Netzeband. Carl Hanser

Verlag, München/Wien

1994.

dierten die Hintergründe stalinistischer
Schauprozesse und wehrten sich gegen
die Verleumdung von Leuten wie Georg
Lukacs und Ernst Bloch. Die Skrupel-
losigkeit, mit der Ulbricht seine Justiz
zurückschlagen liess, konnte unter
Schriftstellern und Intellektuellen nicht
unbemerkt bleiben. Der offiziellen Darstellung
im «Neuen Deutschland» mussten sie ja
nicht glauben. Aber es verwundert eigentlich,

dass das Thema in Adolf Endlers
Notizen keinen Niederschlag gefunden
hat. Die Verurteilung Walter Jankas in der

zweiten Hälfte der fünfziger Jahre, die

Abwürgung konstruktiver Reformversuche,
die in die allererste Zeit nach seiner
Übersiedlung fallen, scheinen wie verdrängt.
Gewiss, Jankas Zuchthaushaft, Wolfgang
Harichs Selbstkritik, die mit allen Merkmalen

totalitärer Gerichtspraxis ausgestattete

Prozessfarce waren wie viele andere

Beispiele dieser Art bereits Vergangenheit,
als Adolf Endler seine Sudelblätter schrieb;
aber sie waren auch der Hintergrund, die
entlarvende Realität eines Staates, in
welchem es offenbar ein grösseres Verbrechen

war, sich der «Rechtsabweichung» schuldig
zu machen (was erst noch ein vom
Staatsanwalt jederzeit im Sinne der Machthaber

zu definierender Begriff war), als

Menschenrechtsverletzungen zur Stützung
eines bankrotten Systems zu begehen.
Davon, wie gesagt, liest man bei Endler
nichts. Der Fall Janka ist neuerdings -
unter dem Titel «Die Unterwerfung. Eine

Kriminalgeschichte aus der Nachkriegszeit»

- gründlich dokumentiert und
dargestellt in einem Buch, zu dem Günter
Kunert das Vorwort geschrieben und
Günter Netzeband als Herausgeber auch

Spitzel-Berichte im Wortlaut und die perfide

Anklagerede des Generalstaatsanwalts
Dr. Melsheimer herangezogen hat2.

Dubiose PEN-Mitgliedschaft

Aber zurück zu Adolf Endlers Aufzeichnungen.

Sie zeichnen sich aus durch Witz,
Galgenhumor gewissermassen, Skepsis
und kritische Wachsamkeit, sind Montagen

aus Zeitungsartikeln, Briefen,
Selbstzitaten, fiktiven Zitaten, und sie haben
den Ernst individueller Selbstbehauptung.
Es geht um die Würde des Menschen, die

auf mancherlei Weise angegriffen wird:
durch die Wohnverhältnisse, die Schnüf-

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

felei, den Ausschluss aus dem literarischen
Leben des Landes, der den Schriftsteller in
den Untergrund zwingt. Es ist der
ungebrochene Stolz des kreativen Individuums,
der Endler veranlasst, an seine

Wohnungstür ein Pappschild zu heften, auf
dem er sich als Mitglied des internationalen

PEN zu erkennen gibt. Per Zufall
übrigens findet er in einem westdeutschen
Literaturkalender die PEN-Charta, die
den Mitgliedern des PEN in der DDR von
Sekretariat und Präsidium geflissentlich
vorenthalten wurden. Dabei gilt als

Bedingung der Mitgliedschaft, dass man sich

zu dieser Charta bekennt und sie
unterschreibt. Endler vergleicht das Dokument
mit dem «immer noch stalinistischen Statut
des literarischen Unterhauses des

Schriftstellerverbands der DDR! Genau betrachtet,
schliessen die beiden mehrteiligen Schwüre
sich gegenseitig aus — wer im UNTERHAUS sitzt,
dürfte nicht ausserdem noch im OBERHAUS,

im PEN-Club Mitglied sein; und doch

ist diese dubiose Mitgliedschaft die Regel.

Man stelle sich etwa den 4. Punkt der PEN-
Charta als Teil des Verbandsstatutes vor,
ohne der Verführung zu erliegen, lauthals
loszuwiehern: <Der PEN steht zu dem

Grundsatz des ungehinderten Gedankenaus-
tauschs innerhalb einer jeden Nation und
zwischen allen Nationen, und seine Mitglieder

verpflichten sich, jeder Art der
Unterdrückung der Ausserungsfreiheit in ihrem
Land oder in ihrer Gemeinschaft, in der
der sie leben, entgegenzutreten. Der PEN
erklärt sich für die Freiheit der Presse und
verwirft die Zensurwillkür überhaupt und
erst recht in Friedenszeiten. Er ist des

Glaubens, dass der notwendige Fortschritt
zu einer höher organisierten politischen
und wirtschaftlichen Ordnung eine freie
Kritik gegenüber den Regierungen, Verwaltungen

und Einrichtungen gebieterisch
verlangt>.»

Nach der Lektüre dieser Collage aus

Einfällen, Notaten und Dokumentationen
eines Schriftstellers, der nach seinem
Ausschluss aus dem Berufsverband kaum noch

Publikationsmöglichkeiten hatte und sein
Leben in der Hinterhoflandschaft des

Prenzlauer Bergs fristete, wird einem vor
allem bewusst, dass es nicht nur die brutal
zuschlagende Parteijustiz war, die den
«Dissidenten» immer drohte. Es gab
subtilere Mittel der Einschüchterung. Endler

Mittlerweile

weiss man, dass

auch in der

Prenzlauer Szene

Zuträger des

Machtapparats

sassen.

berichtet davon, wie einer, der den

Ausreiseantrag gestellt hatte, auf dem Weg
zu seiner Arbeitsstelle von «Ledermantel-
Herren» abgefangen, im Auto auf den
Friedhof gefahren und in die Leichenhalle

gezerrt wird. Er solle sich gut anschauen,
was er da sehe. So würden hierzulande die
Leichen aufgebahrt. Der Mann wird
freigelassen und fährt wie betäubt nach
Hause. Es sind Momentaufnahmen dieser

Art aus dem «sozialistischen Alltag», mit
denen Endler auf die «überwältigende
Zustimmung» von «Kulturschaffenden» zur
Politik von Partei und Regierung antwortet.

Oder es genügt ihm, den Aufmacher
vom Tage im «Neuen Deutschland»
zu erwähnen: «Erich Honecker beglückwünscht

das Volk von Guinea zum 6. Jahrestag

des Sieges über die imperialistische
Aggression.» «Kein Scherz», fügt er mit
Ausrufszeichen hinzu.

In der Gesellschaft der DDR, das heisst
in der Gesellschaft der Mächtigen und
der Angepassten, traf Einzelgänger wie
Adolf Endler das Los des Ausgegrenzten.
Sie mochten sich gegenseitig Mut machen,
sie mochten über die «sonntäglichen
Blockflötenkonzerte» der «Freunde des

Hauses» ihren Hohn ausgiessen, bewirken
konnten sie damit nichts. Ihr Spielraum
war eingegrenzt, ihre Bewegungsfreiheit
gering. Aber es gab unter ihnen einige, die
sich nicht unterkriegen liessen, und einer

von ihnen ist Adolf Endler. Der «Tarzan

vom Prenzlauer Berg» schrieb sich seinen
Frust, seine Wut, seine immer aufs neue
haargenau treffende Kritik vom Leibe.
Seine Tagebuchaufzeichnungen, sagt er im
Vorwort, erstreckten sich auf die Zeit von
78 bis 86, und immer schon hatte er im
Sinn, daraus einmal ein Buch zu machen.
Aus dem Material, das ins Rheinland
geschmuggelt und dort bei Endlers Mutter

«ausgelagert» wurde, hat er nach der
Wende die Zeitspanne von Oktober 81 bis
Mai 83 zur Veröffentlichung zusammengefasst.

In den alten wie besonders auch in
den neuen Bundesländern wünsche ich
dem Tagebuch dieses tapferen Aussenseiters

aufmerksame Leser, nicht allein, weil
es von grosser sprachlicher Kraft und
hellwacher Beobachtung zeugt, ein Lesevergnügen

erster Güte. Eigentlich müsste
es auch gegen die salbungsvolle Eloquenz
eines Gregor Gysi immun machen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 23



DOSSIER

Thomas Ehrsam,

geboren 1954 in Bern,

Studium der Germanistik,

Literaturkritik und

Philosophie in Zürich

und Hamburg. Promotion.

Assistent am Deutschen

Seminar der Universität

Freiburg i. Br., seit

1987 wissenschaftlicher

Mitarbeiter am Archiv

für Zeitgeschichte der

ETH Zürich und freier

Germanist. Verantwortlich

für den Bereich

Sachwörter der Literatur
beim Schweizer Lexikon

91. Seit 1994 Mitherausgeber

der geplanten
Edition der Tagebücher

Thea Sternheims.

Veröffentlichungen zu

Benn, Max Beckmann,

Stephan Lackner, Carl

und Thea Sternheim,

J. M. R. Lenz, Wolfgang

Hildesheimer u. a.

Jakob Michael Reinhold

Lenz: «Philosophische

Vorlesungen für
empfindsame Seelen«.

Faksimiledruck der Ausgabe

Frankfurt und Leipzig

1780. Mit einem Nachwort

herausgegeben

von Christoph Weiss.

Röhrig, St. Ingbert
1994.

«Unverschämte Sachen»
Eine Entdeckung: Jakob Michael Reinhold Lenz' «Philosophische Vorlesungen»

Zweihundert fahre lang waren sie nur ein Gerücht:
die 1780 anonym erschienenen «Philosophischen Vorlesungen

für empfindsame Seelen» von Jakob Michael Reinhold Lenz.

Nun hat Christoph Weiss nach intensiver Suche ein

Exemplar des Büchleins - kein Rarum, ein Rarissimum —

in der British Library in London aufgetrieben und im
Faksimiledruck veröffentlicht.

Im informativen Nachwort,
das Christoph Weiss der Edition beigegeben

hat, legt er dar, dass die Ortsangabe
«Frankfurt und Leipzig», wie damals nicht
selten, fingiert ist. Die Vorlesungen sind
mit grosser Wahrscheinlichkeit im kleinen
Basler Verlag Serini erschienen und von
Johann Georg Schlosser, dem Schwager
Goethes, herausgegeben worden — ohne
Wissen des Autors, der sich 1780 schon in
Russland befand, nachdem alle seine

Pläne, in Weimar neben seinem Jugendfreund

Goethe eine Stelle zu finden,
gescheitert waren und er — auf dessen

Veranlassung! — wegen einer «Eseley» des Landes

verwiesen worden war. Sein
Zusammenbruch, der Ausbruch seiner Krankheit

zwang ihn, als Gescheiterter dorthin zu
gehen, wo er herkam und wo er nie wieder
hingehen wollte: zu seinem Vater nach

Livland. Der, Superintendent und damit
höchster Pfarrer Livlands, Inbegriff
dogmatischer «Rechtschaffenheit» und
Hartherzigkeit, verweigerte ihm jede Hilfe.
Lenz ging nach St. Petersburg, später nach
Moskau und fristete mit Stundengeben
ein ganz und gar kümmerliches Leben.

Die Vorlesungen sind in Lenz'
glücklichster Zeit, seiner einzig glücklichen
überhaupt, entstanden: in den frühen
siebziger Jahren in Strassburg, wo er sie

offenbar in der «Société de Philosophie et
de belles Lettres», einer um den «Aktua-
rius» Johann Daniel Salzmann geschar-
ten «Gesellschaft der schönen
Wissenschaften», vorgetragen hat. 1780 also, hat
sie Schlosser, der Lenz in der Zeit seiner

grössten Not aufgenommen hatte,
veröffentlicht — vielleicht als Andenken an den

Freund, aber anonym und ohne Angabe
seiner Herausgeberschaft - wegen der

Anstössigkeit ihres Inhalts? Wir wissen es

nicht.
Nun kann man also einen kompletten

Text des neben Goethe bedeutendsten

Sturm-und-Drang-Autors seit seinem
damaligen, kaum wahrgenommenen Erscheinen

zum erstenmal, und das heisst: ungefiltert

durch eine Wirkungsgeschichte wieder
lesen: Das allein müsste Sensation genug
sein in einem Bereich, in dem echte

Entdeckungen rar geworden sind wie das endlich

gefundene Buch. Und der Text selbst?

Ist er des Aufhebens wert? Auf den ersten
Blick wird man vorsichtig sein: Er
gehört zu den moraltheologischen Schriften
Lenz', von denen man nicht sagen kann,
dass sie im Brennpunkt des Interesses an
diesem Autor stehen. Beim zweiten
Hinsehen stellt sich die Sache allerdings
anders dar — nicht nur, weil es in diesen

Vorlesungen wesentlich um die Konkupiszenz
geht, um den «Geschlechtertrieb, oder um
das Kind beim Namen zu nennen, den Trieb
sich zu gatten», sondern weil sie, folgt man
ihren zunächst fremd und spröd anmutenden

Gedankengängen, ins Zentrum von
Lenz' geistiger Existenz führen.

Der schmale Band vereinigt sechs

Vorlesungen, von denen die ersten vier
zusammengehören: Die Texte zwei bis vier
sind Supplemente zum ersten, die beiden
letzten bilden den Anhang: «Einige Zweifel

über die Erbsünde» und
«Unverschämte Sachen», die vorher schon
angedeutete Überlegungen ausführen und

ergänzen.

Konkupiszenz ist eine Gabe Gottes

Der erste Text mit dem Titel «Baum des

Erkenntnisses Gutes und Bösen» gibt das

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

Gerüst zum Verständnis des Ganzen.
Ausgangspunkt ist die Unterscheidung der
Schönheit, die ohne weitere Erklärung als

Übereinstimmung definiert wird, in
homogene und ideale Schönheit. Die homogene

oder subjektive Schönheit ist die

Übereinstimmung der Teile (des Objekts)
zum Ganzen des erkennenden Subjekts,
die ideale oder objektive die Übereinstimmung

der Teile zu ihrem eigenen Ganzen.
Durch Angleiehung des eigenen Ganzen

an das schöne Ganze ausser uns kann sich
das Ich vom Genuss der homogenen zu
dem der idealen Schönheit (in der die

homogene enthalten ist) erheben. Alles
Gewicht liegt auf den Konsequenzen dieser

Konzeption. Anders als Kant knappe
zwanzig Jahre später definiert Lenz das

Schöne gerade nicht als das, was
«interesseloses Wohlgefallen» erregt. Vielmehr geht
das Wohlgefallen nach ihm in «Neigung
und Bestreben» über — und damit ist er bei
seinem Thema, dem Begehren und dessen

Rechtfertigung. Die Konkupiszenz «ist
Gottes Gabe und nöthig zu unserer Glück-
seeligkeit, denn wie können wir glücklich
sein, ohne zu geniessen und wie können wir
geniessen ohne begehrt zu haben». Lenz'
Gedankengang kann etwa so zusammengefasst

werden: Die Konkupiszenz ermöglicht

den Genuss der homogenen Schönheit,

dessen Erfüllung die Liebe von Mann
und Frau ist als der höchsten homogenen
Schönheit (höchste Übereinstimmung von
Subjekt und Objekt), institutionalisiert in
der Ehe. Damit darf es der Mensch aber
nicht genug sein lassen, er darf sich nicht
zufrieden zurücklehnen und seine Konkupiszenz

still befriedigen, denn sein eigentliches

Ziel muss der Genuss der idealen
Schönheit, der vollkommenen Harmonie
der Welt aus der Perspektive Gottes sein.
Um dies zu erreichen, muss er die Konkupiszenz

vielmehr «höher spannen», er muss
das Ganze ausser uns in Übereinstimmung
mit dem eigenen Ganzen bringen, das

aber heisst: Er muss es nachahmen. Hat er
diese Leiter der individuellen Entwicklung

endlich bis zur letzten Sprosse
erklommen, kann er wie Gott am siebten
Tag «rückwärts hinab schauen und mit
Tränen der Entzückung ihm nachflüstern: es

ist gut! es ist gut — ».

Die ständig lauernde Gefahr vorzeitiger
Befriedigung der Konkupiszenz und der
satten Genügsamkeit mit dem Erreichten

Die ständig

lauernde Gefahr

vorzeitiger

Befriedigung der

Konkupiszenz und

der satten
Genügsamkeit mit dem

Erreichten malt

Lenz breit aus.

malt Lenz breit aus: Sexualität vor der Ehe

hindert den Menschen, den für ihn
bestimmten Partner zu suchen und bringt
ihn damit um den höchsten irdischen
Genuss in der Ehe, der durchaus genossen
werden soll: «Mögen die Geschlechter also

zu einander streben, sich vereinigen, eins

sein, es ist ihre Bestimmung — aber nicht
beieinander beruhen.» Denn die wunschlose

Zufriedenheit in der Ehe bedeutet
den Verlust der idealen Schönheit. Mit
immer neuen Worten beschwört Lenz
seine Zuhörer, «Jünglinge» wie er selbst,
die Konkupiszenz «gespannt» zu halten,
damit ihr Pfeil nicht vor dem Ziel niederfalle.

Das Mittel, diese Spannung zu
halten, ist — «der eiserne Arm der Vernunft»!

Wider das Dogma der Erbsünde

Im Fortgang der Vorlesungen geht es um
die «Rechtfertigung Gottes, dass er den

Baum unsers vermeinten Elendes ins Paradies

gesetzt». Die Konkupiszenz hat den
Fall von Adam und Eva verursacht - «War
sie also eine Sünde? das sei ferne! Nur ihre

zu ungedultige Befriedigung war es.» Denn
die Konkupiszenz ist die Triebfeder des

Handelns, und um sie in Bewegung zu

setzen, brauchte Gott das Verbot. Seine

heutige Form ist das göttliche und das

menschliche Gesetz als die gelegentliche
Ursache der Handlungen, während die
wirkende die Willensfreiheit ist. Auf dem
Gesetz fusst das Evangelium und geht
über dieses hinaus, indem es nicht nur (im
tieferen Sinn wertlose) gesetzmässige,
sondern ethische Handlungen fordert, die die
«allgemeine Glückseeligkeit nicht nur nicht
stöhren, sondern befördern und stuffenweise
erhöhen». Die Gesetze, so lehrt ausgerechnet

der Stürmer und Dränger Lenz weiter,
sind die «Lehre von den Verhältnissen»,
die von der Vernunft eingesehen werden
können, während wir uns mit der

Einbildungskraft aus den realen Verhältnissen
heraussetzen und dem Eigendünkel oder
der Hochmut verfallen. Es ist die Lehre

von der freien Gnade Gottes, die uns
davor zu bewahren geeignet ist: «Wir werden
ohne Verdienst gerecht.» Trotz aller Betonung

des Handelns, sind es nicht die
Werke, die über unser Schicksal entscheiden,

sondern das Streben.
Im ersten Anhang wendet sich Lenz

vehement und mit hinreissend polemischem

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 25



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

Impetus gegen das Dogma der Erbsünde,
das unter dem Zeichen des Baumes der
Erkenntnis den vorhergehenden Vorlesungen

bereits den Titel gegeben hat. «Ist es

denn auch vernünftig anzunehmen, dass der

erste Mensch durch einen Fehltritt alles das

wieder habe verderben und verhudeln können,

was der allmächtige Schöpfer weis und

gut geschaffen.» Das Fragezeichen fehlt, die

Frage ist rhetorisch: «Welch ein gigantischer

Aberglaube!» Der Fehltritt, das

begründet Lenz anhand genauer Bibelexegese,

hat die ersten Menschen und alle
ihre Nachkommen sterblich gemacht,
nicht aber zugleich zu Sündern - die
Nachfahren sündigen selber. Was sie Böses

tun, ist ihre eigene Sünde, nicht
Erbsünde. Es hiesse die Gnade Gottes zutiefst
verkennen, wollte man ihm zutrauen, alle
Menschen miteinander ins Unglück zu
stürzen...

Das Janusgesicht des Sturm und Drang

So weit, so gut, könnte man nun sagen,
aber was geht das uns an - und was ging es

Lenz so an, dass er sich in dieser Ausführlichkeit

und mit diesem gedanklichen und
rhetorischen Aufwand diesen Fragen
widmete statt - zu dichten? Natürlich könnte
man sich mit dem Hinweis auf den

religionsgeschichtlichen Hintergrund beruhigen

und zum Beispiel auf die Neologie
verweisen, in der die Erbsünde ähnlich
kritisch gesehen wurde. Man könnte (und
soll auch) auf Lenzens Jugend im Dor-
pater Pfarrhaus des zelotischen Vaters
verweisen, in der er gewiss mit moraltheologischen

Fragen gleichsam getränkt wurde,
auch auf das Studium in Königsberg, wo
er die Philosophie (bei Kant) allerdings
der Theologie entschieden vorzog.
Zunächst ist die Ablehnung der Erbsünde die

Voraussetzung für eine mehr als
zähneknirschende Anerkennung der Konkupiszenz.

Der Angriff auf die Erbsünde ist
aber in Wirklichkeit eine Verteidigung:
eine Verteidigung der Willensfreiheit.
Und die Willensfreiheit gehört notwendig

zu dem (neben der Konkupiszenz)
entscheidenden Begriff dieses Textes:

zum Handeln. Gott wollte, so Lenz, den
Menschen nicht nur leidend, er wollte
ihn auch handelnd, er sollte «frei, ein
kleiner Schöpfer der Gottheit nachhandeln»,
und «handeln ist die grösste aller mensch¬

lichen Realitäten». Der Mensch als frei
handelndes Wesen ist nicht nur Gegenstand

dieser Vorlesungen, sondern ebenso

seiner Dichtungstheorie. In den berühmten

«Anmerkungen zum Theater» spricht
Lenz von der Tragödie, die er anders als

Aristoteles bestimmt. Ihr Gegenstand,
heisst es da, ist nicht die dramatische

Handlung, das blinde Schicksal, sondern

Gegenstand sind die Charaktere der
Menschen, die frei und souverän handeln und
sich «ihre Begebenheiten erschaffen, die

selbständig und unveränderlich die ganze
grosse Maschine selbst drehen, ohne die
Gottheiten in den Wolken anders nötig zu
haben, als wenn sie wollen zu Zuschauern.»
Wir wollen, sagt Lenz, im Unterschied zu
den Griechen «den Menschen sehen

wo jene nur das unwandelbare Schicksal
und seine geheimen Einflüsse sahen».

Die «Philosophischen Vorlesungen»
zeigen das Janusgesicht des Sturm und

Drang, den man zu lange und zu einseitig
in strikter Opposition zur Aufklärung
als Bewegung des Irrationalismus abgetan
hat. Heute weiss man, dass er zugleich
Opposition und Erweiterung und
Fortführung der Aufklärung ist. In den

Vorlesungen treffen sich typische Elemente des

Sturm und Drang wie das provokante
Aufbegehren gegen die Tradition und der
rhetorische Überschwang mit dem Appell an
das Gefühl des Lesers und ebenso typische
Elemente der Aufklärung wie der
ungebrochene Glaube an die Vernunft (die
schliesslich sicher durch das Labyrinth der
Triebe führt). Gleich der erste Satz
markiert die Spannung: «Schönheit — ein Wort,
das sich nicht umschreiben lässt: es muss

empfunden werden, doch wollt ich es wagen
durch ein ander deutsches Wort viel Licht
auf diesen einfachen Begriff zu werfen:
Übereinstimmung» Diese Vorlesungen

zeigen aber - gegen sein dichterisches Werk
gehalten - auch das Janusgesicht von Lenz
selbst, denn der Realist Lenz konnte
anders als der Philosoph Lenz das, was er

wortgewaltig postulierte, den souveränen,
freien und selbstverantwortlichen Bürger,
in seiner Zeit nicht sehen; er schrieb nicht
Tragödien, sondern Komödien, deren
Gegenstand (wiederum nach den
«Anmerkungen») die Begebenheit ist, an der die
Personen nur teilnehmen: als Getriebene
und Gejagte in der «grossen Maschine».
Der Philosoph hielt an der Vorstellung der

Trotz aller

Betonung des

Handelns, sind

es nicht die

Werke, die über

unser Schicksal

entscheiden,

sondern das

Streben.

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

Dieser

unbedingte Wille zu

sehen, was war,

seine Weigerung,

mit seinem

Freund Goethe

den Schritt zur

Klassik zu

machen, war

wohl der tiefste

Grund für seine

Verstossung

aus Weimar.

Vervollkommnung des Menschen zur
Glückseligkeit und an der Vollkommenheit

der Welt fest, der Dichter nahm
Abschied von diesen Idealen und zeigte die
Welt, wie sie war. Und dieser unbedingte
Wille zu sehen, was war, seine Weigerung,
mit seinem Freund Goethe den Schritt zur
Klassik zu machen, war wohl der tiefste
Grund für seine Verstossung aus Weimar:
Man konnte ihn dort nicht brauchen.

Im vollen Bewusstsein der Provokation

Immerhin: Auch der Theoretiker stellte
sich dem, was den Dichter umtrieb. Die
Sexualität, die in seinen Dramen eine
mehr oder minder deutliche Rolle spielt
(man denke nur an den Hofmeister, der
sich schliesslich kastriert), liess ihn nicht
los. Obwohl er die Konkupiszenz als

Triebfeder des Handelns bereits gerechtfertigt

hatte, widmete er ihr im Anhang
eine weitere Vorlesung: «Von unverschämten

Sachen». Im vollen Bewusstsein der
Provokation seiner Ausführungen hält ihn
nur die Gefahr ab, eine Abhandlung in der

Abhandlung zu schreiben, um zu beweisen,

«dass die verwünschte Dezenz die alle
diese Gegenstände überfirnisst unsern Herzen

eben so viel Schaden thun als die
Schminke unsern Gesichtern, Tugend und
Laster, Schönheit und Hässlichkeit bestreichen

sich damit und dann sehen sie sich alle
ähnlich: wehe dann dem armen und
unschuldigen Herkules, der auf dem Scheidwege

steht und nicht weiss welche von den

beiden Damen Tugend oder Laster ist. »

Statt dessen wendet er sich nochmals
der Rechtfertigung der Geschlechterliebe
zu. Er malt die «schröcklichsten Folgen»

aus, den «gänzlichen Ruin», den ihre
Befriedigung über uns bringen kann - und er
malt auch den Genuss aus, den sie
gewährt und der das Wissen um üble Folgen
im Moment der Versuchung immer
aufwiegt: «une éternité de gloire vaut-elle un
moment de bonheur?» fragt er mit Gresset
und vermutet gar, dass sich Adam durch
das Geschenk des Beischlafs für den Verlust

des Paradieses hinlänglich entschädigt
hielt: «Welche Güte vor dem obersten

Gesetzgeber selbst gegen Malefikanten!» Die
Geschlechterliebe, die bei der Zerstörung
und Erbauung so nah beisammen sind wie

überall in der Natur (in dieser Naturauffassung

zeigt sich der Realist und Stürmer
und Dränger!), ist also ein Geschenk
Gottes, und zwar eines, das mehr als

Genuss und mehr als Fortpflanzung zum Ziel
hat. Hatte Lenz vorher die Konkupiszenz
als Triebfeder des Handelns gerechtfertigt,
so zeigt er jetzt durch einen Blick in die

Psychologie, dass sie über sich hinaus
wirkt: kriegerische Gemüter werden «auf
dem Schoosse der Venus» zu Tauben,
gutherzige dagegen im Alter durch
«Nachhängung des Geschlechtertriebs schaal
und kaltsinnig» — dies vor allem ist die

wortmächtig beschworene Gefahr: kalt,
leer und empfindungslos zu werden durch
hemmungslose Befriedigung — so zu werden,

dass man von dem Bemitleidenswerten

wie Büchner am Schluss seiner Lenz
gewidmeten Erzählung nur noch sagen
kann: «So lebte er hin.» Wenn sich dieser
Trieb für Lenz als «Mutter aller Empfindungen»

erweist, so ist seine Zähmung der
erste Grundsatz der Moral.

«Allein es würde jedes wohlgezogene und
delikate Ohr aufdas unausstehlichste beleidigen

und scandalisiren, wenn man sich
unterstehen wollte ein so schönes und herrliches
Gebäude, als la belle morale ist, auf unsere
Schaam zu gründen Aber es ist nicht
anders (...).»

Und deshalb hat Gott durch Moses
in den Ehegesetzen die Hurerei mit so
scharfen Strafen belegt. Aber was ist nun
denen zu raten, die wie Lenz selbst und
die meisten seiner Zuhörer in den
Strassburger Gesellschaft nicht heiraten können,

weil sie noch keine Position in der

bürgerlichen Gesellschaft und kein
Einkommen haben? Hier nun schlägt Lenzens

religiöse Erziehung durch, und was so
aufrührerisch anhob, nimmt ein Ende, das

nicht für seine Zeitgenossen, aber für heutige

Leser eine Provokation ist: «Alsdenn
diesen Trieb befriedigen ist Sünde.» Immerhin,

der Trieb soll nicht abgetötet werden,
und auch von Beten, Fasten und Diät hält
Lenz wenig, aber das Vergnügen des Sex

soll durch ein anderes ersetzt werden:
das der «empfindsamen Liebe». Sublimation

mit Hilfe der Vernunft! Ob Lenz, der
die Stärke dieses Triebes und den Genuss,
den seine Befriedigung gewährt, so besungen

hat, wie kaum ein anderer dieser Zeit,
daran geglaubt hat?

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 27



DOSSIER

Detmar Doering.

geboren 1957, studierte

Philosophie und

Geschichte an der Universität

zu Köln und am

University College

London. Promotion 1989

im Fach Philosopie.

1980-1983
Gründungslandesvorsitzender

der Jungen Liberalen

in Nordrhein-Westfalen;

1990-1994 Referent

für Ordnungspolitik und

Grundsatzfragen bei

der Friedrich-Naumann-

Stiftung in Königswinter.

Seit 1995 Stellvertretender

Leiter (Bereich

Wissenschaft) des

Liberalen Instituts in Bonn.

Dissident,

aus: Nebelspalter Nr. 5

1980, S. 39.

Der Komiker, das Glück und die Freiheit
Warum es beglückend und befreiend sein kann, Politik als Unsinn

zu betrachten

Aus dem Komischen können wir lernen, dass nur in
Freiheit, die nicht zuletzt in der Erkenntnis der Grenzen

des Sinnstrebens besteht, wirklich Glück für die

Menschheit entstehen kann. Wo kein Sinn ist, kann

auch niemandem fremder Sinn aufgezwungen werden.

Deshalb kommt das Komische der universalen

Beglückung so nahe wie sonst kein hierfür erdachter Weg.

Vor einigen Jahren machte Gehörgänge oder gar in Seele und Beich

während eines Urlaubs im Süden von wusstsein fand. Erst am Schluss - also dort,
Wales Halt in dem kleinen Städtchen wo es gemeinhin am unwichtigsten wird -
Chepstow. Nach Besichtigung der nor- kam (immer noch kaum hörbar) die kurze

mannischen Burgruinen aus dem 11. Jahr- beiläufige Meldung: Der Komiker Kenneth

hundert war mir so sehr nach Histori- Williams sei gestorben. Plötzliches Herz-

schem zu Mute, dass ich mich in einem

Bücherantiquariat in die alten und
verstaubten Schätze vertiefte. Ich versuchte,
mich zwischen den vielen schönen Angeboten

zu entscheiden, und ich nahm das

eher leise und unaufdringlich laufende

versagen. An diesem Tage.
Für den Bruchteil einer Sekunde

herrschte Todesstille. Dann kam es aus

allen Ecken und Winkeln des Antiquariats,
selbst aus der zweiten Etage, wo das Radio

eigentlich fast unhörbar war. Es war ein

Radio des Verkäufers an der Kasse kaum langgezogenes und trauriges «Ooooh!», das

wahr. Damit war ich nicht alleine, denn wie auf ein Signal allen Mündern entfuhr,

keiner der anderen Kunden - und auch Dann wieder eine kurze Stille. «Der Komimatt

der Verkäufer - schienen das Hin- ker ist tot!» So schien es mir in den Ohren

tergrundgeräusch zu beachten. Es war mir, zu schallen, als ob Gottes Zorn die Erde

während ich in diesem und jenem Buch abermals der Sintflut oder ewigen Höllen-

blätterte, kaum bewusst, dass gerade die

aktuellen Nachrichten liefen. Schiffskatastrophe

hier, Erdbeben dort, Kriegsgreuel
dahinten, Budgetkrisen überall - es war
sicher das übliche Massenelend unserer
Zeit, das dort vor allen Menschen ausge-

feuern überantwortet hätte. Für kurze

Zeit waren die sich völlig unbekannten
Besucher des Ladens eine einzige Gemeinschaft

in Trauer und Schrecken.
Über das Phänomen musste ich lange

grübeln. Das Elend von vielen - es war
breitet wurde, ohne dass es Eingang in die weder für mich noch für sonst irgendwen

besonders betrüblich. Die allgemeine
Bedeutung von wirtschaftlichen Geschehnissen

für unsere Zukunft - wen schien sie

zu interessieren? Politische Katastrophen
bis hin zum Krieg - wer würde sich

deswegen von seinem Buch ablenken lassen?

Doch dann: «Der Komiker ist tot!» Es war
die Meldung, die keinen unerschüttert
liess.

Die Frage, warum dies so ist, scheint

auf den ersten Blick nicht leicht zu
beantworten. Sie trifft das, was für jeden
Menschen den eigenen Sinn des Lebens
auszumachen scheint. Und die Antwort - das

dumpfe und klägliche «Ooooh» in dem

- :
¦¦¦:;¦

tSUgdl4M
;,.f

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

Das Erhabene

und das Komische

ist kein logisches

Gegensatzpaar.

kleinen Antiquariat in Chepstow als Reaktion

auf den Tod des Komikers - scheint
diese Frage offen zu lassen. Würde man
die Besucher (inklusive meiner Person)
vorher oder hinterher befragt haben, was
für die Sinngebung im Leben an Ereignissen

wichtig sei, wären es sicher andere

Dinge gewesen. Kenneth Williams war,
bei allem Talent, nicht einmal einer der

ganz Grossen. In der Filmgeschichte wird
er nie den Platz einnehmen, den seine

grossen Landsleute Charlie Chaplin, Stan
Laurel oder die Akteure von Monty
Python's Flying Circus innehaben. Den
bescheidenen Ruhm verdankt er der
erfolgreichen Spielfilmserie «Carry on...» Erst
im Spätprogramm der BBC erfuhr man
später in einem kurzen Beitrag, den man
aus dem Archiv geholt hatte, dass er
durchaus über hohe komische Talente
verfügte und eine überaus originelle
Persönlichkeit war. Vielleicht hatte er nie die
Chance, zu den ganz Grossen aufzusteigen,
weil die Filme, in denen er spielte, ihm nie
gerecht wurden.

Unphilosophische Frage nach dem Sinn

Um das Phänomen erklären zu können,
warum der Komiker und das Komische
uns mehr als alles andere zu Herzen
gehen, muss man in den Bereich der grauen
- und damit leider kaum je wirklich komischen

- Theorie des Komischen
herabsteigen. Dies ist für alle Menschen, die
sich den Sinn für das Komische erhalten
haben, natürlich eine echte Zumutung.

Unser ganzes Leben scheint von
Sinnfragen bestimmt zu sein. Beschäftigen wir
uns — besonders im Arbeitsleben — zu
lange mit Dingen, deren Sinn wir nicht
einsehen, werden wir frustriert und deprimiert.

Wir versuchen ständig der uns
umgebenden Welt Sinn oder (je nach
Geschmack) viele verschiedene Sinngebungen

abzuringen. Wir tun dies durch
vermittels verschiedenster Arten von
Wahrnehmung (der englische Philosoph
Michael Oakeshott nannte sie einmal
treffend «modes of experience»1), die wir
nicht immer klar trennen. Die Welt wird
als Ganzes empfunden, doch ist es eher ein
Gemisch verschiedener Wahrnehmungsformen,

die unser jeweils sehr eigenes Bild worth 1982, S. 157

von ihr prägen. Von allen Wahrnehmungs- (Übers. DD).

1 Michael Oakeshott:

«Experience and Its

Modes». Cambridge

1933.

2 Gilbert Keith Chesterton:

«The Napoleon of

Notting Hill». Harmonds-

formen hat die des wissenschaftlichen
Rationalismus in der neueren Zeit die

grösste Respektabilität einheimsen können.

Dies ist auch richtig so, wenn das

Anliegen die Auffindung objektiver und
genereller Wahrheiten ist, oder wenigstens
die Falsifizierung von Irrtümern durch
empirische Überprüfung, die von Karl
Popper nicht ohne gute Gründe als das bei
diesem Unterfangen erreichbare Maximum

beschrieben worden ist.
Für die Frage nach dem Sinn ist das

objektive Wahrheitskriterium eher selten

ausschlaggebend. Es handelt sich, trotz
dem Beiklang geistiger Tiefe, um eine

unphilosophische Frage. Viele
Wahrnehmungsformen können sich als Hilfsmittel
bei der Sinnsuche anbieten, so etwa die

religiöse, die zynische, die poetische oder
die ästhetische.

Im Jahre 1837 erscheint in Stuttgart
eine Abhandlung unter dem vielsagenden
Titel «Über das Erhabene und Komische.
Ein Beitrag zur Philosophie des Schönen».
Es ist die Habilitationsschrift von Friedrich

Theodor Vischer, der es später (wie
so viele Professoren) zum Abgeordneten
der Paulskirche bringt. Er erweist sich dabei

stets als guter Liberaler, was die These

vom Zusammenhang von Freiheit und
dem Komischen gewissermassen bestätigt.
Das Erhabene und das Komische ist kein
logisches Gegensatzpaar. Der Gegensatz
zum Komischen ist schwer zu finden. Nicht
einmal der Begriff des Ernstes taugt dazu,
weil das Komische durchaus ernst sein
kann. Gilbert Keith Chesterton, der es als

einer der wenigen wirklich komischen
Schriftsteller wissen musste, meinte
einmal, man könne sich nur mit dem Unwort
«nicht komisch» helfen, wenn man nach
einer Definition des Gegenteils von
«komisch» suche. Und Auberon Quin, den
leidenschaftlich komischen Protagonisten
seines Romans «The Napoleon of Notting
Hill» (1904), lässt er den bemerkenswerten

Satz sagen: «... das menschliche
Wesen sieht keinen Gegensatz zwischen dem

Lachen und dem Respekt? »

Das Erhabene wurde schon in der Antike

vom Griechen (Pseudo-)Longinus als

Kategorie der ästhetischen Wahrnehmung
beschrieben. In der Moderne ist es vor
allem Edmund Burke, der im 18.
Jahrhundert die Debatte um diesen Begriff
belebt. «Alles, was irgendwie schrecklich ist

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 29



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

oder mit schrecklichen Objekten in Beziehung

steht oder in einer dem Schrecken
ähnlichen Weise wirkt, ist eine Quelle des

Erhabenen; das heisst, es ist dasjenige, was die
stärkste Bewegung hervorbringt, die zu
fühlen das Gemüt fähig ist.0» Dass Burke
auch den Gedanken an Gott als erhaben

bezeichnet, weil «die wahre Religion eine

grosse Beimischung von heilsamer
Furcht hat und haben muss», scheint (trotz
des christlichen Bildes von dessen

Barmherzigkeit) zumindest teilweise konsequent.

Damit ist ein wesentliches Merkmal des

Erhabenen festgehalten, ohne dass es

dadurch vollständig erfasst wäre. Das Erhabene

stellt sich nur ein, wenn - wenigstens
für kurze Zeit - temporär ein möglicher
Sinn unausweichlich dominant wird, so
dass er volle Konzentration auf ihn - und

nur ihn! — verlangt. Dies umfasst das

Gefühl des Schreckens.
Aber auch das Bild Gottes passt hinein

— zumindest wenn man das Gottesbild der
christlichen Scholastik des Mittelalters
akzeptiert. Dieses besagte, dass man gegenüber

den bona particularia der wechselhaften

irdischen Welt über Willensfreiheit
verfüge, gegenüber der ultima et perfecta
beatitudo, die uns beim direkten Anblick
Gottes erfüllt, aber nicht. Ihr gegenüber
gebe es keine Alternative mehr bei der
Suche nach dem Sinn. Oder im
Zusammenhang mit unserem Thema: Selbst

wenn man die Welt und ihre äusseren

Erscheinungen bisweilen durchaus zu Recht
als komisch empfinden mag, würde
niemand Gott als Komiker bezeichnen.

Im Erhabenen drückt sich also für
Menschen auf der Suche nach dem Sinn die
Sehnsucht nach dem höchsten und
ultimativen Sinn aus, und er scheint dabei
auch die wohltuende Distanz zu schätzen.

In der ästhetischen Form der Sinnwahrnehmung

ist dieses scheinbare Paradox
selbst dann enthalten, wenn es um so

etwas konzentriert Sinnhaftes wie das

Erhabene geht. Diesem geradezu sinnwidrigen

Streben nach Flucht vor dem Sinn gilt
es, auf die Spur zu kommen.

Das Komische - ein Mittel gegen
übermässiges Sinnstreben

Dass das Komische in einem Spannungsverhältnis

zu einem Übermass an Sinnstre-

Satire, eine

besondere Abart

des Komischen,

basiert ebenso

auf Einpflanzung

von Gegenständen

in einen

falschen Kontext.

3 Edmund Burke:

-Philosophische Untersuchung
über den Ursprung

unserer Ideen vom

Erhabenen und Schönen-,

übers. F. Bassenge.

Hamburg 1980. S. 72.

4 Thomas de Quincey:
• Der Mord als eine

schöne Kunst betrach-

tet-, übers. A. Peu-

ker. Stuttgart 1977.
S. 45f.

ben steht, leuchtet unmittelbar ein. Schon
die kantische These, dass das Komische in
einer plötzlichen Auflösung einer
(sinnvollen) Erwartung in nichts bestehe, deutet

darauf hin. Ein Mittel zur Erreichung
dieses Zweckes ist die Verfrachtung von
Dingen in einen ihnen völlig sinnwidrigen
Kontext. Die von dem englischen Romantiker

Thomas de Quincey erdachte illustre
Schar des «Clubs der Mordliebhaber», die

jeden Mord, der im Lande passiert, begeistert

in der Manier von Kunstkritikern
rezensieren, ist ein Beispiel für schwarzen
Humor. «Man beginnt allmählich einzusehen,

dass zur künstlerischen Vollendung
einer Mordtat doch etwas mehr gehört als

zwei Dummköpfe, einer der tötet, und einer,
der getötet wird, ein Messer, eine Brieftasche
und eine dunkle Gasse. Formgebung, meine
Herren, Sinn für Gruppierung und Beleuchtung,

poetisches Empfinden und Zartgefühl
werden heute zu einer solchen Tat

verlangt}» So der Festredner des Clubs in
De Quinceys groteskem Meisterstück «On
Murder Considered as one of the Fine
Arts» aus dem Jahre 1827. Etwas Grausiges

wird in einen harmlosen und
sinnfremden Kontext gestellt. Hätte er es in
einen ethischen Kontext — in Form einer
Rechtfertigung von Morden — gestellt,
wäre zuviel Sinn übrig geblieben. Das
Ganze wäre nur geschmacklos. Im
sinnlosen ästhetischen Kontext ist es komisch.
Gleichzeitig könnte man die zitierte
Passage auch noch als Satire auf die

Fortschrittsgläubigkeit der Philosophie vieler
Zeitgenossen De Quinceys verstehen.
Satire, eine besondere Abart des Komischen,
basiert ebenso auf Einpflanzung von
Gegenständen in einen falschen Kontext oder
auf der Zerstörung von Gegenstand, Kontext

und deren Zusammenhang durch
Übertreibung. Bleiben Gegenstand und
Kontext zu nahe beieinander, verschwindet

der komische Effekt. Dies erklärt zum
Beispiel, warum ein Komiker wie Woody
Allen, der meist eigene psychische
Probleme in langatmigen Miniaturpsychodra-
men inszeniert, oft so hoffnungslos unkomisch

war, und daher zu Recht inzwischen
in das «seriöse» Fach herabgestiegen ist. Es

erklärt auch, warum wiederum die sinn-
und zweckentfremdete Sahnetorte auch bei
der tausendsten Wiederaufführung immer
noch komisch ist. Denn: Am
effektvollsten wirkt das Komische dort, wo das

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

Verhältnis von Gegenstand und Kontext
sich immer mehr ins Absurde verschiebt.

Eine Lanze für den Nonsense

Natürlich gehören der schwarze Humor
und die Satire dem Bereich des Komischen
ebenso an wie der Witz oder die Farce.

Die Ästhetiker im Gefolge Burkes und
Kants haben sie bis in die Mitte des vorigen

Jahrhunderts in alle Einzelteile zerlegt
und analysiert. Zum eigentlichen und
innersten Kerngebiet sind sie nicht vorge-
stossen. Vischer kommt dem Punkt der

Entdeckung nahe, doch scheint ihn die
Aussicht darauf zu erschrecken, heisst es

doch in der Einleitung zu seinem Werk
über das Erhabene und Komische: «Eine

gewisse Ängstlichkeit verraten wohl die Stellen,

wo ich die Freiheit der Komik gegen die

Einmischung von moralischen und religiösen

Bedenklichkeiten wiederholt in Schutz
nehme?»

Erst zu Beginn dieses 20. Jahrhunderts
weicht die Ängstlichkeit dem stolzen Be-
kennertum. «Jeder Witz ist ein sinnloser
Witz. Ein Witz ist aufgrund seiner Natur
ein Protest gegen Sinn?» schreibt Gilbert
Keith Chesterton. Der in seiner Ernsthaftigkeit

stets unterschätzte Humorist
gehört zu den radikalsten Verfechtern des

Prinzips des Komischen. Nicht Satire,
nicht Karikatur — der Un-Sinn ist die reinste

Gattung des Komischen. Er stellt nicht
nur die grösstmögliche Entfernung des

Gegenstandes vom Kontext dar, sondern
verhindert bereits durch die schon im
Gegenstand angelegte Sinnlosigkeit, dass sich
keinerlei Nebensinn einschleichen kann.
Ob es den reinen Unsinn (neudeutsch:
nonsense) wirklich geben kann, bleibt
fraglich, aber es gibt Annäherungen. Der
Versuch, überhaupt reinen Nonsense zu
produzieren und nicht nur Sinn zu
karikieren (was eine entschieden sinnreiche
und potentiell unkomische Tätigkeit
ist), ist recht neuen Datums. Chesterton
nennt ihn in seinem legendären Essay «A

Defence of Nonsense» den zentralen
Beweis für den «abenteuerlichen» Geist des

von ihm als so jugendlich empfundenen
19. Jahrhunderts7. Was dieses revolutionäre

Ereignis qualitativ von aller vorheriger

Komik — etwa der von Autoren wie
Aristophanes, Rabelais oder Sterne—
unterscheidet, schildert Chesterton so: «Der

5 Friedrich Theodor

Vischer: 'Über das

Erhabene und Komische»,

eingel. v. W. Oelmüller.

Frankfurt 1967, S. 39.

6 Gilbert Keith Chesterton:

«Selected Essays»,

hrsg. v. J. Guest.

London/Glasgow 1939,
S. 39 (Übers. DD).

7 Gilbert Keith Chesterton:

«/i Defence of
Nonsense»; in:
W. E. Williams (Hrsg.),
•A Book of EngUsh

Essays». Harmondsworth

1951, S. 209.

8 Edward Lear: »A Book

of Bosh. Lyrics and

Prose of Edward Lear»,

hrsg. v. B. Alderson.

Harmondsworth 1975,
S. 167.

Unsinn dieser Menschen war satirisch — das

heisst symbolisch; es war eine Art
überschwengliches Herumkapriolen um eine
entdeckte Wahrheit. Es gibt aufder Welt keinen

grösseren Unterschied als den zwischen dem

Instinkt der Satire, der im Schnauzbart des

Kaisers [Wilhelm IL] etwas Typisches von
ihm sieht und ihn fortwährend grösser malt,
und dem Instinkt des Nonsense, der (aus
welchem Grund auch immer) sich vorstellt
wie ein solcher Schnauzbart sich auf dem

gegenwärtigen Erzbischof von Canterbury
ausmachen würde, wenn dieser sich in
einem Anfall von Geistesabwesenheit einen
solchen wachsen lassen würde.»

Als den wohl reinsten und vollkommensten

Vertreter dieses neuen Phänomens

«Nonsense» nennt Chesterton nicht
ohne Grund Edward Lear, jenen begnadeten

Zeichner und Dichter, der in
seinem Werk der poetischen Gattung des

Limericks zum literarischen Durchbruch
verhalf. Was könnte unsinniger sein als

völlig realitätsferne (nicht mehr als

karikierende Anspielungen auf reale Personen
verstehbare) Phantasiewesen, die ein
offenkundig abstruses Unterfangen in den
Kontext selbstverständlichster
Selbstverständlichkeit stellen. Aber lassen wir den
Dichter selbst und die erste Strophe aus
seinem Nonsense-Epos «The Jumblies» zu
Wort kommen:

They went to sea in a Sieve, they did,

In a Sieve they went to sea:

In spite ofall their friend could say,

On a winter's morn, on a stormy day,

In a Sieve they went to sea!

And when the Sieve turned round and round,

And every one cried, <You '11 all be drowned!)

They called aloud, <Our Sieve ain 't big,

But we don't care a button! we don't care a fig!
In a Sieve we'll go to sea!>

Far and few, far and few,
Are the lands where the Jumblies live;

Their heads are green, and their hands are blue,

And they went to sea in a Sieve8.

Weder die «Jumblies» noch die anderen
Kreaturen aus Lears Feder - etwa der
Robbie, der (wie wir ja alle wissen) keine
Zehen hat, oder der Dong with a Luminous
Nose — lassen sich als satirische
Charakterisierungen interpretieren. Sie trotzen der
Realität, selbst wenn ihnen der Chor der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 31



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

dem realen Sinn verhaftet Gebliebenen

vergeblich die Gefahr des Ertrinkens
entgegenhält — solchen Sinn ficht eine wahre
Nonsense-Kreatur nicht an (und kann es

nicht, weshalb das Sieb schwimmt). Die
Stimme des Sinns ist nur noch entfernt -
so entfernt wie es menschenmöglich ist —

vernehmbar. Dass die Theorie des Komischen

einst in den Zeiten Vischers der
unkomischen Diskussion über das so
unkomische Erhabene entsprang, ist ihnen
verborgen geblieben und würde diese

ausgesprochen unerhabenen Wesen auch
nicht interessieren.

Aber wenn Unsinn so sinnlos ist,
warum streben Menschen so sehr danach
als ob er Sinn wäre? Tatsächlich wird
kaum eine Mühe und Plage ausgelassen,

um dem Komischen seinen Platz in der
Welt zu sichern. Das Dasein als Komiker
ist anstrengend und nimmt die Seele

schwer in Anspruch. Das erklärt, warum
so viele von ihnen durch Selbstmord
enden - etwa Harold Lloyd oder
W. C. Fields.

Massenbeglückung jenseits
des intimen Sinns

Schon das blosse «Handwerkszeug»
verlangt dem Komiker viel ab. In einem
Fernsehinterview erklärte Buster Keaton
einmal, dass es eines jahrelangen Trainings
(und echten Talents) bedürfe, um absichtlich

auf der Bühne in einen Eimer zu treten

und mit dem Fuss darin stecken zu
bleiben, ohne dass es nach einem absichtlichen

Hineintreten aussieht. Auch kann -
allem Unsinn zum Trotz — in der Welt der
Komiker ein mörderischer Kampf um die
Gunst des Lachers toben, so, als ob es um
den höchsten Sinn schlechthin ginge.
Bekannt ist, dass W C. Fields einmal bei
einem Bühnensketch, in dem er als

Billardspieler auftrat, so sehr durch die
Tatsache irritiert wurde, dass sein sich unter
dem Billardtisch befindlicher Kollege
Ed Wynn mit neuen Gags dem Publikum
mehr Lacher abzugewinnen drohte, dass

er ihn kurzerhand mit dem Billardstock
bewusstlos schlug und seelenruhig seine

Vorführung weiterführte.
Warum sich das antun? Warum sich also

mit dem Komischen, dem Unsinnigen,
abgeben? Die Antwort klingt trivial, obwohl
sie in Wirklichkeit ernste Probleme auf-

Das Dasein als

Komiker ist

anstrengend und

nimmt die

Seele schwer in

Anspruch.

wirft: Es macht Spass! Offensichtlich
bereitet schon die Distanz zum eigentlichen
Gegenstand im Bereich des Schönen
Freude. Trotz des zugrundeliegenden
Gefühls des Schreckens gilt dies auch für das

Erhabene. Aber während beim Erhabenen
ein zu starkes Gefühl die Freude wieder
nehmen kann (weil der schreckliche Sinn
alles zu dominieren beginnt), sind dem
Unsinn der Stärke des Gefühls keine
Grenzen gesetzt. Wer bei einer Kinoaufführung

etwa mit Filmen von Laurel und

Hardy die vor Vergnügen den Bauch
haltenden Zuschauer beobachtet hat, weiss

wovon die Rede ist. Der Spass kann bis zur
höchsten Glückseligkeit getrieben werden.

Das Komische bereitet also Glück.
Höchstes Glücksgefühl empfängt man
gewöhnlich im intimsten Miteinander von
Menschen - man denke an das Verliebtsein.

Ein solches intimes Glück setzt ein
tiefes Empfinden und Einfühlungsvermögen

für das komplexe Sinnstreben eines

sehr nahestehenden Menschen voraus.
Es ist offensichtlich, dass das

Glücksempfinden bei der Lektüre eines Romans

von Lewis Carroll ebenso wenig mit
einem solchen Glück zu tun hat wie das

Betrachten eines Sketches von Loriot im
Fernsehen. Diese basieren zwar oft auf
tiefer Menschenkenntnis (wenn sie nicht
die höchste Stufe des nonsense erreicht
haben, der dies nicht mehr nötig hat, wie
die Charakterisierung der «Jumblies» bei

Lear), doch tun sie dies auf eine überpersönliche

Weise. Tom & Jerry bringen
einen zum Lachen, obwohl sie sich in ihre
Zuschauer als unverwechselbare Individuen

nicht hineinfühlen können - schon
alleine, weil dies Trickfilmfiguren generell
schwerzufallen scheint. Aus dem, was man
in ihren Filmen von ihnen mitbekommt,
kann man schliessen, dass sie es auch nicht
wollten, wenn sie könnten. Aber: Sie

eignen sich geradezu zur zeitlosen
Massenbeglückung. Und dies können sie nur, weil
sie eben nicht intimen Sinn suchen oder
sonstwie sinnorientiert sind, sondern weil
sie komisch und nonsense sind. Darin liegt
— paradoxerweise — ihr Sinn.

Intimes Glück ist nicht erzwingbar

Im vielbeschworenen Zeitalter des

Massenmenschen ist der Wunsch nach

Massenbeglückung rational nachvollziehbar.

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

Die Konsequenz, die wir in zunehmendem
Masse beobachten können, ist ein
verhängnisvoller Drang zur Politisierung des

Glücks. Er hat keineswegs zur Zunahme
von Glück geführt. In den meisten Fällen
basiert er auf einem grossen Missverständnis

über die beiden eben beschriebenen

Grundtypen des Glücks - des intimen und
des überpersönlichen Typus. Letzterer
findet im Komischen und dieses im
nonsense seine höchste Vollendung. Aber was
hat dies mit dem Problem der Politisierung

von Glück zu tun?
Alles Politische ist öffentlich. Es ist

nicht intim. Die im Abendland als vollendeter

Massstab für Politik gedachte Form
der menschlichen Vereinigung ist die res

publica — die Angelegenheit der
Öffentlichkeit. Sie will nur Regeln schaffen, die
die Suche nach Glück ermöglichen, nicht
Glück produzieren. Vom Recht auf den
«Pursuit of Happiness» spricht die
amerikanische Unabhängigkeitserklärung, nicht
von der «happiness». Mit der Idee der
Politisierung des Glücks scheinen wir von
dieser Idee abzuweichen. Die Folgen
davon sehen wir täglich. Etwa in der blinden
Gefolgschaft vieler Menschen, die Glück
suchen, für charismatische Führerfiguren.
Oder in dem Wunsch, sich von der Politik
jedes Lebensrisiko absichern zu lassen, was
weder Glück bringt noch der Politik
wohlbekommt. Am deutlichsten wird es bei
der Suche nach der Utopie. Der utopische
Traumstaat ist die ultima ratio der Suche
nach politisiertem Glück. In einer Welt,
in der jeder Sinn sucht, aber kein Sinn
universal verbindlich ist, scheint der
Wunsch, diese Verbindlichkeit von aussen

gewaltsam zu erzwingen, unwiderstehlich
zu sein. Aber solch intimes Glück ist nicht
zu erzwingen, weil nicht einmal in den

grossen Prinzipienfragen Einigkeit über
den Sinn besteht. Soll der utopische Staat

religiös oder weltlich sein? Schon dabei
scheiden sich die Geister. Bei den kleinen
Alltagsproblemen, die in Wirklichkeit
noch wichtiger sind als die grossen, wird
es noch schwieriger. Die Politisierung des

Glücks gebiert, weil sie auf Zwang basieren

muss, nur Unglück. Die intime Suche
nach Glück, die (wenn überhaupt) nur im
intimen Kreise möglich ist, verleitet uns
zu Illusionen, gegen die nur die
Beglückung durch das wirklich Komische als

Gegenmittel helfen kann.

Intimes Glück

ist nicht zu

erzwingen, weil

nicht einmal in

den grossen

Prinzipienfragen

Einigkeit über

den Sinn besteht.

9 Groucho Marx:

«Schule des Lächelns».

Frankfurt 1981, S. 63.

Sollten daher die Komiker unsere
Politiker werden? Es wäre eine reizvolle Idee,

wenn sie dadurch nicht unweigerlich
aufhören würden, komisch zu sein, was
wiederum eine Katastrophe wäre, welche die
Welt kaum verkraften könnte. Groucho
Marx meint zu Recht: «Ich schätze, dass es

in der ganzen Welt keine hundert echten

Komiker mit wirklichem Können gibt, ob

männlichen oder weiblichen Geschlechts. Sie

sind viel seltenere und weitaus wertvollere
Gebrauchsartikel als alles Gold und alle
Edelsteine auf Erden. Aber weil man über

uns lacht, wissen die Leute meiner Ansicht
nach in Wirklichkeit nicht, wie wesentlich

wir für ihre geistige Gesundheit sind?»
Aber vielleicht sollten wir (im Namen

dieser geistigen Gesundheit), bevor wir
unser intimes Herzensglück in die Hände
der Politik legen, uns einfach angewöhnen,

Politik nicht mehr in der ihr
sinngemässen politischen Wahrnehmungsform
zu betrachten, sondern in der komischen.
Betrachten wir die Politik (die dies als

Kompliment auffassen müsste, obwohl die
Politiker dort wohl anderer Meinung sind)
als Unsinn. Dies wäre ein Beitrag zu ihrer
Verbesserung und könnte fast zur
moralischen Pflicht erklärt werden.

Nur durch den Sinn für das Komische
sind wir überhaupt in der Lage, Vertrauen
in unsere Welt zu fassen, die dem
Menschen, der diesen Sinn verloren hat, wie
ein bedrohliches Chaos erscheinen muss.
Chesterton, ein zutiefst gläubiger Konvertit

zum Katholizismus, kann sich am
Schluss von «A Defence of Nonsense»
(S. 214) sogar zu der These versteigen,
dass nonsense wahrer Glaube sei, während
der Glaube an die regelmässige Ordnung
der Welt bald durch gegenteilige Erfahrung

zu Zweifel und Unsicherheit führe.
Die hohe Moral des Komischen, die

durch die Indifferenz gegenüber jeglicher
sinnvollen Moral und allen anderen
Sinngebungen zustande kommt, liegt nicht nur
darin begründet, dass sie die durch und
durch freiheitlichste ist, die wir kennen.
Sie alleine hat das Potential der
Menschenheitsbeglückung in sich.

Als in dem kleinen Antiquariat in Chepstow

das klagende «Ooooh» über den Tod

von Kenneth Williams ertönte, da war klar,
dass hier das zarte und unsinnige, aber
doch einzige wirkliche Band sichtbar
wurde, das die Menschheit verbindet.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 33



DOSSIER

Arthur Häny,

geboren 1924, studierte

an der Universität

Zürich Germanistik und

alte Sprachen und

promovierte 1947 mit einer

Dissertation über

Hölderlin. Von 1948 bis

1989 war er Hauptlehrer

an verschiedenen
Gymnasien der Kantonsschule

Zürich. Er

veröffentlichte Lyrik und

auch erzählende Prosa.

Daneben hat er sich

auch immer

literaturwissenschaftlichen

Themen gewidmet.

1 «triuwe», Studien zur

Sprachgeschichte und

Literaturwissenschaft.
Gedächtnisbuch für

Elfriede Stutz,
herausgegeben von Karl-Friedrich

Kraft, Eva-Maria LUI

und Ute Schwab. Heidelberger

Verlagsanstalt,

Heidelberg 1992.

Die Deutung des Bestehenden
«triuwe» - ein Gedächtnisbuch für die Heidelberger Altgermanistin
Elfriede Stutz

Hölderlin hat am Schluss seiner Patmos-Hymne gesagt,
Gott liebe es am meisten, «dass gepfleget werde I Der feste
Buchstab I und Bestehendes gut /gedeutet.» Die deutsche Dichtung,
glaubte er, richte sich nach diesem Leitsatz. Viel mehr noch als

den Dichtern dürfte es aber den Literaturwissenschaftern am
Herzen liegen, «Bestehendes gut zu deuten».

L/ie Heidelberger
Altgermanistin Elfriede Stutz (1919-1989), die
wesentliche Studien zur gotischen, alt-
und mittelhochdeutschen Literatur
geschrieben hat, ist dieser Aufgabe vollauf
gerecht geworden. Ihre Interpretationen
sind von beispielhafter Exaktheit und
Treue. Darum trägt das Gedächtnisbuch

zu ihren Ehren auch den Titel «triuwe»1.
Elfriede Stutz vereinigte zwei komplementäre

Eigenschaften, die einander bei
den Philologen nur allzuoft ausschliessen:
Sie war nüchtern-kritisch und liebevoll
begeistert zugleich.

Das Buch ist geschaffen worden aus
dem «gemeinsamen Bedürfnis, dieser

aussergewöhnlichen Frau zu gedenken», wie im
Vorwort der Herausgeber zu lesen steht.
Das Leben von Elfriede Stutz stand unter
dem Zeichen einer doppelten Pflichterfüllung.

Nach ihren Studien widmete sie sich
zuerst ihrer Aufgabe als Frau und Mutter.
Erst nachher fügte sie «dem Ja zur Familie»
(wie sie es nannte) ein «Ja zur Forschung»
hinzu. Sie promovierte 1950, habilitierte
sich aber erst 1972 an der Universität
Heidelberg und wurde 1975 zur Professorin
ernannt. Dem «Ja zur Familie» entsprach
es, wenn sie in jungen Jahren «mit dem

Milchkännchen und einer Einkaufstasche»
kam, um einen Lektürekurs zu leiten —

und den Kinderwagen «unter dem Fenster
im Hof» hinstellte. Und es passt auch
dazu, wenn sie einmal einer Studentin
rundheraus gesagt hat: «Mir sind die
einfachen Weiber lieber als intellektuelle
Biester!». Dennoch fiel dann auch das «Ja zur
Forschung», zu dem sie sich durchrang,
überzeugend aus. Ihre Veröffentlichungen
erwarben ihr volle Anerkennung. Aber

auch für ihre Studentinnen und Studenten
hat sie sich teilnehmend eingesetzt.

Bei alledem blieb sie persönlich
bescheiden. «Mein Name ist übrigens Stutz,
nicht etwa <Professor>», schrieb sie mir
einmal. «Wenn Sie mich nach all Lhren

Erfahrungen noch jemals eines brieflichen
Schreibens würdigen sollten, dann bitte mit
meinem Namen, welches der Name meines

lieben Mannes ist, ich bin nämlich keine

Feministin.»
Aber sie war eine berufene Philologin.

Ihr innerstes Anliegen blieb doch wohl das

Gotische. Wer jemals, wie ich selber, von
einer Passion für diese älteste uns erhaltene

germanische Sprache ergriffen war,
der wird sie verstehen. In ihren Seminaren

zum Gotischen sagte sie gelegentlich, es

wäre ihr innigster Wunsch, nur einmal
Wulfila sprechen zu hören! (Wulfila hatte
die Bibel um 370 aus dem Griechischen
ins Gotische übersetzt). Man möchte
wünschen, dass dieser ihr Wunsch postum
in Erfüllung gegangen ist. Denn bei aller
kritischen Bemühungen der Germanisten
bleiben doch auf dem Felde des Gotischen
manche Fragen noch offen, wohl auch,

was die Aussprache betrifft.
Elfriede Stutz hatte in der Sammlung

Metzler 1966 die «Gotischen
Literaturdenkmäler» herausgegeben. Das Bändchen,

kurz und knapp gehalten, leuchtet
dennoch all die vielfältigen Aspekte aus.
Es dürfte auch heute noch die kompetenteste

Einführung in diese Sprache sein.
Ein unverhoffter Glücksfall in der
Textgeschichte des Gotischen war die

Entdeckung eines Doppelblattes des «Codex

Argenteus» im Jahre 1970 in Speyer. Es

enthielt den Schluss des gotischen Mar-

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DOSSIER MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

kus-Evangeliums. Elfriede Stutz hat diesen

Text eingehend erörtert. So ist es denn
sehr zu bedauern, dass es ihr nicht mehr

vergönnt war, die gotische Bibel von
Wilhelm Streitberg, eine umfassende, heute
noch massgebende Ausgabe, kritisch zu
revidieren und auf den Stand der neuesten
Forschung zu bringen. Sie hatte diese

Aufgabe 1981 mit Begeisterung übernommen,

ist aber damit nicht mehr zu Rande
gekommen. Es wäre die Aufgabe gewesen,
die sie sich für ihren Ruhestand ausersehen

hatte. Die tückische Krankheit ihrer
letzten Jahre hat die Durchführung
verhindert, «fetzt muss ich wieder zu den

Goten», sagte sie wiederholt noch im
Krankenhaus. Doch der Tod hat diese
Pläne zunichte gemacht.

Elfriede Stutz war überzeugt, dass man
Texte nicht erforschen kann, ohne ihr
Umfeld zu kennen. Das heisst, dass man
auch über die historischen Verhältnisse der
jeweiligen Epoche Bescheid wissen muss.
Darüber hinaus interessierten sie die
theologischen und kirchengeschichtlichen
Probleme, die für das frühe Mittelalter so
bedeutsam sind. Sie war auch in der Nor-
distik zu Hause. Die Mythologie und die
Metrik beschäftigen alle Altgermanisten.
Neben den erwähnten Bereichen handeln
die Beiträge dieses Bandes unter anderem
auch von der Namenkunde, der Sagaliteratur

und den Nibelungen. (Die Gestalt
Siegfrieds hat Elfriede Stutz besonders

beschäftigt.) Die Heldenlieder der Edda
lassen sich mit der Nibelungensage
vergleichen. Oder man kann auch die
mittelhochdeutsche Spruchdichtung an den
Weisheitsbüchern des Alten Testaments
oder an der eddischen Spruchweisheit
messen. Es eröffnet sich dabei ein weiter
Horizont.

Es ist hier leider nicht möglich, auf die
einzelnen Beiträge einzugehen. Aber es

leuchtet ein, dass sich eine Studie mit den
Anredeformen für «Gott», eine andere mit
dem «mitleidenden Gott» befasst. Manche
Altgermanisten früherer Epochen
romantisierten und verklärten das Heidentum.
Nicht so Elfriede Stutz; sie war, bei aller
Ehrfurcht vor dem germanischen
Ursprung, doch christlich gesinnt und auch

überzeugt von einem persönlichen
Fortleben nach dem Tode. Sie setzte sich zwar
bei Gelegenheit für die klassische Antike
und die immer wieder gefährdeten Schul¬

fächer Latein und Griechisch ein. «Ihr
war aber ebenso bewusst, dass wahrer
Humanismus ohne die Verankerung im
Transzendenten nicht möglich ist und dass einen

wichtigen Weg dahin die Religion des Menschen

darstellt. Gerade die gotische Bibel
ist ja ein hervorragendes Zeugnis der
frühen und fruchtbaren Berührung der
Germanen mit dem Christentum.

Im Grunde hat das Mittelalter (das an

unsern Schulen im grossen ganzen doch
eher abseits steht), eine vielseitige, mitunter

faszinierende Literatur hervorgebracht.
Man denke an die reich überlieferte Lyrik
und den Minnesang, an die Helden- und
Liebesepik, an die Predigtliteratur, die
verschiedenen Varianten der Mystik, die
Passions- und Osterspiele - nicht zu
vergessen die lateinischen und die deutschen

Vagantenlieder! Zu dem literarischen
kommt noch das linguistische Interesse an
den Texten hinzu.

Zwei Dinge habe ich in dem schönen
Gedächtnisbuch vermisst: eine Studie zur
gotischen Sprache - und eine Fotografie
der Frau, die es zu ehren galt. Denn das

Bild, das sie auf einer Exkursion der
Heidelberger Germanisten darstellt, zeigt nur
ihren Rücken. Das ist denn doch zu
wenig. Oder wollte man damit andeuten,
dass ihr Leben nur dem Dienst an der
Lehre — und also nur den anderen
zugewandt war?

SPLITTER

Man muss den entscheidenden Unterschied seines

eigenen besonderen Wesens begründen und

hierdurch seine Verwandtschaft mit der ganzen Menschheit,

selbst mit dem niedersten Menschenkinde,

entdecken. Bejahung ist das Schlüsselwort. Aber

Bejahung ist gerade der grosse Stein des

Anstosses. Sie muss vollständig sein und nicht
in Konformismus bestehen.

Henry Miller, Vom grossen Aufstand (Rimbaud), aus

dem Amerikanischen übersetzt, Zürich 1954, S. 52

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 35


	Minderheiten und Aussenseiter
	Minoritäten und internationale Beziehungen
	Ethnien : das Ende der Volks- und Völkerkunde?
	...
	Zum Schicksal der Minderheiten und Volksgruppen : statt verbriefter Rechte leere Worthülsen
	Aus dem Alltag eines Dissidenten in der DDR : Adolf Enders Sudelblätter "Tarzan am Prenzlauer Berg"
	Unverschämte Sachen : eine Entdeckung : Jakob Michael Reinhold Lenz' "Philosophische Vorlesungen"
	Der Komiker, das Glück, und die Freiheit : warum es beglückend und befreiend sein kann, Politik als Unsinn zu bezeichnen
	Die Deutung des Bestehenden : "triuwe", ein Gedächtnisbuch für die Heidelberger Altgermanistin Elfriede Stutz


