
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 7-8

Rubrik: Positionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POSITIONEN

Ulrich Pfister

Gesellschaftliche Verantwortung - nachgefragt

L/er Dialog zwischen Politik und
Wirtschaft ist mitunter schwierig. Das liegt nicht
daran, dass ihre Repräsentanten zu wenig miteinander

sprechen würden — im Gegenteil, man sieht sich
oft, und viele erleben die Verflechtung selbst in den
verschiedenen Rollen, die sie spielen. Die Schwierigkeiten

liegen vielmehr in der Sprache. Es wird
problematisch, wenn Begriffe aus dem anderen Bereich
unbesehen verwendet werden, wenn etwa Politiker mit
marktwirtschaftlichen Instrumenten operieren oder
liberalisieren wollen, ohne auf eine staatliche
Kontrolle ganz glauben verzichten zu können. So haben
sich etwa in der politischen Diskussion ums Kartellgesetz

Befürworter und Gegner den Begriff «Marktwirtschaft»

gegenseitig um die Ohren geschlagen.
Die Wirtschaft anderseits tut sich schwer, wenn

sie politisch gängige Vorstellungen auf ihr Verhalten
übertragen soll. Unternehmer sehen sich mit der

Forderung konfrontiert, sie hätten gesellschaftliche
Verantwortung zu übernehmen. Und sie nehmen
diesen Anspruch auf, in ihren Leitbildern und
Selbstdarstellungen oder — um das jüngste prominente
Beispiel zu zitieren - in der Auseinandersetzung
der Schweizerischen BankgeseUschaft mit einem
Grossaktionär, der den Standpunkt einer rigorosen
Gewinnorientierung im Interesse der Aktionäre
vertrat. In dieser Machtprobe liess sich die Bank wohl zu
sehr auf die Gegenposition der Verantwortung
gegenüber anderen Gruppen und Interessen fixieren.

Was bedeuten diese Überlegungen konkret? Es
versteht sich von selbst, dass jedes Unternehmen für
seine Geschäftstätigkeit Verantwortung trägt, nämlich
für Erfolg und Misserfolg, und zwar primär gegenüber
den Eigentümern. Betroffen sind davon ebenfalls die
Mitarbeiter, allenfalls Lieferanten und Kunden, aber
auch ihnen gegenüber kann der Unternehmer allein
das verantworten, was wirtschaftlich notwendig und
sinnvoll ist. Darüber hinaus kann man lediglich dort
von Verantwortung sprechen, wo das Unternehmen
Normen und anderen staatlichen Vorschriften — etwa
im Umweltbereich — unterworfen ist.

Letztlich kann man Verantwortung nur dafür
übernehmen, wozu man selber die Macht und die
Mittel hat. Das heisst, dass bei einem Unternehmen
im Prinzip nur von wirtschaftlicher, bei grossen
Unternehmen, von welchen andere Firmen oder ganze

Branchen abhängen, allenfalls noch von
volkswirtschaftlicher Verantwortung gesprochen werden
kann. Schon hier aber ist Vorsicht geboten. Oft
spielen die Banken für krisengeschüttelte Firmen
eine entscheidende Rolle. Bei allen kurzfristig
vertretbaren Rücksichtnahmen auf Notlagen können
aber nur wirtschaftlich dauerhafte Massnahmen
auch der Volkswirtschaft etwas nützen.

Von politischer Verantwortung ist aus dem
naheliegenden Grund kaum die Rede, weil hier die

Machtfrage sofort spürbar wird. Trotzdem erwartet
gerade das politische Milizsystem mit geradezu
schizophrener Selbstverständlichkeit, dass die Wirtschaft
die Kosten der direkten Demokratie in erheblichem
Mass mitträgt. Dieses Verbundsystem lässt sich indes

bequemer mit dem Begriff der gesellschaftlichen

Verantwortung charakterisieren, denn damit sind gleich
auch soziale, karitative und kulturelle Zwecke und
Organisationen, die der Förderung bedürfen, mit
eingeschlossen.

Wenn damit der Erwartung Ausdruck gegeben
wird, dass «die Wirtschaft» ihren angemessenen Beitrag

zum «Gemeinwohl» leisten solle, dürfte kein
Widerspruch zu erwarten sein. Dass erfolgreiches
wirtschaftliches Wirken auch Verpflichtungen - und
seien es moralische — mit sich bringt, dass Unternehmer

sich aus persönlicher Überzeugung oder aus

Imageüberlegungen auch für bestimmte Zwecke

engagieren, ist Bestandteil einer Kultur, die
wirtschaftliches, politisches und kulturelles Leben nicht
separiert, sondern ineinander greifen lässt.

Zu warnen ist jedoch vor Begriffsmonstern wie
der «gesellschaftlichen Verantwortung». In einem
freiheitlichen Gemeinwesen ist schon die Verantwortung

für den Staat geteilt zwischen dem «Souverän»
und den Behörden der verschiedenen Stufen. Und für
die Gesellschaft, was immer man darunter verstehen
will? Es steckt ein Stück totalitäres Denken hinter
solchen unbegrenzten Ansprüchen, die so bequem
umfassende Verantwortlichkeiten einfordern. Die
Wirtschaft soll sich damit begnügen, die Verantwortung

für ein möglichst erfolgreiches wirtschaftliches
Wirken zu tragen. Damit trägt sie das ihre zum
Gemeinwohl bei. Der Rest, was die staatliche und die

private Gemeinschaft betrifft, soll so weit als möglich

der Selbstverantwortung überlassen bleiben.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



POSITIONEN

Albert A. Stahel

Schrankenlose Brutalität
Kriege in Afghanistan und in Bosnien-Herzegowina: Gemeinsamkeiten und Unterschiede

Oeit dem Zerfall der Sowjetunion
haben die strategische Instabilität und die Zahl der

Kriege auf dieser Welt zugenommen. Kriege sind
nicht nur wieder denkbar, sondern auch führbar
geworden. Gegenüber der Zeit vor 1992 sind diese

Kriege durch Brutalität und Völkermord bestimmt.
Obwohl sie vielfach als Bürgerkriege bezeichnet werden,

entsprechen sie nur bedingt den klassischen

Vorstellungen vom Bürgerkrieg. Völkermord und
Völkerrechtsverletzungen sind an der Tagesordnung.
Zum gegenwärtigen Zeitpunkt sind zwei Kriege zu
erwähnen: der Krieg in Afghanistan und der Krieg in
Bosnien-Herzegowina. Während Afghanistan heute

vergessen ist — obwohl der Widerstand der Mujahed-
din zum Zerfall der Sowjetunion beigetragen hat —

und die Zivilbevölkerung still leidet, ist der Krieg
in Bosnien-Herzegowina dank den elektronischen
Medien in den Wohnzimmern Europas präsent. Gibt
es Gemeinsamkeiten oder existieren Unterschiede
zwischen diesen beiden Kriegen?

Gemeinsamkeiten

Zunächst fällt auf, dass in beiden Kriegen die Artillerie

unterschiedslos und ohne Rücksicht gegen die
Zivilbevölkerung eingesetzt wird. Städte wie Kabul
und Mostar werden durch die Kriegsparteien
zusammengeschlagen mit dem Ziel, den jeweiligen Gegner
aus den Städten zu vertreiben und die Kontrolle über
die Ortschaften selbst zu übernehmen. Bei der

Sicherung der eigenen Stützpunkte werden Minen
ohne das Zeichnen von Plänen verlegt. Diese Minen
können anschliessend nur mit einem unerhörten
Aufwand entschärft werden. Viele Gebiete in Afghanistan

und in Bosnien-Herzegowina dürften durch
Minen verseucht sein und damit auch in Zukunft
unbegehbar bleiben.

Die Brutalität der Kriegführung richtet sich aber
nicht nur gegen die Zivilbevölkerung - in beiden

Kriegen ist es jeweils die gegnerische Ethnie —,

sondern auch gegen die Gefangenen beider Seiten, die
misshandelt werden. Wenn möglich werden, ohne
dass die Weltöffentlichkeit dies beobachten kann,
gegnerische Kombattanten abgeschlachtet. Dies
trifft für Gefangene in Bosnien-Herzegowina wie
auch in Afghanistan zu. So sind in Kabul verwundeten

Kämpfern von Dostam durch Leute seines

Gegners Hekmatyar die Hälse durchschnitten wor¬

den. Das Kriegsvölkerrecht wird täglich verletzt, und
täglich werden Kriegsverbrechen begangen. Leider
gibt es in beiden Kriegen nur wenige Zeugen dieser

Untaten, womit auch die Anklage entfällt.
In beiden Kriegen versucht eine der Ethnien die

Herrschaft im zerstörten Land an sich zu reissen und
die anderen zu dominieren. Dies trifft in Bosnien-

Herzegowina für die Serben, Moslems und Kroaten
zu. Gleiches gilt auch in Afghanistan, wo ein Machtkampf

zwischen den Tadschiken, welche die
gegenwärtige Herrschaft in Kabul ausüben, und den

Paschtunen, die früher Afghanistan beherrschten,

ausgetragen wird.
Gemeinsam ist beiden Kriegen, dass Infrastruktur

und Industrie weitgehend zerstört sind und dass in
beiden Fällen die Zivilbevölkerung diese Schrecken
ohne Ende ungefragt mittragen und unsägliche Leiden

auf sich nehmen muss. In beiden Staaten ist ein

Sieger nicht in Sicht, und beide Staaten werden in
der Zukunft geteilt bleiben.

Unterschiede

Auf den ersten Blick scheint eine Suche nach
Unterschieden in diesen Brutalitäten blanker Zynismus zu
sein. Leider gibt es sie. Nachdem die sowjetische
Führung unter Gorbatschow von 1989 bis 1991
Tausende moderner Waffen und tonnenweise Munition

an die kommunistische Regierung von
Najibullah geliefert hat, ist dieses Land zu einem
einzigen Waffenlager geworden. Dieses Material haben
die Truppen des kommunistischen Generals Dostam
im Norden, diejenigen des Tadschiken Mahsud -
Kriegsherr der Regierung in Kabul — im Nordosten
und -westen und die der paschtunischen Taliban im
Süden übernommen. Dazu kommt noch das Material,

das die USA und andere Staaten während des

Krieges an die Mujaheddin geliefert haben. Im
Gegensatz zu Bosnien-Herzegowina, wo nur die Serben
über ein bedeutendes Arsenal verfügen, besitzen in
Afghanistan alle Kriegsparteien gewaltige Arsenale.

Die verschiedenen Fraktionen in Afghanistan sind
aber auch moderner ausgerüstet, als es die bosnischen

Serben sind. Vor allem was die Artillerie
betrifft, verfügen sie alle über die gleichen schweren

Systeme, die Russland heute auch hat. Dies trifft
für die Kanonenhaubitzen, für die weitreichenden
Mehrfachraketenwerfer und die Boden-Boden-Rake-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



POSITIONEN UNGLEICHHEIT

ten der Typen FROG und SCUD zu. In Bosnien-
Herzegowina haben die Gegner vor allem Minenwerfer.

Ein Augenschein in Afghanistan führt zum
Schluss, dass die afghanischen Parteien im Bereiche
der Artillerie auch vielen westeuropäischen Staaten

überlegen sind. Für die Boden-Boden-Raketen
FROG sollen die Regierungstruppen und vermutlich
auch diejenigen von Dostam neben den konventionellen

auch chemische Gefechtsköpfe haben. Sollte
dies zutreffen, dann könnte die Gefahr bestehen,
dass die afghanischen Kriegsparteien in ihren
Auseinandersetzungen diese Waffen auch einsetzen.

Ein weiterer Unterschied des Krieges in Afghanistan

gegenüber demjenigen in Bosnien-Herzegowina
besteht darin, dass keine Uno-Truppen für die

Beobachtung und die Durchsetzung von Waffenstillständen

im Lande stationiert sind. Die einzige
internationale Organisation, die für ein Minimum an

Menschlichkeit besorgt ist, ist das IKRK. Die Uno
hat bei den Kriegsparteien auch aufgrund der
gescheiterten politischen Lösungen - eine Gemeinsamkeit

mit Bosnien-Herzegowina — jeden Kredit
verloren. Aufgrund dieser Tatsache ist die offizielle
Schweiz aufgerufen, nicht nur in Afghanistan und in
Bosnien-Herzegowina, sondern auch in allen anderen

Kriegen der Gegenwart ihre guten Dienste zur
Verfügung zu stellen und durch eine aktive Vermittlung

diesen geplagten Völkern mindestens schrittweise

den Frieden näher zu bringen.

Albert A. Stahel, geboren 1943, Dr. oec. pubi. Seit 1987
Titularprofessor an der Universität Zürich. Hauptamtlicher Dozent an

der Militärischen Führungsschule mit Lehr- und Forschungsschwerpunkten

in Politischer Wissenschaft und Strategischen Studien.

Der Autor hat vor kurzem Studienreisen nach Bosnien-Herzegowina
und Afghanistan unternommen.

Gunnar Adler-Karlsson

Es lebe die Ungleichheit...

Die Ungleichheit ist eine Tatsache des menschlichen Lebens.

Lst es nicht an der Zeit, den meistgepriesenen und missverständlichsten

aller westlichen Werte, jenen, der gestern dem Sowjetkommunismus

Nahrung gab und der heute die «politische Korrektheit» ernährt,
einer scharfen Kritik zu unterziehen: den Wert der Gleichheit?

L/ie Klage über die Ungleichheit
ist allgegenwärtig: was Amerika anbelangt, siehe

TocqueviUe, was den Kapitalismus betrifft, siehe

Marx. Der Mensch scheint unfähig zu sein, die
Ungleichheit konsequent und nachhaltig zu verändern.
Ein Blick auf die USA, ein Blick auf Grossbritannien,

ein Blick auf das übrige Europa, auch auf mein
eigenes Land Schweden, genügt, um festzustellen:

Ungleichheit ist eine Tatsache; sie scheint in den
letzten zehn oder zwanzig Jahren sogar zugenommen
zu haben. Maurice Allais hat uns die Daten seit dem
antiken Griechenland aufgelistet und darauf
hingewiesen, dass Sokrates, Jesus, Wilhelm der Eroberer,
Benjamin Franklin und General de Gaulle alle in
Gesellschaften mit dem ungefähr gleichen Ausmass

an Ungleichheit lebten.
Das unglücklichste gesellschaftliche Experiment

des Jahrhunderts war ein Versuch, Gleichheit zu

schaffen. Wir wissen, wie es endete. Heute herrscht
in Russland und China wieder die krasseste

Ungleichheit.

Das laute und politisch wirksame Gejammer über
die Ungleichheit dauert jedoch an. Es kann uns
weiteren politischen Katastrophen zuführen.

In Anbetracht der Tatsache, dass sich die Menschheit

voraussichtlich innerhalb der nächsten zwei
Generationen verdoppeln wird, drängen sich drei
Fragen auf:

Erstens: Kennen wir ausser der westlichen,
ungleichen, gemischten kapitalistischen Demokratie
irgendein politisches oder ökonomisches System, das

möglicherweise in der Lage wäre, doppelt soviel wie
heute zu produzieren, dies auf einem ökologisch
bereits geschädigten Planeten?

Zweitens: Ist die Antwort, wie ich vermute, Nein,
müssen wir dann nicht gezwungenermassen die Un-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



POSITIONEN UNGLEICHHEIT

gleichheit als eine notwendige Tatsache des Lebens

anerkennen, als unumgängliches Anreizsystem, wenn
wir die weltweite Produktion verdoppeln wollen?

Können wir die realistische Hoffnung hegen, dieses

Anreizsystem in den nächsten zwei Generationen
in ein «egalitäres» zu verwandeln? Wenn nicht, warum
beklagen wir, was nicht zu ändern ist?

Drittens: Vielleicht sollten wir die Ungleichheit
nicht nur akzeptieren, sondern vielmehr positiv
hervorheben. Warum haben wir denn überhaupt
Ungleichheit?

Ein Grund besteht wohl darin, dass die Reichen
den Reichtum gerne ansammeln. Reichtum ist ihr
Zuckerbrot. Wir haben Ungleichheit, um die
Reichen zu veranlassen, ihren Reichtum so zu investieren,

dass immer mehr Güter und Arbeitsmöglichkeiten

geschaffen werden können. Die Erfahrung
mit Bürokraten, die in öffentlichen Ämtern grosse
Kapitalien verwalten, ist wenig überzeugend.

Wenn wir zurückblicken, so ist es die Ungleichheit,

welche in unserem Jahrhundert weiteren vier
Milliarden Menschen das Leben ermöglicht hat.

Wenn wir vorwärts blicken, so ist es die Ungleichheit,

die während der nächsten zwei Generationen
Existenzmöglichkeiten für weitere fünf Milliarden
Menschen schaffen kann. Ohne Ungleichheit wären
jene, die jetzt in allen Gesellschaften der Welt
zuunterst sind, möglicherweise gar nie geboren worden
oder wären kurz nach der Geburt gestorben. Ohne
Ungleichheit gibt es kaum realistische Chancen,
Arbeitsplätze und Güter zu schaffen, um weiteren
fünf Millionen Männern und Frauen das Leben

überhaupt zu ermöglichen.
Deshalb könnte es an der Zeit sein, endlich auf die

positiven Aspekte der Ungleichheit hinzuweisen.
Dies bedeutet allerdings nicht, dass die Ungleichheit
zwangsläufig dazu führen muss, die Reichen noch
reicher zu machen. Vielmehr soll Ungleichheit die

wichtigste Voraussetzung dafür sein, den schwächsten

unserer Mitmenschen ein annehmbares Leben

zu ermöglichen. Deshalb verdient sie tatsächlich,
lobend hervorgehoben zu werden. Dies den
Menschen verständlich zu machen, ist eine wichtige
erzieherische Herausforderung!

Wie könnte dieser Gedanke in einen neuen
«Gesellschaftsvertrag» eingebaut werden?

Der kapitalistische freie Markt wird zwangsläufig
stets Ungleichheit hervorbringen, und zwar unter
anderem deshalb, weil die Menschen nicht gleich
geschaffen sind.

Da keine anständige Gesellschaft ihre schwächsten
Teilnehmer vor Hunger oder aus Not sterben lassen

kann, sollte ein minimaler Lebensstandard gewährleistet

werden, unter den kein Bürger Europas fallen
dürfte. Dies könnte möglicherweise in Form eines

Bürgereinkommens für alle garantiert werden, je¬

doch — um Schwarz- und Trittbrettfahren zu verhindern

— kombiniert mit irgendeiner Pflichtleistung,
mit der man sich dafür qualifizieren muss. Um die
Schwächsten zu schützen, sollten wir auf einem
minimalen Standard wenigstens eine gewisse Gleichheit

in der Sicherheit gewährleisten. Wenn diese

Sicherheit einmal geschaffen ist, sollte die Freiheit
maximiert werden, damit die Reichen und Starken
die Möglichkeit haben, noch dynamischer und noch
reicher zu werden. Denn dies ist höchstwahrscheinlich

der beste Weg, um jene Millionen neuer
Nischen und Ideen zu erzeugen, die wir brauchen,

um auf diesem Planeten Arbeitsmöglichkeiten und
Güter für weitere fünf Milliarden Mitmenschen
bereitstellen zu können. Wenn wir die bereits existierenden

Schwächsten schützen wollen, können wir
auf dieser gleichen Grundlage eine neue Sicherheit
schaffen.

Für die zu erwartenden fünf Milliarden ist eine

Maximierung der Freiheit und damit auch der

Ungleichheit der beste Weg, um die benötigte
innovative Aktivität zu stimulieren.

Zusammenfassend: Ist es nicht an der Zeit, die

Ungleichheit als den weitaus besten Weg anzuerkennen

und positiv hervorzuheben, um die schwächsten

Mitglieder sowohl der europäischen als auch der
globalen Gemeinschaft zu schützen?

Gunnar Adler-Karlsson, 1933 in Schweden geboren, studierte

Rechtswissenschaft und Wirtschaftswissenschaft mit Abschluss

als Dr. iur. (1962) und Dr. oec. (1968). 1962-1968 war er

engster Mitarbeiter von Gunnar Myrdal in Stockholm; 1974-1988
ordentlicher Professor für Sozialwissenschaften an der Universität

Roskilde, Dänemark. Seit 1988 lebt er als Privatgelehrter
auf Capri und organisiert an seinem "Institute for International
Social Philosophy» internationale Seminare. Wichtigste
Publikationen: 'Funktionaler Sozialismus', Frankfurt am Main 1967;
'Der Fehlschlag-, Wien 1970; «The PoUtical Economy of East

West-South Cooperation', Wien 1976; 'Der Kampf gegen die

absolute Armut" 1978; «Adrenalin-gestresste Männer', 1985 und

«Lehrbuch für die 90er Jahre-, 1990 (in schwedischer Sprache).

Übersetzung dieses Beitrags aus dem Englischen;

Beatrice Bissoli, Zürich.

SPLITTER

Der beste aller Wege, alle arm zu machen, ist das Beharren auf

der Forderung nach Gleichheit der Vermögen.

Napoleon I. (zu Gaspard Gourgaud, St. Helena, 29. Januar 1817)

6 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8


	Positionen

