
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 5

Rubrik: USA und Europa

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Hans E. Tütsch,

geboren 1918, studierte

Jurisprudenz an der

Universität Zürich.

Er war seit 1944

Auslandkorrespondent der

NZZ, seit 1954 in den

USA, wo er auch als

Lehrbeauftragter für

Geschichte wirkte.

Er ist auch nach seiner

Pensionierung in der

Nähe von Washington

wohnhaft und hat in den

letzten Jahren wiederholt

für die »Schweizer

Monatshefte' geschrieben.

Amerikas Osmose mit Europa

Amerika ist ein Teil der Geschichte Europas und
dieses wiederum ein Teil der Geschichte Amerikas.
Die transatlantische Partnerschaft ist trotz und wegen
wechselnder Sympathien und Antipathien seit über

einem Jahrhundert eine welthistorische Konstante.

L/ie wichtigsten Strömungen

zwischen den beiden Kontinenten
gehen jeweils in verschiedene Richtungen.
Kolonisation und Auswanderungen liefen
von Ost nach West, wirtschaftliche und
militärische Hilfe im zwanzigsten
Jahrhundert von Westen nach Osten. Damit
sind nur die sichtbarsten Elemente des

Austausches hervorgehoben. Dieser reicht
jedoch in die entferntesten Winkel des
sozialen Verhaltens. In einem unpolitischen
Buch von Esther Vilar finden wir die
begründete Feststellung, dass so gut wie alle

gesellschaftsverändernden Impulse heute
aus den Vereinigten Staaten kommen.
Dadurch wird beim Empfangenden nicht
immer Sympathie erweckt, sondern oft Hass
und Neid geschürt.

Auf der amerikanischen Seite ist der

europäische Einfluss am fühlbarsten in
Sprache und Recht. Englisch herrscht, mit
französischen Enklaven, in Nordamerika
vor, Spanisch und Portugiesisch in Mittel-
und Südamerika. Common Law und Las

Leyes de las Indias lassen sich kaum
vereinen. Das Recht der Vereinigten Staaten
hat sich in seiner Anwendung durch
immer neue Einwanderer aus Ost- und
Südeuropa recht weit vom englischen
Ursprung entfernt. Für den Volksmund
gilt der Spruch von den zwei Schwesternationen

- der englischen und amerikanischen

—, die nur getrennt sind durch ihre
Sprache.

Wer in Nordamerika übers Land fährt,
wird sich nicht selten wundern, wie viel
an europäischen Sitten und Gebräuchen
noch bewahrt worden ist, wie der Baustil
von bestimmten Gegenden des alten Kon¬

tinents übernommen wurde. Es gibt
Beobachter, die meinen, Mitteleuropa, d. h. vor
allem die deutschen Einwanderer, hätten
den Mittleren Westen, das Herzstück
Nordamerikas, stärker geformt als selbst die
ehemalige Kolonialmacht Grossbritannien.

Auf amerikanische Wissenschafter und
Schriftsteller fällt seit Jahrzehnten ein
Goldregen von Nobelpreisen herab. Viele
der so Geehrten sind ausserhalb Amerikas
geboren, aber hier vollkommen assimiliert.

Bedeutender deutscher Einfluss

Allan Bloom behauptet («The Closing of
the American Mind»), dass die Amerikaner

fast alle ihre Kenntnis von
Griechenland, Rom, dem Judaismus und
Christentum deutschen Missionaren und
Vermittlern verdanken. Wenige würden
von Oedipus gehört haben, wenn nicht
dank Freud; wozu man Max Beerbohms

Bemerkung in Erinnerung rufen könnte:
«Sie waren eine spannungsgeladene und
eigentümliche Familie, die Oedipuses, nicht
wahr?»

Allan Bloom geht davon aus, dass ein
wesentlicher Teil der amerikanischen
Philosophie von Europa importiert worden
ist. Die wichtigste Ausnahme ist der
Pragmatismus. Er hebt hervor, wie sehr die
amerikanische Alltagssprache die
Terminologie von Freud und Max Weber absorbiert

hat und dass diese wiederum von
Nietzsche beeinflusst waren. Vor ihnen

trugen Locke, Hume, schottische
Philosophen und John Stuart Mill Entscheidendes

zum amerikanischen Gedankengut

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 7



DOSSIER USA UND EUROPA

bei. In den vierziger Jahren gewannen jene
deutschen Gelehrten, die vor dem
Nationalsozialismus in die USA flohen, einen
bestimmenden Einfluss, darunter etwa
Hans J. Morgenthau (nicht zu verwechseln

mit Henry Morgenthau, dem
Urheber des nach ihm benannten Entin-
dustrialisierungsplans für Deutschland,
oder Robert Morgenthau, dem «ewigen»
Staatsanwalt in New York).

Hans Morgenthau spielte in den

Auseinandersetzungen über die Aussenpolitik
eine nicht geringe Rolle. Er war, wie

Christoph Freix in seiner Biographie über
ihn feststellt, ebenfalls stark von Nietzsche

beeinflusst.
Der Deutsche diagnostizierte in Amerika

eine Krankheit in den Wurzeln der

philosophischen Vorstellungen, als deren

Symptome er Legalismus, Moralismus,
Utopismus, Perfektionismus, Empirismus,
Faktualismus, Formalismus und vor allem
«Scientismus» zu erkennen glaubte. Er
befürchtete nach der Wahl Eisenhowers zum
Präsidenten eine Militarisierung der
amerikanischen Politik.

Hannah Arendt dagegen glaubte an die
Gefahr einer Wahl Joseph McCarthys zum
Präsidenten, obwohl dieser über keine

Wahlorganisation verfügte. Neben der

Befruchtung des amerikanischen Geisteslebens

haben Immigranten manche
Fehlschlüsse, Vorurteile und auch Formen des

Aberglaubens mitgebracht. Immer wieder
sind Ideen aus Europa auch zu eigentlichen

Modeströmungen geworden, wie
sich das anhand der Rezeption von Sartre,
Simone de Beauvoir, Foucault, Lacan,
Althusser, Paul de Man und vor allem

Jacques Derrida zeigen lässt.

Enteuropäisierung als Trend

Nordamerikaner europäischer Abkunft
haben sich seit jeher neuen europäischen
Einflüssen widersetzt. Im 19. Jahrhundert
wollten die Native Americans — heute wird
der Name für Indianer reserviert — die
weitere Immigration von Katholiken,
Juden und andern Fremden verhindern.
Heute spielen Professoren prominenter
Hochschulen und andere Schulmeister ein
Nullsummenspiel, indem sie europäisches
Erbe durch afrikanisches oder asiatisches

ersetzen wollen. Dass «Multikulturalismus»

in Amerika auch auf eine Ent-

1 Christoph Frei:

'Hans J. Morgenthau,
Eine intellektuelle
Biographie'. St. Galler

Schriften zur

Politikwissenschaft, Verlag
Paul Haupt, Bern 1993.

europäisierung abzielt, scheint manchen
europäischen Benutzern des Begriffs zu
entgehen. Der geistige Stellenwert der
«Dwems» (Dead white European men) von
Piaton bis Einstein lässt sich jedoch nicht
leicht durch Immigranten aus Asien und
Afrika substituieren.

Die Mehrheit der neuen Einwanderer
wollen ja nicht ihre Kultur und Sprache
an die Stelle der englisch-europäischen
setzen, sondern wünschen sich dieser zu
assimilieren. Aber, wie schon Henry James

sagte: «It is a complex fate being an American.»

Millionen von Einwanderern haben
das auf verschiedenen Ebenen bewältigt.
Die neueste Welle von Einwanderern
stammt aus dem ehemaligen Sowjetreich.
Die meisten scheuen nicht vor einer
Assimilation zurück, und sie finden Vorbilder
unter anderen in Wladimir Nabokow
oder Joseph Brodsky.

Die amerikanischen Interventionen in
Europa während der beiden Weltktiege
des 20. Jahrhunderts, die Truman-Dok-
trin der Hilfe für Griechenland und die
Türkei, der Marshallplan, die Nato, die
KSZE und überhaupt der kalte Krieg bis

zu der Partnerschaft für den Frieden sind
die sichtbarsten Zeugen des Engagements
der Vereinigten Staaten in Europa. Das

Versprechen der Monroe-Doktrin von
1823 der Nichteinmischung in europäische
Angelegenheiten - als Korrelat zu dem
Verzicht der Europäer auf neue Kolonien
in Lateinamerika - ist vergessen.

Anti-Amerikanismus «made in USA»

Die amerikanischen Beziehungen zu
Europa verlaufen nicht geradlinig. Manche
Äusserungen amerikanischer Politiker,
manche Massnahmen des Weissen Hauses
erschrecken die Europäer, und zwar
ebensosehr, wenn sie von Schwäche wie wenn
sie von Stärke zeugen. Sporadischer
Isolationismus, amerikanisch-russischer
Bilateralismus, Hinwendung zum Pacific Rim
haben den Vorrang Europas in den
Aussenbeziehungen Washingtons nicht beseitigt.

Fast ebenso wichtig wie die makropolitischen

Entscheidungen erweisen sich jedoch
die allgegenwärtigen Trivialkontakte. Im
Zeitalter der neuen Übermittlungssysteme
wie Telefon, Television, Fax, Compact
disks und Film steigert sich der Austausch.
Jazz, Rock, Konzertmusik überqueren

8 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER USA UND EUROPA

blitzschnell den Ozean. Erstaufführungen
von Philip Glass finden in Deutschland
statt. Nobelliteratur und «Playboy» wandern

auf Europas Nachttische. Billy Graham

predigt in Europa. Damen der
Gesellschaft adoptieren das New Age, nicht
selten ohne zu wissen, was sie tun. Blue-
jeans und Sneakers, die sozial nach unten
ausgerichtete Kleidung junger Amerikaner,

werden chic in Europa. Selbst der
Anti-Amerikanismus der amerikanischen
68er wird zum Exportprodukt, muss er
doch begründet sein, wenn er in den

Vereinigten Staaten selbst entstand...
Umgekehrt sind New York oder Los

Angeles von Psychologie überschwemmt
wie Zürich oder Wien. Bis zum Öko-
fanatismus gesteigerter notwendiger
Umweltschutz breitet sich beidseitig des

Atlantik aus, weniger dagegen am Pacific
Rim. Die makropolitischen EntSchliessungen

werden von einer kulturellen Osmose

begleitet, der keine Grenzen gesteckt sind.
Englisch hat sich als Weltsprache etabliert,
ohne dass dies von einer Regierung
beschlossen worden wäre. Den Versuchen

Washingtons, amerikanisches Recht
grenzüberschreitend anzuwenden, müssten

dagegen Limiten gesetzt werden.

Dauer im Wandel

Über ein Dutzend kontinentale oder koloniale

Imperien sind seit 1918 gestürzt

worden - fast alle unter dem Anstoss der

Vereinigten Staaten —, die Imperien in
Russland und in Deutschland gleich zweimal.

Demokratie, Marktfreiheit und
Menschenrechte haben sich ausgebreitet. Von
1989 an hat eine Grundwelle nach der
andern Teile der Welt erschüttert — zuletzt
der Wahlumsturz in den Vereinigten Staaten

mit dem überraschenden Sieg der

Republikaner. Kaum erahnte oder erhoffte
Umwälzungen verändern die Beziehungen
zwischen Staaten und Völkern. Nicht
eingetreten ist der weitherum vorausgesagte
Niedergang der Vereinigten Saaten und
ihre Ersetzung im Kräftefeld der Nationen
durch Japan und Deutschland.

Das Verhältnis zwischen dem vielgestaltigen

Europa und dem von allerlei Regungen

geschüttelten Nordamerika hat sich
der prophezeiten Schnellfäule entzogen;
aber es hat tausend Gesichter. Der oft
beschworene Zeitgeist lässt sich schwer
fassen; manchmal scheint er dem Gespensterhaus

der Addamsfamilie entsprungen,
besonders, wenn amerikanische
Intelligenzler, wie alle vier Jahre wieder, eine

neue Weltordnung postulieren. Nicht
im Sonderfall (Deutschland), aber als

generelle Umschreibung einer Beziehung

ohne feste Konturen in Zeit und
Raum ist Präsident Clintons Versicherung
von den Europäern aufzunehmen: «Amerika

steht an eurer Seite, jetzt und für
immer.»

SPLITTER

Mich ergreift ein umfassendes Grausen vor allem,

was uns mit Europas Politik verbindet.

Thomas Jefferson

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER

Urs Bitterli

Amerika - Stein des Anstosses
Anmerkungen zum Phänomen des Anti-Amerikanismus

Es lassen sich vielleicht drei Erscheinungsformen von Anti-
Amerikanismus auseinanderhalten: die Ablehnung, die einer
schmerzlichen, persönlichen Erfahrung entspringt; die

Ablehnung, die der Auflehnung des Schwachen gegen den Mächtigen
gleichzusetzen ist; und schliesslich jene Ablehnung, die davon

ausgeht, die Vereinigten Staaten verkörperten eine Zukunft,
wie wir sie lieber nicht haben möchten.

/lnti-Amerikanismus der
ersten Art lässt sich häufig bei Schriftstellern

beobachten, deren Sensibilität und
Irritabilität nicht nur die unerlässliche
Quelle ihrer Kreativität darstellt, sondern
auch zum sich ständig-erneuernden
Impuls eines fast lustvoll gepflegten Vorurteils

werden kann. Häufig wird in diesem

Zusammenhang der romantische Dichter
Nikolaus Lenau genannt, der 1831 nach
den USA auswanderte, aber bald, nach
kurzem Aufenthalt, enttäuscht nach

Europa zurückkehrte. Lenau fand in den
Vereinigten Staaten eine ausgebeutete Natur
und «ausgebrannte Menschen» vor; er
beklagte die dortige Kulturlosigkeit sowie
den alles dominierenden Materialismus
und schrieb: «Was wir Vaterland nennen,
ist hier bloss eine Vermögensassekuranz. Der
Amerikaner kennt nichts, er sucht nichts als

Geld; er hat keine Idee, folglich ist der Staat
kein geistiges und sittliches Institut, sondern

nur eine materielle Konvention}» Ähnliche
Auffassungen wurden von vielen
Auswanderern geteilt, die sich im harten
Existenzkampf jenseits des Atlantiks nicht
durchzusetzen verstanden und nach ihrer
Rückkehr sowohl sich selbst als andern ihr
Scheitern zu erklären hatten. Der Anti-
Amerikanismus der Rückwanderer fand
im 19. Jahrhundert seinen wohl vollständigsten

Ausdruck im 1855 erschienenen
Roman «Der Amerika-Müde» von Ferdinand

Kürnberger.
Autoren, deren Anti-Amerikanismus

sich auf eine frustrierende Erfahrung im
Umgang mit Amerika und den Amerikanern

zurückführen liesse, hat es auch im
20. Jahrhundert immer wieder gegeben:

Knut Hamsun, Maxim Gorki, Graham
Greene und Hans Magnus Enzensberger
könnten als Beispiele dienen. Einer
tiefgehenden persönlichen Verletzung ist
wohl auch der Anti-Amerikanismus des

englischen Philosophen und Schriftstellers
Bertrand Russell entsprungen, der infolge
politischer Intrigen 1940 eine Stelle am
«City College» in New York verlor und in
den USA, nach seinen eigenen Aussagen,
zum Opfer einer «typical American witchhunt»

wurde2. Dass Russell eine streitbare
Persönlichkeit und ein überzeugter Pazifist

war, wusste man schon vor seinem
Amerika-Aufenthalt, und dass er sich gegen
die atomare Bewaffnung und gegen den

Vietnam-Krieg wandte, erstaunt nicht.
Erstaunlich aber ist die fast nur noch
psychopathologisch zu deutende Vehemenz

seiner Antipathie, die ihn im
Zusammenhang mit den Rassenunruhen in
den USA Sätze wie den folgenden äussern
liess: «... die amerikanische Regierung
begeht ein Genozid, die Taten der Polizei
lassen sich durchaus mit jenen der Blockwarte

von Auschwitz vergleichen, und die
Unruhen der Schwarzen dienen der

Rechtfertigung für eine Ausrottungskampagne?»
Solche durch das Reizthema «Amerika»

ausgelöste Abstürze in zornbebende Emo-
tionalität kontrastieren merkwürdig mit
der Luzidität, die das Werk des Engländers

gemeinhin auszeichnet.

Deutsche Amerika-Kritik

Die zweite Erscheinungsform des Anti-
Amerikanismus, die wir als Auflehnung
des Schwachen gegen den Mächtigen

10 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER USA UND EUROPA

charakterisiert haben, lässt sich zurückführen

auf das Jahr 1917, als die USA an
der Seite der Entente in den Ersten Weltkrieg

und damit in eine Weltmachtrolle
eintraten, die vor allem in Deutschland
scharfe Kritik auslöste. Diese Kritik
wählte sich als Zielscheibe die
Persönlichkeit des amerikanischen Präsidenten
Wilson und war vor allem in jenen
bürgerlichen und deutsch-nationalen Kreisen
verbreitet, die einen Siegfrieden
angestrebt hatten. Die deutsche Amerika-Kritik

der zwanziger Jahre liesse sich etwa auf
folgenden Kern reduzieren: Man gab sich
erstmals Rechenschaft von der globalen
amerikanischen Machtstellung und deren
Einfluss; zugleich aber rügte man, dass

diese Machtstellung sich auf typisch
amerikanische Nationaleigenschaften wie
Rationalismus, Materialismus, Konformismus
und Besitzgier gründe, welche für die
kulturellen Werte des Abendlandes eine

Bedrohung darstellten. Einer der
prominentesten deutschen «Anti-Amerikaner»,
Adolf Halfeld, beglückwünschte sich in
seinem 1927 erschienenen Buch «Amerika
und der Amerikanismus»4 dazu, dass
zwischen der alten und der «Neuen Welt»
ein schützender Ozean liege.

Der Anti-Amerikanismus der
Nationalsozialisten übernahm manche Züge früherer

Argumentation, die zu einem kompakten

Feindbild verdichtet wurden. Durchaus
im Gefolge Haifelds ist Alfred Rosenberg
zu sehen, der 1930 in seinem «Mythos des

20. Jahrhunderts» feststellte: «Ein echter

Kultur- und Lebenstyp wird auch in Amerika

nur dann einmal entstehen, wenn die

Jagd nach dem Dollar mildere Formen

angenommen hat und wenn der heute nur
technische Mann über Wesen und Ziel des

Daseins nachzudenken beginnen wird.''»
Nach der deutschen Kriegserklärung an
die USA im Dezember 1941 wurde der
Tonfall aggressiver. Dan Diner hat in seiner

zuletzt zu diesem Thema erschienenen
Publikation gezeigt, wie sich in Hitlers
Anti-Amerikanismus das traditionelle
Vorurteil gegen die expansive kapitalistische
Grossmacht mit seinem Antisemitismus
vermischte, der sich gegen die «Verjudung»
von Roosevelts politischem und wirtschaftlichem

Beraterstab richtete. Allerdings können

wir dann Diner nicht mehr folgen,
wenn er den Anti-Amerikanismus in unmittelbare

Nähe zum Antisemitismus rückt.

Hitler vermischte

das traditionelle

Vorurteil gegen

die expansive

kapitalistische

Grossmacht

mit seinem

Antisemitismus.

Mit dem Ende des Zweiten Weltkrieges
trat der Anti-Amerikanismus in Deutschland

stark in den Hintergrund, obwohl
das Machtgefälle vom Sieger zum
Unterlegenen in der Präsenz der Besatzungstruppen

seinen augenfälligen Ausdruck fand.
Doch die durch die Niederlage und den

Wegfall der Diktatur bewirkte nationale
Identitätskrise leistete einer Anlehnung an
den grossen demokratischen Partner
jenseits des Atlantiks Vorschub, und der sich
anbahnende «kalte Krieg» liess jene
Westbindung als dringlich erscheinen, die von
Adenauer konsequent angestrebt wurde.
Bis in die frühen sechziger Jahre blieb ein
deutscher Anti-Amerikanismus, der sich

gegen das Machtpotential der USA richtete,

auf rechts- und linksstehende
Randgruppen beschränkt: Jene kritisierten
etwa das Nürnberger Kriegsverbrechertribunal

und die Entnazifizierungsmass-
nahmen als anmassenden Eingriff in die

eigenen Angelegenheiten und griffen auf
bekannte Argumentationsmuster zurück;
diese schlössen sich der offiziellen Ideologie

der Deutschen Demokratischen Republik

an, deren wichtiger Bestandteil die

Kapitalismus- und Imperialismuskritik an
den USA geworden war.

Protest gegen das Vietnam-
Engagement der USA

Ein erneutes Aufleben des Anti-Amerikanismus

lässt sich in den frühen sechziger
Jahren beobachten, und seither hat sich
die Tendenz zum Widerspruch in
wechselnder Erscheinungsform und Stärke bis

zum Golfkrieg fortgesetzt. Unverkennbar
stellte das wachsende militärische Engagement

der USA in Vietnam den Hauptan-
lass für diesen neuen Anti-Amerikanismus
dar. Der Protest gegen dieses Engagement
wurde bekanntlich vorwiegend von
Studentenbewegungen getragen; er gewann
eine bemerkenswerte Reichweite mit
Stützpunkten in Berkeley, Paris und Berlin;

und er mündete rasch ein in pauschale
Verteufelung der westlichen Grossmacht,
deren politischen, wirtschaftlichen und
militärischen Imperialismus man nicht
nur in Vietnam, sondern auch in der
Dritten Welt und — weniger ostentativ,
aber hinterhältiger - in Europa am Werke
sah. In der Bundesrepublik Deutschland,
deren exponierte Frontsituation nach dem

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 11



DOSSIER USA UND EUROPA

Mauerbau von 1961 allgemein sichtbar
geworden war, gewann der Studentenprotest

deshalb einen besonderen Charakter,
weil nach der Bildung einer «Grossen
Koalition» zwischen CDU/CSU und SPD im
Jahre 1966 die parlamentarische Opposition

weitgehend verstummte. Nun waren
es die verschiedenen Gruppierungen einer
«Ausserparlamentarischen Opposition», die

zum Gefäss eines besonders virulenten
Anti-Ametikanismus wurden, der sich
dadurch von seinen früheren Varianten
abhob, dass er diesmal von der politischen
Linken ausging. Als weithin sichtbares
Fanal wirkten die Erklärungen, die Hans

Magnus Enzensberger abgab, als er 1967
ein «Felloswship» in den USA aufgab und
zum Entsetzen seiner Gastgeber nach Kuba
verreiste. Enzensberger erklärte die
politische Elite der USA zum Weltfeind,
der mit allen Mitteln, vom «Ausrottungs-
Bombardement bis zu den ausgefeiltesten
Techniken der Bewusstseins-Manipulation»
die wirtschaftliche und militärische
Hegemonie über den Globus zu erreichen
suche6.

Dem Protest gegen das amerikanische

Vietnam-Engagement flössen in der
Bundesrepublik Deutschland auch jene
kritischen Energien zu, welche sich schon in
den fünfziger Jahren gegen den Eintritt
in das Verteidigungsbündnis der Nato,

gegen den Aufbau der Bundeswehr sowie

gegen atomare Bewaffnung und Stationierung

atomarer Waffen gewandt hatten;
auch wurden neben ausserparlamenta-
risch-politischen Antrieben solche religiöser

Art wirksam, was sich in der zwischen
1961 und 1968 stark anwachsenden Zahl

von Teilnehmern an Ostermärschen
ausdrückte. Ein spezifischer Aspekt des
deutschen Anti-Amerikanismus jener Zeit ist
darin zu sehen, dass die jungen Menschen,

von denen er vorwiegend getragen wurde,
das Verhalten ihrer Elterngeneration unter
dem «Dritten Reich» kritisch reflektierten,

der sie vorwarfen, ihre Schuld nicht
verarbeitet und im Sinne einer Verdrängung

die Autorität Hitlers durch die
Ersatz-Autorität der USA ersetzt zu haben.
Daher die häufige Gleichsetzung der USA
mit dem durch den kommunistischen
Sammelbegriff des «Faschismus» gebrandmarkten

Nationalsozialismus, wie sie in
der skandierten Formel «USA-SA-SS»
ungezählter demonstrierender Sprechchöre

Es waren die

verschiedenen

Gruppierungen

einer

parlamentarischen

Opposition»,

die

zum Gefäss eines

besonders

virulenten Anti-

Amerikanismus

wurden.

ihren Ausdruck fand. Diese Gleichsetzung
amerikanischer Macht mit Polizeistaatsmethoden

lässt sich auch in der Pariser
«Mai-Revolution» beobachten; doch dort
entfiel ein vergleichbarer Vorwurf an
die ältere Generation, und so sehr man
auch den Staatspräsidenten de Gaulle
bekämpfte - eine Anlehnung an die USA
konnte man seiner politischen Führung
nicht vorwerfen7. Vielleicht liessen sich
drei Hauptquellen, aus denen sich der
Anti-Amerikanismus der deutschen
Studentenbewegung speiste, nennen: das

Unbehagen über eine translatio imperii,
welche die strategisch besonders
exponierte Bundesrepublik in die Rolle eines

Satelliten Amerikas zu drängen schien;
ein stark emotional geprägter Pazifismus,
der durch die Fernsehberichterstattung
aus Vietnam, welche die Hilflosigkeit
der dortigen Bevölkerung wirkungsvoll
mit der militärtechnischen Überlegenheit

der USA kontrastierte, immer neu
belebt wurde; ein Antikapitalismus, der die

Kapitalismuskritik der kommunistischen
Regierungen, die sich auf das Konzept der
«friedlichen Koexistenz» geeinigt hatten,
an Radikalität noch übertraf. Freilich
blieb dieser Anti-Amerikanismus immer
nur ein Teilaspekt der studentischen
Auflehnung, und er äusserte sich in der Regel
in jenen friedlichen Protestformen von
Provokation und Demonstration, die man
den amerikanischen Kommilitonen
abgeguckt hatte. Aber es kam auch zu kriminellen

Gewalttaten wie den Anschlägen
auf US-Hauptquartiere in Heidelberg und
Frankfurt sowie auf den amerikanischen
Sender «Radio Free Europe», die dem
terroristischen Umfeld der «Roten Armee
Fraktion» zuzuordnen waren8.

Distanzierung von den Supermächten

Mit dem Beginn der von der sozialliberalen

Regierung Willy Brandts und Walter
Scheels vorangetriebenen Entspannungspolitik

im Osten trat in den siebziger Jahren

eine neue Komponente des
Anti-Amerikanismus hervor. Sie war gekennzeichnet
durch die moralische Gleichsetzung der
beiden Supermächte USA und Sowjetunion,

deren staatliche Ordnungen wenn
nicht als bedrohlich, so doch als wenig
vorbildlich empfunden wurden und denen

gegenüber man sich auf eine abwägende

12 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER USA UND EUROPA

Position der Äquidistanz zurückzog.
Bereits 1967 hatte Graham Greene, dessen

Roman «The Quiet American» 1955 auf
prophetisch anmutende Weise das

amerikanische Vietnam-Debakel vorweggenommen
hatte, die westliche Welt mit der

Äusserung erzürnt, dass, wenn er seinen
Wohnsitz wahlweise in der Sowjetunion
oder in den USA beziehen könnte, er
Russland vorziehen würde9. Stellungnahmen,

die in ähnliche Richtung zielten,
finden sich bei Schriftstellern und Publizisten

jener Zeit, selbst bei schweizerischen,

nicht selten, auch wenn sie sich
heute ungern daran erinnern lassen. In
einer Rede auf einem ausserordentlichen
Parteitag der sozialdemokratischen Partei
der Schweiz im Jahre 1971 sagte Günter
Grass: «Kapitalismus und Kommunismus:
die beiden so konservativ verfestigten Blöcke
verstehen sich jeweils als hierarchischer

Aufbau. Führungseliten herrschen. Aufsichtsräte

und Mitglieder des Zentralkomitees
entscheiden als selbstherrliche Kollektive.
Macht wird von oben nach unten ausgeübt
und verwaltet. Dem Volk oder — von oben

gesehen — der unwissenden Masse wird im
Osten die Mitbestimmung vorenthalten, soll
im Westen die Mitbestimmung vorenthalten
werden»™. Die Unterschiede im östlichen
und westlichen Gesellschaftssystem
erscheinen in solcher Äusserung als geringfügig:

bloss dass im Osten schon erreicht
ist, was im Westen noch werden wird.

Die sowjetische Invasion in Afghanistan
im Jahre 1979, die sich zum Vergleich mit
dem Vietnam-Krieg anbot, leistete einer
Gleichsetzung der beiden Supermächte
zusätzlichen Vorschub. Man suchte nach

Beispielen für ähnliche Versuche neokolonialer

Machtentfaltung auf seiten der USA
und fand sie, wenn auch in weniger
eindeutiger Form, in Lateinamerika. Zwar
hatte sich der Enthusiasmus, der zehn
Jahre zuvor aus studentischen Kreisen
Persönlichkeiten wie Fidel Castro und
«Che» Guevara zugeströmt war, verflüchtigt;

aber das Regime Pinochet, in
welchem man den «verlängerten Arm»
amerikanischer Machtaspirationen erblickte,
löste in Deutschland einen lang fortwirkenden

Solidarisierungseffekt gegenüber
der «geknechteten chilenischen Bevölkerung»

aus. Eine vergleichbare Solidarisierung

der Linken erfolgte nach 1979
gegenüber Nicaragua, als man den Erfolg

Die Unterschiede

im östlichen

und westlichen

Gesellschaftssystem

erscheinen

in solchen

Äusserungen als

geringfügig.

des Sozialrevolutionären Volksaufstands

gegen Somoza durch die Einmischung der
USA gefährdet und eine unabhängige
Entwicklung des Landes behindert sah. Mit
der US-Invasion auf der Karibik-Insel
Grenada im Jahre 1983 schien sich die
Vorstellung eines verdeckt und offen
operierenden Expansionismus der USA in
Lateinamerika zu bestätigen, eines
Expansionismus, der, so fürchteten insbesondere
deutsche Kritiker, eines Tages auch in
ihrem Lande militant wirksam werden
könnte. Zur karikierend überzeichneten
Schiessbudenfigur solcher Kritik wurde
Präsident Ronald Reagan, dessen Berlin-
Besuch im Jahre 1982 heftige anti-amerikanische

Demonstrationen auslöste.

Das Misstrauen gegenüber der
technokratischen Führungsmacht

Im Jahre 1946 bereiste der Wissenschaftsjournalist

Robert fungk, tief erschüttert
von den Vernichtungsmöglichkeiten, welche

die Atombomenabwürfe über
Hiroshima und Nagasaki vor Augen geführt
hatten, die Vereinigten Staaten und
besichtigte eine Reihe von Forschungslaboratorien.

In seinem 1952 erschienenen
Bestseller «Die Zukunft hat schon begonnen»
und in weiteren Büchern, die sich kritisch
mit dem atomaren Wettrüsten
auseinandersetzten, warnte er vor der Hybris eines
ethisch nicht mehr kontrollierten
Fortschrittsglaubens und vor dem hemmungslosen

Einsatz der Technik zur Ausbeutung
natürlicher Ressourcen. «Gottes Platz zu
besetzen», schrieb Jungk, «seine Taten zu
wiederholen, einen eigenen menschengemachten

Kosmos nach menschengemachten
Gesetzen der Vernunft, Vorhersehbarkeit
und Höchstleistung neuzuschaffen und zu
organisieren: das ist das wirkliche Fernziel
Amerikas}1 »

Ein solcher Anti-Amerikanismus, der
den von keinen Zweifel angekränkelten
technischen und ökonomischen
Wachstumszwang als Wesensmerkmal amerikanischer

Mentalität deutet, hat in den letzten
zwei Jahrzehnten in Deutschland und
anderswo vor allem drei Gesinnungsgruppen
erfasst: die Vertreter der Friedensbewegung,

die Kernkraftgegner und die
Umweltschützer. Innerhalb der Friedensbewegung

hat sich der Protest 1979 im
Zusammenhang mit dem Nato-Doppel-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 13



DOSSIER USA UND EUROPA

Tocqueville wollte

die Zukunft

der eigenen Kultur

am Beispiel der

amerikanischen

Gegenwart

studieren.

beschluss zur Stationierung bodengestützter
amerikanischer Mittelstreckenraketen

entzündet; während einer Aktionswoche
im Jahre 1983 sind nach Schätzungen der
Veranstalter gegen drei Millionen vorab

jugendlicher Demonstranten mobilisiert
worden. Auch die Kernkraftgegner, die sich
vielfach aus Kreisen der Friedensbewegung

rekrutierten, haben ihren teilweise
anti-amerikanisch motivierten Protest, der
zwischen kriegerischem und zivilem
Gebrauch der Atomkraft nur einen graduellen

Unterschied einräumt, bis in die jüngste

Gegenwart fortgesetzt. Erfolgreich sind
auch die Anhänger der Ökologie-Bewegung

gewesen, die mit gezielten
Bürgerinitiativen begannen und sich 1980 in der

Bundesrepublik als Partei der «Grünen»
konstituierten: In ihren Reihen ist das Bild
eines Amerika, das in naivem Zukunftsoptimismus

und im pragmatischen Glauben
an die technische Machbarkeit von allem
und jedem einen fatalen Irrweg beschritten

hat, besonders virulent geblieben.
Es ist bezeichnend für diese neueste

Variante des Anti-Amerikanismus, dass

der Golfkrieg von 1991 nicht nur in
herkömmlicher Weise als brutaler machtpolitischer

Übergriff kritisiert wurde; scharf
getadelt wurde nun auch die Art der

Kriegsführung, der man vorwarf, ein
hochtechnisiertes Arsenal modernster
Waffen mit der klinisch-sauberen Präzision

eines chirurgischen Eingriffs eingesetzt

und erprobt zu haben, ohne auch nur
einen Gedanken an das Leid und Elend
der Opfer zu verschwenden. Eine solcher
Sehweise entspringende Einschätzung findet

sich in einer Reportage des Schweizer
Schriftstellers Nikiaus Meienberg, in dessen

Gesamtwerk der Anti-Amerikanismus
— ausgelöst durch das frustrierende Erlebnis

eines USA-Aufenthalts — verschiedentlich

spürbar wird. Unter dem Titel «War-

gasm on Constitution Avenue» werden die

Siegesfeiern in Washington als fröhliches
Jahrmarktspektakel gesehen: Offiziere
unterhalten sich beim kalten Buffet und
den «lüpfigen Weisen» einer «Army-Band»
über den Krieg wie über einen Sportan-
lass; froh gestimmte Kinder besichtigen
in einer Ausstellung von Kriegsgerät die
«entzückenden Raketen»; der
Oberkommandierende Norman Schwarzkopfwird
als «erfolgreichster schmerzloser Schlächter»

vorgestellt12.

«Ami go home»

Der Anti-Amerikanismus, der sich in der

Auflehnung derer entlädt, die sich einem
weit überlegenen Machteinfluss ausgesetzt
und ausgeliefert fühlen, hat in den letzten
Jahren auch in Buchform einen
unverhüllten Ausdruck gefunden. So hat etwa
Rolf Winter, ehemaliger Chefredaktor
von «Stern» und «Geo», in seinem Buch
«Ami go home» die Vereinigten Staaten als

eine Macht bezeichnet, deren Wesen sich
in der Anwendung von Gewalt gegen
innen wie gegen aussen erschöpfe und deren
Bekenntnis zur Demokratie längst vom
Bekenntnis zur «monecracy» abgelöst worden

sei; höchste Zeit sei es, dass die
Bundesrepublik Deutschland, «ein amerikanisches

Erzeugnis» und ein «Satellit», sich aus
den Fängen dieser Nation rette13. Zu
ähnlichen Einsichten gelangt der durch seine
Polemik gegen die katholische Kirche
bekannte Karlheinz Deschner, der, angeregt
durch den Golfkrieg, die ganze Geschichte
Nordamerikas Revue passieren lässt. In
seinem Buch mit dem bösen Titel «Der
Moloch» wird vor dem Leser ein Schauerroman

ausgebreitet: Keine Unterstellung,
Verdrehung, Verdächtigung und
Verunglimpfung wird ausgelassen, um zu zeigen,
dass Amerika in seinem Machtstreben
skrupellos und unersättlich, dass seine
führenden Persönlichkeiten ahnungslos
und bestechlich sind und dass — dies das

schlimmste von allem - der vielberufene
demokratische und christliche Geist der
Nation zur Farce verkommen seien. Das
Fazit von Deschners Philippika: «Dieses

Land kennt nur drei Argumente, drei Kräfte,
drei Ideale: Gewalt, Geld und Heuchelei}4»

Die dritte Erscheinungsform des Anti-
Amerikanismus, die wir eingangs erwähnt
haben, geht aus von der Überzeugung, die

Vereinigten Staaten verkörperten eine
Zukunft, wie sie für uns Abendländer nicht
wünschbar sei. Auch dieser Anti-Amerikanismus

ist durchdrungen von der Evidenz
einer unentrinnbaren Machtstellung der
USA und von der Annahme, dass dieses

Land in seinem Entwicklungsgange der
europäischen Geschichte vorausgeeilt sei.

Als Alexis de TocqueviUe vor 150 Jahren
Nordamerika bereiste, tat er dies als

Zeitreisender: Er wollte die Zukunft der

eigenen Kultur am Beispiel der amerikanischen

Gegenwart studieren. In den Ver-

14 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER USA UND EUROPA

einigten Staaten erblickte der Franzose
eine Nation, die den Weg der Demokratisierung

und der Angleiehung der
Lebensbedingungen und Lebenschancen bereits
beschritten hatte, einen Weg, der als fait
providentiel auch für Europa vorgesehen
war. «Ich gestehe», schreibt TocqueviUe im
Vorwort seines Buches «De la démoctatie
en Amérique», «in Amerika habe ich mehr
als Amerika gesehen; ich habe dort ein Bild
der Demokratie selbst, ihres Strebens, ihres

Wesens, ihrer Vorurteile, ihrer Leidenschaften

gesucht; ich wollte sie kennenlernen,
und sei es auch bloss, um zu erfahren, was

wir von ihr zu erhoffen oder zu befürchten
haben1''.» Zu erhoffen oder zu befürchten:
TocqueviUe war ein viel zu kluger, zu
differenzierter Betrachter, um nicht Vor- und
Nachteile der amerikanischen Entwicklung

sorgfältig gegeneinander abzuwägen.
Aber er verschweigt nicht seine Befürchtungen:

dass die Gleichheit der Rechte
einer allgemeinen Nivellierung und
Uniformität des geistigen Lebens Vorschub
leisten könnte; dass die öffentliche
Meinung zu einer Art von modernem Tyrannen

werden könnte; dass der sich notwendig

entwickelnde Individualismus auch

zur Vereinzelung und Isolation des
Menschen führen würde, usw.

Als nachdenklich gestimmter Interpret
amerikanischer Zustände hat TocqueviUe
in Europa viele Schüler gehabt. Zu ihnen

mag man den baltischen Grafen Hermann
Keyserling zählen, einen gebildeten, etwas
skurrilen und sehr konservativen Privatgelehrten,

der vor dem Ersten Weltkrieg eine
Weltreise unternahm und 1918 darüber
in seinem viel gelesenen «Reisetagebuch
eines Philosophen»16 berichtete. Gegen den
Schluss seines umfangreichen Werks
kommt Keyserling auf die USA zu
sprechen, und zwar in durchaus abwägender
Weise. Tief beeindruckt von seinem
vorangehenden Indienaufenthalt betritt der
Reisende in Kalifornien eine andere Welt.
Hier strömt das Leben nicht mehr im
ruhigen Einklang mit der Natur dahin,
sondern es wird zielstrebig gelenkt und macht
sich die Natur untenan. Leistung, Erfolg,
Profit, Aufstieg, Fortschritt sind hiet alles;
der Geist wird umgewandelt in Materie,
der Idealismus verkümmert zur Zweck-
haftigkeit. Die Amerikaner erscheinen als

Kinder in den Flegeljahren; sie haben den
alten, dekadenten, neurasthenischen Eu¬

ropäern ihre Unverbrauchtheit, Aufrichtigkeit

und Vitalität voraus: Daran liesse

sich eigentlich ein Beispiel nehmen.
Im «Reisetagebuch eines Philosophen»

wird das Verhältnis von Europa zu Amerika

dem Verhältnis von Kultur und
Zivilisation gleichgesetzt: hier schöpferische,
sinnstiftende Tat; dort flache, entseelte
Produktivität. Bemerkenswert übrigens
die Gleichzeitigkeit des Geistigen
zwischen Keyserling und Oswald Spengler,
der in seinem «Untergang des Abendlandes»17

die beiden Begriffe ähnlich einsetzt
und auch in seinem Urteil über die USA
dem baltischen Grafen nahesteht.

Kulturpessimismus und
Zivilisationskritik

Dass ein Anti-Amerikanismus, der sich

aus solch konservativem Kulturpessimismus

speist, auch in der zweiten Hälfte
unseres Jahrhunderts keineswegs ausgespielt
hat, ist offensichtlich. Zu deutlich werden
in unserer Konsumgesellschaft Impulse
wirksam, deren Ursprung sich in den USA
orten lässt: «Die moderne Kulturindustrie»,
schreibt der Soziologe Arnold Hauser,
«hat durch ihren puren Umfang, die Menge
und die Ubiquität ihrer Produkte eine

Macht zweifelhaften Wertes über ihre
Konsumenten gewonnen. Die Sprache von
Hollywood und der Bestseller ist zur dingua
franca> des Abendlandes geworden}*» Da

liegt es denn nahe, das Unbehagen an
der Kultur unserer Moderne durch den
Vorwurf an den Sündenbock jenseits des

Atlantiks zu beruhigen. Die Befürchtungen,

die schon TocqueviUe und Keyserling
Umtrieben, beleben sich neu. Ist die
kulturelle Produktion nicht längst zur seriell
reproduzierten und professionell
propagierten Ware geworden, deren Wert nicht
mehr an ihrem Gehalt, sondern am
Geld, das sie einbringt, gemessen wird?
Hat nicht das aus den USA importierte
Happening die ästhetischen und sittlichen
Beurteilungskriterien verwirrt und einer
kreativen Beliebigkeit den Weg geebnet,
wie sie für die geistige Orientierungslosigkeit

unserer Zeit verantwortlich zu machen
ist? Illustriert nicht der Qualitätsschwund
eines auf hohe Einschaltquoten als letzter
Instanz abzielenden Fernsehens, dass jene
«tyrannie de la majorité», die TocqueviUe
in den USA kommen sah, auch bei uns

Es gibt - etwa

im Umfeld der

«Grünen» - durchaus

Anzeichen

dafür, dass sich

Kulturpessimismus

und Anti-

Amerikanismus zu

einer zugkräftigen

Allianz verbinden

könnten.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 15



DOSSIER USA UND EUROPA

längst Wirklichkeit geworden ist? Das

sind in der Tat ernstzunehmende Fragen,
die sich dem traditionsbewussten
Kulturkritiker stellen und die sich leicht gegen
Amerika wenden lassen, wobei man sich
die Überlegung spart, ob es mit unserer
Kultur nicht auch ohne die USA irgendwann

so weit gekommen wäre. Freilich
ist dieser kulturkritische Anti-Amerikanismus

weniger laut als der Anti-Amerikanismus

der Friedensbewegung, der
Atomkraftgegner und der «Grünen»; seine

Vertreter pflegen eher ein elitäres
Bewusstsein und sind sich im übrigen der
Vorteile bewusst, welche die aussenpolitische

und wirtschaftliche Anlehnung an
die westliche Supermacht auf die europäische

Gesellschaftsentwicklung gehabt hat.
Aber es gibt - etwa im Umfeld der «Grünen»

- durchaus Anzeichen dafür, dass

sich Kulturpessimismus und Anti-Amerikanismus

zu einer zugkräftigen Allianz
verbinden könnten.

Der europäische Anti-Amerikanismus
tritt in wechselnder Gestalt auf, er schwankt
in seiner Intensität und lässt sich nicht
ohne weiteres bestimmten parteipolitischen

oder sozialen Gruppierungen
zuordnen. Zudem hat es neben anti-amerikanischen

immer auch pro-amerikanische
Strömungen gegeben, und es bleibt
erstaunlich, dass die letzteren in der
Fachliteratur seltener thematisiert worden
sind19. Dabei liessen sich dem enttäuschten

Urteil Nikolaus Lenaus mit Leichtigkeit

begeisterte Urteile erfolgreicher
Auswanderer zur Seite stellen; der Groll über
Wilsons Europa-Politik hielt die
Industriellen der Weimarer Republik nicht
davon ab, sich in Detroit über die
betriebswirtschaftlichen Methoden Henry Fords

zu informieren; und es wäre interessant zu
wissen, wieviele unter den Jugendlichen,
die gegen die Stationierung amerikanischer

Raketen protestierten, gleichzeitig
Geld für eine private USA-Reise sparten.
Auch darf nicht in Vergessenheit geraten,
dass es den Anti-Amerikanismus auch in
den USA gibt, falls dieser Begriff dort
noch seinen Sinn hat: Man hat jenseits
des Atlantiks seinen TocqueviUe sehr wohl
gelesen, und kritische Kommentatoren

der amerikanischen Gesellschaftsentwicklung

wie der frühere Diplomat George F.

Kennan, der Historiker Stanley
Hoffmann oder der Soziologe Daniel Bell
können vom europäischen Anti-Amerikanismus

wenig lernen, haben sie doch
diesem die intime Kenntnis ihres Landes

voraus. Denn dies bleibt wohl zuletzt die

gravierendste Schwachstelle des europäischen

Anti-Amerikanismus: dass er über
die USA weit weniger aussagt, als über die

eigene Befindlichkeit.

1 Zit. n. D. Diner, «Verkehrte Welten. Anti-Amerikanismus

in Deutschland», Frankfurt 1993, S. 42.
2B.Russell, «The Autobiography of Bertrand
Russell», Bd. II, London 1968, S.219.
3Zit. n. P.Hollander, «Anti-Americanism. Critiques
at Home and Abroad 1965-1990», New York 1992,
S. 373.
4 Zit. n. P. Berg, «Deutschland und Amerika 1918-
1929. Über das deutsche Amerikabild der zwanziger
Jahre», Lübeck 1963, S. 140.
5 Zit. n. E. Fraenkel, «Amerika im Spiegel des
deutschen politischen Denkens», Köln 1959, S. 314.
6 Zit. n. Diner, op. cit., S. 145.
7 Vgl. R. F.Kuisel, «Seducing the French. The
Dilemma of Americanization», Berkeley 1993.
8 E. P. Müller, «Anti-Amerikanismus in Deutschland.
Zwischen Care-Paket und Cruise Missile», Köln
1986, S. 102. G. Moltmann, «Deutscher Anti-Amerikanismus

heute und früher»; in O. Franz, Hrsg.,
«Vom Sinn der Geschichte», Stuttgart 1976. W. Wagner,

«Das Amerika-Bild der Europäer»; in: K.Kaiser,
und H.-P. Schwarz, Hrsg., «Amerika und Westeuropa»,

Stuttgart 1977.
'Zit. n. Hollander, op. cit., S. 376.
10 G. Grass, «Angestiftet, Partei zu ergreifen», München

1994, S. 184.
" R.Jungk, «Die Zukunft hat schon begonnen», Bern
1952, S. 14.
12 N. Meienberg, «Wargasm on Constitution
Avenue»; in: «Zunder, Überfällt, Übergriffe, Überbleibsel»,

Zürich 1993, S.35.
"R.Winter, «Ami go home. Ein Plädoyer für den
Abschied von einem gewalttätigen Land», Hamburg
1989.
14K. Deschner, «Der Moloch. Zur Amerikanisierung
der Welt», Stuttgart 1992, S.21.
15 A. de TocqueviUe, «Über die Demokratie in
Amerika», Bd. I, aus dem Französischen von Hans Zbinden,

Zürich 1987, S.26.
16 H. Keyserling, «Das Reisetagebuch eines Philosophen»,

Bd. II, Darmstadt 1920.
"O.Spengler, «Jahre der Entscheidung», München
1961.
18A.Hauser, «Soziologie der Kunst», München 1974.

"Entsprechende Hinweise finden sich bei Fraenkel,

op. cit. und K. Weigelt, Hrsg., «Das Deutschland-
und Amerika-Bild. Beiträge zum gegenseitigen
Verständnis beider Völker», Melle 1986.

16 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER

Paul Widmer,

geboren 1949 im

Toggenburg, studierte
Geschichte und Philosophie

in Zürich; 1976/77
am Zentrum für
interdisziplinäre Forschung
in Bielefeld bei Reinhard

Koselleck: 1977

Eintritt in den diplomatischen

Dienst. Nach

Stationen in New York

und Washington 1989-
1992 Chef des OSZE-

Dienstes in Bern; seit
1992 Leiter der Berliner

Aussenstelle der

Schweizerischen
Botschaft in Deutschland.

1 Einzelne Abschnitte

dieses Beitrags sind

auch im Rahmen einer
Rezension der

deutschen Ausgabe der

^Federalist Papers'
unter dem Titel "Die

Federalists und die

Schweiz^ in der NZZ

Nr. 36 vom 3. Februar

1995 abgedruckt
worden.

2 Hannah Arendt:

• Über die Revolution'

(1963), Neuausgabe

München 1974.

3 'Die Federalist

Papers», hrsg. von

Barbara Zehnpfennig,
Darmstadt 1993.

Die amerikanischen Gründungsväter
und die Schweiz

Das Gedankengut der amerikanischen Gründungsväter
bildet eine wichtige Etappe innerhalb der Entwicklung der

politischen Philosophie. Ohne das amerikanische Verfassungsmodell

wäre der Übergang von der Alten Eidgenossenschaft

zum modernen Bundesstaat nicht geglückt1.

/-/er Beitrag der amerikanischen

Gründungsväter zur politischen
Philosophie wird in Europa peinlich wenig

beachtet. Dies ist nicht nur wegen
des ideengeschichtlichen Verlusts, sondern
auch aus praktischen Erwägungen
bedauerlich. Unser Revolutionsbegriff etwa
ist viel zu stark durch die Französische
Revolution mit ihren blutigen Staatsaktionen

geprägt. Die «grande revolution» von
1789 mag ja die Revolution par excellence
sein. Aber man sollte eines nicht
übersehen: sie ist Teil einer transatlantischen
Revolution, deren geistige Urspünge in
der Aufklärung liegen und deren praktische

Umsetzung in Amerika begann.
Hannah Arendt1 hat in ihrem klugen

Buch mit dem Titel «Über die Revolution»

dargelegt, dass das Ziel einer
Revolution nicht nur das Abschütteln einer
Herrschaft ist. Damit gibt sich die Rebellion

zufrieden. Die Revolution dagegen
erstrebt die Errichtung einer neuen
Freiheitsordnung. Betrachtet man das

Revolutionsgeschehen aus diesem Blickwinkel,
dann gewinnen die amerikanische
Unabhängigkeitserklärung von 1776 und die

Verfassung von 1787 monumentale Grösse.

Dann schärft sich auch das Auge für die

Gegenwart, für die grosse Tragweite des

Umbruchs von 1989 in Mittel- und
Osteuropa — eines Umbruchs, der trotz der

vokabelmässigen Verschleierung mit Wörtern

wie «Wandel» und «Wende» nichts
weniger als eine vollumfängliche Revolution

war.
In der Schweiz zerbricht man sich -

schon wieder - den Kopf, wie man ein
herausragendes Gedenkjahr gebührend
feiern kann: den 150. Jahrestag der Gründung

des Bundesstaates. Nichts sei gegen
das Feiern gesagt, solange man seine Lehren

aus dem Debakel von 1991 gezogen

hat. Aber es darf nicht die gedankliche
Auseinandersetzung mit der Geistesgeschichte

der Verfassung von 1848 ersetzen
— eine Auseinandersetzung, die im Vorfeld
von 1998 allmählich anlaufen sollte.

Die «Federalist Papers»

Wer waren die Gründungsväter? Der
Terminus ist nicht sonderlich präzis. Am
besten zählt man all jene dazu, die etwas

Intelligentes zur amerikanischen
Unabhängigkeitserklärung von 1776 und zur
Verfassung von 1787 beigetragen haben.
Dazu gehören Washington und Jefferson,
die Verfasser der Federalist Papers, und
Benjamin Franklin, aber auch
herausragende Anti-Federalists wie John Adams
oder George Mason aus Virginia. Mit
Abstand am wichtigsten sind in theoretischer

Hinsicht die «Federalist Papers»3.
Im Jahr 1787 war es um die Vereinigten

Staaten von Amerika schlecht bestellt. Sie

hatten zwar die Unabhängigkeit und vor
vier Jahren den Krieg gegen Grossbritannien

gewonnen, aber sie wussten, so

schien es, nicht viel mit dem Frieden

anzufangen. Die erste Verfassung, die
Articles of Confederation, hatte die 13

ehemaligen Kolonien in einem lockeren
Staatenbund zusammengefasst. Der Kongress
verfügte über wenig Kompetenzen und
noch weniger Autorität. Die meisten
Staaten weigerten sich, die bescheidenen
Steuern, die der Kongress zu erheben
ermächtigt war, zu bezahlen. Es sei, als ob

man Toten predigen würde, seufzte der
Finanzminister.

In dieser desolaten Lage schlug der New
Yorker Anwalt Alexander Hamilton eine

Versammlung in Philadelphia vor, um die
«Articles of Confederation» zu revidieren.
Dort kamen 55 Delegierte im Mai 1787

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 17



DOSSIER USA UND EUROPA

zusammen, unter ihnen Washington,
Franklin, Madison. Als Jefferson, damals
Gesandter in Paris, eine Liste mit den
illustren Namen sah, sprach er von einer
Versammlung von Halbgöttern. Im
September des gleichen Jahres gingen die
Delegierten wieder auseinander. In der
Zwischenzeit hatten sie freilich nicht am
alten Dokument herumgebessert. Sie hatten

vielmehr eine neue und neuartige
Verfassung erarbeitet - eine Verfassung, die
mehr als 200 Jahre Bestand haben sollte
und die weltweit zum grossen
Verfassungsvorbild wurde. Wenn man dem

Nachrichtenmagazin «Time» trauen darf,
dann liessen sich die Verfassungsgeber in
mehr als 160 Ländern direkt oder indirekt
vom amerikanischen Vorbild inspirieren.

Doch bevor es soweit war, musste der

Verfassungsentwurf noch einige Hürden
nehmen. In den Einzelstaaten wählte man
Verfassungskonvents, welche über die
Ratifikation der Verfassung zu befinden
hatten. In verschiedenen Staaten gab es

ein hartes Tauziehen zwischen
Befürwortern und Gegnern. Insbesondere in
Virginia und New York steigerte sich
der Meinungsstreit zwischen Federalists
und Anti-Federalists zur grundsätzlichen
Auseinandersetzung über staatsrechtliche
Kernfragen. Einer der glühendsten
Verfechter des neuen Verfassungsentwurfs
war Hamilton. Auf argumentativ hochstehender

Ebene wollte er die Wähler seines

Heimatstaates New York von den Vorteilen

des neuen Verfassungsentwurfs
überzeugen und die Argumente der Gegner
zerpflücken. James Madison und John
Jay kamen ihm dabei zu Hilfe. Zusammen
schrieben sie in aller Eile 85 Artikel, die
ab Oktober 1787 in rascher Folge in drei
New Yorker Zeitungen unter dem Pseudonym

«Publius» erschienen. Der Name
«Publius» war Programm. Der Gesetzgeber

Publius Valerius Publicola hatte nach
Plutarch die römische Republik gerettet.
Die drei Anonymi beabsichtigten in Amerika

das gleiche, auch wenn man zugestehen

muss, dass die Anti-Federalists die
Republik keineswegs zerstören wollten.
Von den 85 Artikeln werden 51 Hamilton,
29 Madison und 5 Jay zugeschrieben. Be-

deutungsmässig gebührt jedoch Madison
der erste Rang.

Ihr unmittelbares Ziel, die New Yorker
Wähler für die neue Verfassung zu gewin-

Der Meinungsstreit

zwischen

«Federalists» und

«Anti-Federalists»

wurde zur

grundsätzlichen
Auseinandersetzung

über

staatsrechtliche

Kernfragen.

nen, verfehlten die Autoren. Jedenfalls
wählten die New Yorker einen Konvent,
der von den Anti-Federalists beherrscht
wurde. Aus ephemerem Anlass entstanden,
in ihrer unmittelbaren Wirkung nicht
sehr erfolgreich, wurden die «Federalist
Papers» dennoch zu einer der wichtigsten
Schriften der politischen Philosophie.
TocqueviUe hätte sie am liebsten zur
Pflichtlektüre eines jeden Staatsmannes
erklärt. Und in den USA erlangten sie

nach Verfassung und Unabhängigkeitserklärung

als dritter Text sozusagen
kanonische Geltung. Das Oberste Gericht
stützt sich immer wieder auf diese 85 Artikel,

wenn es darum geht, die Verfassung
so auszulegen, wie es in der ursprünglichen

Absicht der Gründungsväter lag.
Tatsächlich wird nirgends besser als in den
«Federalist Papers» erklärt, aus welchen
Überlegungen die amerikanische Verfassung

entstanden ist. Das sollte nicht allzusehr

erstaunen. Denn einer der Autoren -
Madison — wird ja auch «Vater der Verfassung»

genannt, womit sein massgeblicher
intellektueller Anteil an der Ausarbeitung
der Verfassung zweckmässig umschrieben
wird.

Erfahrung als Schlüsselbegriff

Erfahrung ist, so Madison, «das Orakel
der Wahrheit». Daniel Boorstin, vielleicht
der beste Kenner der amerikanischen
Geschichte, meinte, die Kolonisten in der
Neuen Welt hätten nicht mit Bücherweisheiten

die Revolution angezettelt, sondern
sie liessen sich von ihren praktischen
Erfahrungen leiten. Das gilt im wesentlichen

auch für die Verfasser der «Federalist

Papers», die von schottischer Philosophie
geprägt und somit mit einer gesunden
Skepsis gegenüber spekulativen
Gedankenkaskaden gewappnet waren. Hamilton
spricht zwar einmal von Axiomen, aus
welchen sich Prinzipien für das politische
Handeln ableiten liessen. Aber seine
deduktiven Anstrengungen erlahmen rasch.
Liest man die Passagen genauer, dann
lösen sich die sogenannten Axiome in
Maximen auf, welche mit schierem Common
Sense erkennbar sind. Was more geometrico

abgeleitet werden sollte, reduziert
sich auf Gebote der Vernunft. Es ist denn
auch der gesunde Menschenverstand, über
den man, wie Hamilton festhält, am leich-

18 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER USA UND EUROPA

testen Zugang zur politischen Wissenschaft

und Ethik erhält.
Die Erfahrung allerdings umfasst bei

den Federalists mehr als nur Selbsterlebtes
und die eigene Tradition. Sie umschliesst
auch die Geschichte und die Verfassungskunde

Europas. Die Autoren werden nie
müde, ihre Vorschläge mit den Verhältnissen

in andern Ländern zu vergleichen. Ihr
Vorgehen bringen sie im 61. Artikel mit
einem Dreisatz auf den Begriff: Ihre
Argumente seien, heisst es dort, von der
Vernunft nahegelegt, durch Beispiele
veranschaulicht und durch die eigene
Erfahrung bekräftigt. Doch sie sammeln
nicht Vergleiche um der Gelehrsamkeit
willen. Die eigene und die historisch
vermittelte Erfahrung bilden das Substrat für
Extrapolationen. Die Erfahrung verschafft
das nötige Selbstvertrauen, um das
Experiment mit einer neuartigen Verfassung zu

wagen. Amerikas Leistung, erklären die
Federalists selbstbewusst, bestehe gerade
darin, dass es zwei Sachen verbinde: es

erweise den Ansichten früherer Zeiten und
anderer Nationen gebührend Reverenz, es

begegne aber auch mit experimentierfreudiger

Offenheit dem Neuen und
Unerprobten.

Madison, Hamilton und Jay sind in der

Aufklärung verwurzelt. Sie glauben an den

Fortschritt, an eine stetige Verbesserung
der Zustände durch das Neue. Aber ihr
Menschenbild ist nüchtern, skeptisch,
antirousseauistisch. Für Rousseau ist der
Mensch im Ursprung makellos und gut.
Es sind die Umstände, die ihn verdorben
haben. Die Federalists dagegen erkennen
den Menschen als ein Mängelwesen mit
Fehlern und Lastern. Diese verleiten ihn
zum eigennützigen Streben nach Macht
und Eigentum. Am ungleichen Eigentum
entzünden sich denn auch die meisten
Interessenkonflikte in der Gesellschaft; und
deswegen bilden sich unterschiedliche
Gruppierungen.

Dem Menschen ist auch nicht gegeben,
sich des Verstandes in reiner Form zu
bedienen. Er erfasst sein Objekt nie vollständig,

und die Sprache als Ausdrucksmittel
verfälscht den objektiven Sachverhalt
zusätzlich. Menschen haben keine vollständige,

sondern lediglich eine perspektivische

Sicht der Dinge. Dies ist ein weiterer
Grund, weshalb es unterschiedliche
Gruppierungen gibt. Die Menschen als Män-

Indem der

Staat zulässt,

dass sich

einzelne Gruppierungen

entfalten

und miteinander

rivalisieren,

verhindert er,

dass sich

Sonderinteressen seines

Geschickes

bemächtigen.

gelwesen formieren sich deshalb, wenn sie

es in freier Weise vollziehen können,
notgedrungen in Gruppierungen oder, um
das Wort jetzt zu gebrauchen, in einer
pluralistischen Gesellschaft. Einheitlichkeit

der Meinung gibt es nicht, ausser man
erzwinge sie mit Fanatismus.

Die Menschen verhalten sich in
Gemeinschaft genau gleich wie individuell.
Sie sind keine Engel. Deshalb braucht es

ja erst eine Regierung. Sie fügen sich nicht
ohne Zwang den Geboten der Vernunft
und der Gerechtigkeit. Statt den
Menschen verbessern zu wollen, setzt man sich
besser für etwas anderes ein: für die

Errichtung von guten Institutionen. Denn
Institutionen können Mängel des
Menschen beheben oder zumindest abschwächen.

Doch wie soll dies geschehen, wenn
man nicht auf die moralische Perfektibilität

des Menschen bauen will, wenn man
die Tugend nicht, wie viele Aufklärer, für
die Triebfeder der Republik hält? Die
listige Antwort lautet: indem man
homöopathisch verfährt. Man rechnet geradezu
mit den Schwächen der Menschen. Man
setzt eine Schwäche gegen die andere,
damit sie sich gegenseitig blockieren. «Dem

Ehrgeiz», sagt Madison in dem berühmten
51. Artikel, «muss man mit Ehrgeiz begegnen.»

Und die Interessen von Gruppierungen,

so kann man fortfahren, muss man
ebenfalls gegeneinander aufrechnen.

Zum modernen Staat gehört es, mit
Parteien und Gruppierungen umgehen zu
können. Um nochmals Madison zu zitieren:

«Die wesentliche Aufgabe der modernen

Gesetzgebung ist es, die vielfältigen und
einander widersprechenden Interessen zu
regulieren.» Das sind nicht nur neue
Worte. Das sind bahnbrechende, im höchsten

Grad originelle Ansichten. Ansatzweise

wurden sie von den schottischen
Sozialphilosophen David Hume und
Adam Smith entwickelt. Die Regierung
versucht nicht mehr, Interessenkonflikte
zum Verschwinden zu bringen. Diese
werden vielmehr als Mittel des Regierens
eingesetzt. Indem der Staat zulässt, dass

sich einzelne Gruppierungen entfalten
und miteinander rivalisieren, verhindert
er, dass sich Sonderinteressen seines
Geschickes bemächtigen. Hier liegt im Kern
die theoretische Begründung für die
pluralistische Gesellschaft vor.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 19



DOSSIER USA UND EUROPA

Die politische Theorie revolutionierten
die Federalists indes am nachhaltigsten mit
einer andern Idee, die sie im Keim bei
Hume vorgefunden hatten. Sie machten

zur Grundlage von republikanischer Freiheit

das, was gerade als deren stärkstes

Hindernis galt: den Grossflächenstaat. Vor
den Federalists hielten die Verfassungstheoretiker

Demokratie - darunter
verstand man direkte Demokratie - nur in
kleinen überschaubaren Einheiten für
möglich, etwa im Athen des Perikles, in
Rousseaus Genf oder in den Urschweizer
Gebirgskantonen. In solch kleinen Gebilden

würden alle einander kennen, und
somit herrschte dort eine die Demokratie
begünstigende Homogenität vor — eine
Ansicht übrigens, die zwar ihre klassische
Würde verloren, ihre volkstümliche
Beliebtheit in der Schweiz aber bewahrt hat.

Madison stellte diese Idee auf den Kopf.
Seine umwerfende Logik lautete: Je grösser

ein Staat, um so mehr Faktionen; je
mehr Faktionen, um so grösser die
Gewähr, dass nicht eine Faktion alle Macht
an sich reisst. Doch lesen wir Madison
selbst im 10. Artikel: «Je kleiner die

Gemeinschaft ist, um so geringer wird
wahrscheinlich die Zahl der Parteien und
Interessengruppen sein, aus denen sie sich
zusammensetzt. Und je geringer die Zahl der
Parteien und Interessengruppen, um so eher

wird eine Partei die Mehrheit erringen.
Und je kleiner die Zahl der Individuen, die
eine Mehrheit bilden, und je kleiner der
Bereich, in welchem sie tätig sind, um so

leichter werden sie zu einer Einigung gelangen

und ihre Unterdrückungsabsichten
ausführen können. Erweitert man den Bereich,

so umschliesst er eine grössere Vielfalt an
Parteien und Interessengruppen. Damit
verringert sich die Wahrscheinlichkeit, dass

eine Mehrheit ein gemeinsames Motiv hat,
die Rechte anderer Bürger zu verletzen.»

Die Federalists brachen also mit der
klassischen Ansicht, wonach sich die
demokratische Staatsform nicht für ein
grossflächiges Land eigne. Im Gegenteil.
Die Grossflächigkeit erwies sich ihrer
Ansicht nach als unabdingbare Voraussetzung

für deren Bestand. Aus diesem Konzept

ergeben sich fast zwangsläufig das

Prinzip der Repräsentation und die Forderung

nach periodischen Wahlen. Zwar war
sich Madison bewusst, dass das Prinzip
der Repräsentation in Europa entwickelt

worden war. Aber er fand zu Recht, in
Amerika hätte man es erstmals rein
demokratisch, ohne aristokratische oder oligar-
chische Klauseln, angewandt. «One man,
one vote» — das ist eine amerikanische
Erfindung. Dieses Prinzip stellte sich ganz
in den Dienst des Volkes. Die gewählten
Volksvertreter substituierten die
direktdemokratische Teilnahme der Bürger; die

regelmässigen Wahlen verhinderten, dass

sich die Gewählten vom Volkswillen
loslösten und allmählich einen Klüngel
bildeten. Staatliche Gewalt wird einzig durch
Wahlen übertragen. Damit tritt das Volk
auch ausserhalb von direktdemokratischen
Kleinstaaten in seine politische Existenz
ein. Es wird zu jener Verfassungsgewalt,
die via die Französische Revolution auch

Europa umgestalten sollte: Das Volk ist
die einzige Quelle der Legitimität im
modernen Staat.

Aber nicht jeder Grossflächenstaat eignet

sich für ein republikanisches Staatswesen.

Er muss eine hierfür sinnvolle
Struktur aufweisen. Das heisst in erster
Linie, dass die Macht vom Staat auf
verschiedene Träger aufgeteilt sein muss und
dass sich diese in einem ausgeklügelten
Kontrollsystem von checks and balances

in Schach halten müssen. Die Aufklärung
hat diese Technik theoretisch erarbeitet,
die Federalists wenden sie erstmals
pragmatisch an. Gewaltenteilung und Ge-

waltenverschränkung bezwecken ein und
dasselbe. Sie sollen die Gefährdung der
Freiheit — durch Machtmissbrauch wie
durch die destruktive Kraft der Freiheit
selbst - verringern.

Die Gewaltenteilung erfolgt in zwei
Richtungen: Auf nationaler Ebene soll die
Macht, gemäss Montesquieus klassischer

Anleitung, zwischen Exekutive, Legislative

und Judikative geteilt werden. Da in
Republiken die Legislative mehr als die
andern Gewalten ihren Kompetenzbereich
ständig zu erweitern sucht, schlagen die
Federalists ausserdem vor, zwei parlamentarische

Kammern zu schaffen. So soll
deren Aktivismus gebremst werden. Für
ein demokratisches Zweikammersystem
gab es damals bereits Vorbilder, beispielsweise

im Staat Massachusetts.

Weitgehend unerprobt war dagegen die

Gewaltenteilung in vertikaler Richtung,
zwischen der Union und den Einzelstaaten,

zwischen übereinandergeschichteten

Madisons

umwerfende Logik

lautete:

Je grösser ein

Staat, um so

mehr Faktionen;

je mehr Faktionen,

um so

grösser die

Gewähr, dass

nicht eine Faktion

alle Macht

an sich reisst.

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER USA UND EUROPA

Als die

Gründungsväter

um eine neue

Verfassung

rangen,

übersahen sie die

eidgenössischen

Stände,

in den Alpen

nicht.

Verfassungsgebilden. Einzelne Elemente
waren der Form nach gewiss schon
bekannt, etwa aus dem Heiligen Römischen
Reich oder der Eidgenossenschaft. Aber
ein Konzept für diese Art von Gewaltenteilung

gab es nicht. Sie entstand intuitiv
in einer schwierigen Verhandlungssituation

in Philadelphia. Man bedurfte eines

tragfähigen Kompromisses. Da kam man
auf die Idee, die Rechtmässigkeit des Staates

auf zwei Wurzeln zurückzuführen: auf
die einzelnen Staaten und die einzelnen

Bürger. Die Vertreter der 13 Staaten wussten

bei ihrem Eintreffen in Philadelphia
nicht, dass sie das Prinzip des Föderalismus

erarbeiten würden. Die Besorgteren
unter ihnen wollten lediglich die Union
stärken, weil das Staatsgebilde von 1781
dabei war zu verlottern. Doch andere störten

sich kaum an diesem Befund. Sie hielten

es eher mit Thomas Paine, der jene
Regierung zur besten erklärte, die man am
wenigsten spüre.

Den Federalists, vor allem Hamilton,
ging es in erster Linie darum, einen starken

Staat auf nationaler Ebene zu schaffen:

eine Nation von Bürgern unter einer
Regierung, die mit allen Attributen der
Souveränität ausgestattet ist. Aber zu starker

Widerstand regte sich gegen ein
derartiges Vorhaben. Deshalb plädierten die

Delegierten dafür, die Hoheitsrechte zu
teilen. Die Einzelstaaten sollten alle
Rechte behalten, die sie vorher besassen

und die durch die Verfassung nicht
ausdrücklich auf die Vereinigten Staaten

übertragen wurden. Madison fand an dieser

Art von Argumentation rasch Gefallen.
Er erkannte, dass die vertikale Gewaltenteilung

einen zusätzlichen Schutz vor
Machtmissbrauch bedeutete. Und die
Federalists wagten sich nun, bewusst, auf
Neuland vor. Aus der Not verfiel man auf
das Prinzip des Föderalismus, aus dem
Geist des Kompromisses war der Bundesstaat

geboren. Mit ihm aber hatten die
Federalists die uralte Frage der politischen
Philosophie, wie man Freiheit mit Stabilität

in einem ausgedehnten Staat verbinden

könne, überzeugender als alle Vorgänger

beantwortet. Sie wurden zu den ersten
und einflussreichsten Theoretikern der

repräsentativen Demokratie.
Die «Federalist Papers» sind in

mehrfacher Hinsicht ein merkwürdiges Erzeugnis.

In der Geistesgeschichte kommt es

tagtäglich vor, dass Absicht und Wirkung
auseinanderklaffen, normalerweise so: die
Absicht ist gross, die Wirkung ist klein.
Bei den Autoren, die sich hinter dem

Pseudonym «Publius» verbargen, war
genau das Gegenteil der Fall. Sie schrieben
für den Augenblick, nämlich die
Verfassungsabstimmung im Staate New York,
doch ihre Artikel vergilben auch nach 200
Jahren nicht. Sie verfassten provisorische
Informationen für den Mann auf der
Strasse, doch diese wurden zum
grundlegenden Kommentar für das amerikanische

Oberste Gericht. Sie begnügten
sich damit, die Menschen so zu nehmen,
wie sie sind, d.h., sie bezogen deren Fehler

bereits in ihr Kalkül ein und schufen
damit weit bessere Bedingungen für ein
staatliches Gedeihen als schabionisierte
Entwürfe mit ethischen Maximalforderungen.

Sie verzichteten, im Gegensatz zu
zahlreichen zeitgenössischen «Philosophes»
in den Pariser Salons, auf letzte Wahrheiten

und ersparten damit sich und der
Menschheit Auseinandersetzungen um das

Letzte.

Die Schweiz als Vorbild?

Als die Gründungsväter um eine neue
Verfassung rangen, übersahen sie die
eidgenössischen Stände in den Alpen
nicht. Dies ist nicht erstaunlich. Schliesslich

gab es in der Spätblüte des Absolutismus

keine Handvoll Staaten, die auch nur
einigermassen eine republikanisch-demokratische

Staatsform bewahrt hatten.
Beeinflusste also die Schweiz die
Gründungsväter? Drei Positionen schälten sich
in der Verfassungsdebatte heraus.

Am meisten begeisterten sich die Anti-
Federalists für die schweizerischen
Verhältnisse. Sie vertieften sich zwar kaum
in unsere Verfassungsinstitutionen. Dafür
fühlten sie sich gefühlsmässig dem
republikanischen Geist in den kleinen
Alpenkantonen verbunden. Mit der Schweiz als

Kronzeugen bekämpften sie den
heraufziehenden Bundesstaat, mit schmeichelhaften

Komplimenten an die eidgenössischen

Orte setzten sie sich für die
überkommenen Machtbefugnisse der
Einzelstaaten ein.

Eine eigenständige Ansicht vertrat John
Adams, Vater der wichtigen Verfassung
von Massachusetts mit ihrem Zweikam-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 21



DOSSIER USA UND EUROPA

mersystem, Unterzeichner der
Unabhängigkeitserklärung und, nicht zu vergessen,
zweiter Präsident der Vereinigten Staaten.
Er kümmerte sich nicht um die Schweiz
als Ganzes. Sein Interesse galt den
einzelnen Kantonen. In deren Ordnungen
glaubte er Belege für die Gewaltentrennung

zu finden. Er präsentierte seine

Überlegungen im richtigen Zeitpunkt
der amerikanischen Verfassungsdiskussion.
Sein Buch konnte man den Delegierten in
Philadelphia gerade noch rechtzeitig in
die Hand drücken. So mussten sich die
Federalists mit der Schweiz auseinandersetzen.

Hamilton und vor allem Madison
studierten die Verfassungsverhältnisse in der
Schweiz gründlich und lehnten sie als

unbrauchbar für einen grossflächigen Staat
wie das neue Amerika ab. Madison hatte
sich schon im Frühjahr 1786 einige Notizen

über die Eidgenossenschaft angelegt.
Sie lauteten: «Mängel der Verfassung:
1. unterschiedliche Grösse der Kantone;
2. verschiedene Regierungsformen in
verschiedenen Kantonen; 3. Intoleranz in
Religionssachen; 4. Schwäche des Bundes.»

Die Schweiz kam, wie er seinem Mentor
Jefferson lakonisch schrieb, als Vorbild für
die amerikanische Verfassung nicht in
Frage. Diese Ansicht vertrat er, aber auch

Hamilton, im Verfassungskonvent. In den
«Federalist Papers» setzt sich Madison
insbesondere in Nummer 19 mit der
Eidgenossenschaft auseinander. Die Beziehungen

zwischen den Kantonen, meint er,
seien derart locker, dass man die Schweiz

eigentlich nicht einmal einen Staatenbund

nennen dürfe. Die Schweizer hätten weder
eine gemeinsame Schatzkammer noch
eine gemeinsame Währung; sie verfügten
weder über gemeinsame Truppen noch
über eine gemeinsame Rechtsprechung; es

gebe schlicht kein gemeinsames Kennzeichen

von Souveränität. Dass die Eidgenossenschaft

überhaupt noch zusammenhalte,
verdanke sie lediglich ihrer besonderen

geographischen Lage, ihrer Bedeutungslosigkeit

sowie der Furcht vor den starken
Nachbarn und den beträchtlichen Interessen

an den gemeinsamen Herrschaften.
Die Schweiz mit ihrem losen Bündnis
hätte jedesmal versagt, wenn es galt, einen

grösseren inneren Konflikt zu überwinden.

Über der Religion, so Madison, sei

eigentlich die Eidgenossenschaft als Bund

Der Kleinstaat

ist für Madison

ja nicht die

Heimstätte von

Demokratie und

Freiheit; er ist

der ideale

Tummelplatz von

Klüngeln

und Intrigen.

zerbrochen. Denn die Protestanten und
Katholiken versammelten sich in separaten

Tagsatzungen. Ausser der Verwaltung
der gemeinen Herrschaften beschlössen sie

kaum noch ein bedeutendes Geschäft
gemeinsam. Aussenpolitisch stehe es nicht
besser. Die Berner verbündeten sich mit
den Niederländern, der katholische Vorort
Luzern aber mit Frankreich. Die Schweiz

war in Madisons Augen im Innern gespalten,

und nach aussen trieb sie in zwei

Richtungen.
Madison kritisierte nicht nur die losen

Beziehungen zwischen den Kantonen. Er
misstraute zutiefst allem, was das Wesen
der Eidgenossenschaft ausmachte. Der
Kleinstaat ist ja seiner Ansicht nach nicht
die Heimstätte von Demokratie und Freiheit;

er ist der ideale Tummelplatz von
Klüngeln und Intrigen. Auf solchem
Fundament ist kein Staat von Dauer zu
errichten. Dass die Schweiz freilich mehr
in die amerikanische Verfassungsdebatte
einbrachte, als Madison ihr zugestehen
wollte, ist dem symbiotischen
Argumentationsverlauf im Verfassungskonvent, ist
der Integration von Argumenten aus dem

Lager der Anti-Federalists zu verdanken.

Der Einfluss der Gründungsväter
auf die Schweiz

Die Schweiz hat also die Gründungsväter
beeinflusst, wenn auch nur in bescheidenem

Ausmass. Wie aber steht es um den
Einfluss der Gründungsväter auf die
Schweiz? Der ist ohne Zweifel gross, sehr

gross sogar. Allerdings lässt er sich nicht
direkt nachweisen. Zwat erschien eine

Übersetzung der «Federalist Papers» auf
Französisch schon 1792. Auf Deutsch
musste man bis 1958 warten. Dass

Schweizer Gelehrte und Politiker die Artikel

von «Publius» odet die Bücher von
John Adams studiert hätten, dafür finden
sich in der Schweiz meines Wissens keine

Spuren.
Auf grosses Interesse dagegen stiess von

Anfang die amerikanische Verfassung.
Kein Geringerer als Charles Pictet de

Rochemont, der nachmalige Schweizer
Bevollmächtigte auf dem Wiener Kongress,
publizierte 1795 ein zweibändiges Werk
über die Vereinigten Staaten mit der
Verfassung von 1787 im Anhang. Einige Jahre

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER USA UND EUROPA

danach empfahlen erste Schweizer, die
unitaristische Zwangsjacke der Helvetik
abzuschütteln und die amerikanische
Verfassung zum Vorbild zu nehmen. Johannes
von Müller, der berühmte Historiker und
wohl allzu flexible Politiker, erhielt 1799
einen Brief von seinem Bruder, worin
stand: «Wir sind der Meinung, dass, mit
gehörigen Modifikationen, die amerikanische

Verfassung noch am besten für uns

taugen würde.» Ähnlich soll sich Napoleon
geäussert haben. Tatsächlich enthält die
Mediationsakte von 1803 mit ihrer
föderalistischen Struktur zahlreiche Elemente,
die in der amerikanischen Verfassung
angelegt sind.

Freilich, bei weitem nicht alle Kreise
nahmen diese Verfassung günstig auf. Die
Unitarier liefen Sturm. Deren Widerstand
verstärkten, urtümlichen Gesetzmässigkeiten

gehorchend, die Gegner aus dem
andern extremen Lager, die Anhänger des

Ancien Regime. Wie könne man die kleine,
abgeschiedene Schweiz mit dem grossen,

machtbetonten Amerika vergleichen,
fragte der alte Carl Müller von Friedberg.

Auch höchst angesehene Beobachter
urteilten, die Schweiz eigne sich nicht
für einen Bundesstaat. Dieses Land sei,
meinte TocqueviUe 1836 verachtungsvoll,
zu etwas anderem als der Anarchie
unfähig.

Die Schweiz verdankt den amerikanischen

Gründungsvätern viel, namentlich
den Federalists. Wir haben verschiedene
Ideen bei ihnen entliehen, die sich bei uns
bewährten. Aber alle Konsequenzen aus
der umwerfenden Neuschöpfung von
1787 haben wir bis heute nicht gezogen.
Noch immer gefallen wir uns, angefangen
von Jacob Burckhardt bis zu Max Frisch,
in einer Kleinstaatideologie, die schon zu

Burckhardts Zeiten revisionsbedürftig war.
Wir tun so, als ob es Freiheit und
bürgerliche Mitwirkungsrechte nur in einem
Kleinstaat geben könnte. Der Kleinstaat
weist gewiss Vorteile auf, das sei
unbestritten. Aber mittlerweile sollte man zur
Kenntnis nehmen, dass ein Grossstaat mit
föderalistischer Struktur beträchtlich nahe

an die Errungenschaften des Kleinstaates
herankommen kann. Der Beweis wird ja
seit mehr als 200 Jahren erbracht.

Überhaupt könnte man von den
Federalists noch einiges lernen. Die Debatte um
Maastricht: Wie erbärmlich fällt das

Gerangel um Konvergenzkriterien vom
Argumentationsniveau der «Federalist Papers»
ab! Aber vielleicht darf man die Gegenwart

nicht überfordern. Möglicherweise
bilden die amerikanischen Gründungsväter

jene lichte Akme, jenen Mittel- und
Höhepunkt in der Geschichte der politischen

Philosophie, wo Theorie und Praxis
sich auf einmalige Weise durchdrungen
haben. Eine Zeit der Philosophenkönige?
Vielleicht. Eine Zeit der Neubegründung
der Demokratie? Gewiss.

William E. Rappard; «Pennsylvania and Switzerland;
The American Origins of the Swiss Constitution'.
In: University of Pennsylvania, Bicentennial
Conference (1941), 49-121.
Henninc Ritter; 'Eine andere als die Maastricht-Welt.

Muster einer Verfassungsdebatte; 'Federalist

Papers". In: Frankfurter Allgemeine Zeitung,
5. Oktober 1993.

Paul Widmer: «Der Einfluss der Schweiz auf die

amerikanische Verfassung von 1787'. In; Schweizerische

Zeitschrift für Geschichte 38 (1988),
359-389.
James H. Hutson; «The Sister Republics; Switzerland

and the United Staates from 1776 to the Present'.

Washington 1991 (dt. Übersetzung 1992).

SPLITTER

Zum pluralisierbaren Bereich gehören die Bedürfnisse und Talente, die Mode- und Geschmacksvorstellungen,
schliesslich weitgehend die Formen der Weltinterpretation und des Selbstverständnisses.

Nicht pluralisierbar dagegen sind die Grund- und Rahmenbedingungen, die den Ausgleich rivalisierender
Selbstrealisationen regeln: Bedingungen einer humanen Konfliktbewältigung.

Aus: Otfried Hoffe, Ethik und Politik, Suhrkamp, Frankfurt 1979, S. 471 f.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 23



DOSSIER

Christoph Frei,

geboren 1960, studierte

Staats- und

Politikwissenschaften an der

Hochschule St. Gallen

(1980-1985) und in den

Vereinigten Staaten

(1988-1990). Mit seiner

intellektuellen Biographie

über Hans J.

Morgenthau promovierte er

zum Dr. rer. pubi, und

wurde 1993 mit dem

Hauptpreis der Gesellschaft

für Hochschule

und Forschung
ausgezeichnet. Lehrverpflichtung

für Internationale

Beziehungen an der

Hochschule St. Gallen

(1991/92),
wissenschaftliche Mitarbeit

am Liberalen Institut
(1992-1994) und

Oberassistenz für Politische

Philosophie an der ETH

Zürich (1993-1995).
Zurzeit arbeitet Frei an

einer Habilitationsschrift

zum politischen
System Frankreichs.

1 Für Quellenangaben

sei verwiesen auf das

8. Kapitel der Monographie

von Christoph Frei:

• Hans 1. Morgenthau.
Eine intellektuelle

Biographie'. 2. Auflage,

Haupt, Bern/Stuttgart/
Wien 1994.

Kulturtransfer durch Emigration
Das Beispiel Hans J. Morgenthaus

Zu den einflussreichsten Gelehrten der deutsch-jüdischen

Emigration gehört der 1904 in Coburg geborene Hans

f. Morgenthau. Nach einer abenteuerlichen Odyssee durch
die Hauptstädte Europas gelangte der gelernte Jurist 1937 in
die Vereinigten Staaten. Als Morgenthau 1980 starb, gehörte

er zu den bekanntesten Politikwissenschaftern der Welt.

In den frühen Morgenstunden
des 28. Juli 1937 lief die «SS Königstein»

in den Hafen von New York City
ein - vorbei an der Freiheitsstatue, geradewegs

auf die berühmten Wolkenkratzer
zu. «Die Einfahrt bei Morgensonne war
wirklich eindrucksvoll. Man war überwältigt,

etwa so, als wenn man plötzlich vor
einem sehr hohen Berg stehen würde, von
Menschenhänden erbaut, also ungefähr
zwei Berlin aufeinander. Man hatte wirklich

den Eindruck, dass eine neue Welt
auftaucht.1»

Eine neue Welt war es tatsächlich - in
jeder Beziehung. Morgenthau, damals

33jährig, kannte Amerika nicht. Natürlich
wusste er dieses und jenes. Vorurteile
mehrheitlich negativer Art waren ihm
noch von den deutschen Universitäten her

vertraut, etwa die verbreitete Geringschätzung

der anglo-amerikanischen
Philosophie. Er selber teilte diese
Geringschätzung aus eigener, wenngleich nur
oberflächlicher Erfahrung. Im Sommer
1931 hatte er in den Werken von William
fames gelesen und war mehr als

enttäuscht. Aufgewachsen in der Verehrung
für Theorie und Geschichte, weltanschaulich

eingestimmt durch die Zeitdiagnose
Friedrich Nietzsches, vermochte
Morgenthau nichts anzufangen mit dem
vermeintlich oberflächlichen Pragmatismus
des Amerikaners, mit Begriffen wie cash-

value, profit oder result, wie sie für James

so typisch sind. Die Episode ist an sich

unbedeutend; die darin angedeutete
Konstellation indessen sollte zu dem

Zeitpunkt Bedeutung erlangen, als der Deutsche

selber nach Amerika kam: Er stiess

auf Denktraditionen, die der seinigen
mitunter diametral entgegengesetzt waren.

«Intellectually, I was quite unprepared for
the United States. »

Um die Skizzierung einer schrittweisen
Annäherung geht es denn auch im Rahmen

dieses Beitrags, genauer vielleicht:
um die mit grossem Ernst geführte
Auseinandersetzung eines Sozialwissenschafters

deutscher Prägung mit «Amerika» -
mit der geistig-kulturellen Tradition jener
Nation, die ihn aufgenommen hatte. Im
Zuge dieser Auseinandersetzung unternahm

es Morgenthau, deutsches Denken
einzupflanzen in den aufnahmebereiten
Kulturboden eines sich wandelnden
amerikanischen Selbst- und Weltverständnisses.

Verzögerte Entdeckung des Anderen

Im Verlauf der ersten beiden Jahre nach
der Ankunft blieb Morgenthaus Berührung

mit dem neuen intellektuellen Umfeld

nur sehr oberflächlich. In erster Linie
lag dies an den schwierigen Lebensbedingungen

in jener Anfangszeit — «es ist hier
der gleiche Kampf wie in allen anderen
ländern». Zu einer vertieften
Auseinandersetzung kam es allerdings auch dann
noch nicht, als der Kampf um die persönliche

und berufliche Existenz fürs erste
ausgestanden war. Morgenthau begann
zwar wieder zu schreiben, doch wählte er

nur solche Stoffe, die ihm vom
mitgebrachten Wissens- und Erfahrungsschatz

her vertraut waren: Er schrieb über
Europa.

Eine vertiefte Auseinandersetzung mit
dem neuen Umfeld begann dann erst, als

sich Morgenthau buchstäblich gezwungen
sah, die Werke amerikanischer Autoren
genau zu studieren. Im Frühjahr 1939

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER USA UND EUROPA

wechselte er vom Brooklyn College in
New York an die Universität von Kansas

City. Dort hatte er an zwei Fakultäten zu
lesen: zeitgenössische europäische Politik
am Liberal Arts College und (erstmals)
rechtswissenschaftliche Fächer an der Law
School. Letzteres bedeutete, dass er in den

sauren Apfel beissen und amerikanische
Jurisprudenz büffeln musste — und wie!
Die Vorlesungsunterlagen vermitteln einen
Eindruck von der Stoffülle, die er zu
vermitteln hatte: eine allgemeine Einführung

in das Recht, Strafrecht,
Verwaltungsrecht, Familienrecht, Arbeitsrecht,
Erbrecht, Rechtsgeschichte, Rechtsphilosophie

sowie Staats- und Völkerrecht -
«I had to learn an enormous amount of
stuff.»

Dass Morgenthau zwischen 1939 und
1943 intensiver lernte als jemals zuvor;
dass er mitunter nächtelang über der
einschlägigen Fachliteratur brütete; dass er
förmlich eintauchte in die amerikanische
Jurisprudenz und bald schon allgemeine
Kommentare und problembezogene
Expertisen schrieb — all dies bedeutete auch
die Hinwendung zu und eine direkte
intellektuelle Konfrontation mit «Amerika»,
mit spezifischen Denk- und
Argumentationsmustern der Amerikaner. Und jetzt
erst, im Rahmen dieser Konfrontation,
erlitt der Deutsche einen Kulturschock
intellektueller Art: Die Entdeckung des

Anderen wurde gleichzeitig zum schreckhaften

Erlebnis von Andersartigkeit.
Morgenthau war konsterniert. «Amerika» gab
nicht einfach andere Antworten auf wichtige,

ja existentielle Fragen; vor allem waren
es verkehrte Antworten aus seiner Perspektive.

In Entsprechung dazu die Reaktion:
Er ging daran zu korrigieren.

Dass er korrigieren musste, erklärt
sich vorab aus dem zeitgeschichtlichen
Hintergrund. Deutschlands Blitzkriege in
Europa und die ungebremste japanische
Expansion im Fernen Osten stellten auch
die Vereinigten Staaten vor ungeheure
Herausforderungen — und er, Hans
Morgenthau, lehrte Arbeitsrecht in Kansas

City. War dies sein Beitrag zum Wohle det
Menschheit? Im Dezember 1941, unter
dem Eindruck des japanischen Angriffs
auf Pearl Harbor, schrieb er frustriert an
einen Freund: «The events of this week have
made me feel more intensely than ever

before, on the one hand, the futility ofmy pre-

Die Entdeckung

des Anderen

wurde gleichzeitig

zum schreckhaften

Erlebnis von

Andersartigkeit.

sent occupation, and, on the other, the duty
to put whatever faculties I may have at the

disposal of the community.» Seit Hitlers
Überfall auf Polen hatte er nach Mitteln
und Wegen gesucht, im Rahmen seiner

Möglichkeiten einen nützlichen Beitrag
zu leisten. Aber jetzt erst sah er eine

Möglichkeit, dem Land einen wirklichen
Dienst zu erweisen, und zwar auf lange
Sicht hinaus: Was er versuchen wollte, war
auf Grundsätzliches gerichtet. «I tried to

confront what I considered to be the existential

political and social problems with the

ways in which the American tradition
attempted to come to terms with them.»

Vor diesem Hintergrund, und aus dieser
Motivation heraus, entstand im Zeitraum
zwischen 1940 und 1946 die Monographie

«Scientific Man vs. Power Politics».
Die Frage nach dem Inhalt des Buches
führt zu den tieferen, inhaltlichen Dimensionen

der Auseinandersetzung. Wie nahm
der Deutsche Amerika wahr? Was fiel ihm
auf, was stötte ihn? Was wollte er im ein-

_lr kozelnen korrigieren.
Es liegt auf der Hand, dass in diesem

Zusammenhang objektiv verschiedene
Traditionen — nationaltypische
Denküberlieferungen und Wissenschaftsstile vor
allem - eine wichtige Rolle spielen mussten.

«Im allgemeinen», so berichtet Franz
Neumann, «kam der deutsche Emigrant,
aufgewachsen in der Verehrung für Theorie
und Geschichte und in der Verachtung für
Empirismus und Pragmatismus, in einen
intellektuellen Kontext, der dem früheren
diametral entgegengesetzt war: optimistisch,
pragmatisch, ahistorisch.» Morgenthaus
eigene Wahrnehmung fügt sich nahtlos in
diese Schilderung ein und war von daher

geeignet, den erwähnten Kulturschock
intellektueller Art hervorzurufen. Nicht,
dass er überrascht gewesen wäre, alte
Vorurteile bestätigt zu finden. Was ihn
verblüffte, war das Ausmass der Verschiedenheit.

Anders waren die Amerikaner nicht
bloss in ihrer Art, konkrete Probleme
anzugehen. Anders waren sie nicht nur in
bezug auf banale Einschätzungen und

Erwartungen im alltäglichen Kontext. Die
Andersartigkeit ging tiefer. Sie berührte
Fragen, wie sie Immanuel Kant einst der

Philosophie in ihrer weltbürgerlichen
Bedeutung zugewiesen hatte. Was darf ich

hoffen? Was kann ich wissen? Was ist der
Mensch?

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 25



DOSSIER USA UND EUROPA

Amerikas verkehrte Antworten hatten
mit dem weltanschaulichen Fundament
zu tun, auf dem alle Denk- und
Lebensbereiche ruhen. Hier diagnostizierte der
Deutsche eine Krankheit im fortgeschrittenen

Stadium. Typische Symptome dieser
Krankheit waren unschwer auszumachen,
in «legalism», «moralism», «utopianism»,
«perfectionism», «empirism», «factualism»,
«formalism» und vor allem: «scientism». In
all diesen «-isms» erkannte Morgenthau
ungesunde Übersteigerungen, geistige
Fehlhaltungen, die es auch einzeln zu bekämpfen

galt. Hinter den Symptomen stand
indes die Krankheit selber, stand eine
verkehrte Grundansicht der Dinge, des

Menschen, der Welt — «a crisis ofphilosophy».

Das Tragische als Qualität
menschlicher Existenz

Morgenthau verstand sich als Beobachter
und Analytiker der Krise, gleichzeitig aber
auch als Medizinmann der zu heilenden
Krankheit. Im Zuge seiner Behandlung
verschrieb er dem Patienten heilsame
Substanzen: geistige Stoffe, die er
herübergebracht hatte aus der alten Heimat und
die hierzulande kaum jemand kannte. Er
unternahm es, «Amerika» vertraut zu
machen mit neuen vorwissenschaftlichen
Kategorien. Gegen das Grundübel eines

philosophisch verankerten Lebens- und
Fortschrittsoptimismus stellte er das «

Tragische als Qualität menschlicher Existenz».

Gegen übertriebene Erwartungen im
Zusammenhang mit dem, was Menschen
rational erkennen, planen, kontrollieren
können, verwies er auf die «Grenzen von
Wissenschaft». Den falschen Hoffnungen
eines dekadenten Liberalismus, den
Vereinfachungen eines naiven Legalismus,
dem missionarischen Eifer selbstgerechter
Moralisten hielt er «die Permanenz des

Politischen und die Autonomie von Politik»

entgegen.
Mit der zuerst genannten Kategorie

wendet sich Morgenthau gegen die Wurzel
allen Übels, den historischen Optimismus
der Amerikaner. Gemeint ist die Vorstellung,

dass die geschichtliche Entwicklung
insgesamt als erlösungsbringender
Vorgang zu verstehen sei, als aufsteigender
Fortschritt der Menschheit zum Guten.
Was den Fortschritt möglich macht,
entspringt nicht etwa göttlicher Macht oder

Was Morgenthau

wahrnimmt, ist

nicht nur eine

masslose

Selbstüberhebung des

Menschen,

sondern auch die

Verniedlichung

des Lebens

selber.

Gnade. Vielmehr wird darauf vertraut,
dass der Mensch von sich aus, kraft seiner
Vernunft dereinst imstande sei, alle
Probleme zu meistern. Der historische
Optimismus stellt das Gute auf Erden als

erreichbar in Aussicht. Damit verneint er
die Permanenz der Kluft zwischen Sollen
und Sein, zwischen Ideal und Wirklichkeit;

er verwischt den Gegensatz zwischen
Wollen und Können. Alles scheint
erkennbar, lernbar, machbar. Was Morgenthau

wahrnimmt, ist nicht nur eine
masslose Selbstüberhebung des Menschen,
sondern auch die Verniedlichung des

Lebens selber, «trivial optimism for which

life dissolves into a series of little hurdles
which, one after another, increasing skill
cannot fail to overcome».

Solche Überheblichkeit und Trivialität
ist dem Deutschen unerträglich. Um ihr
zu begegnen, um sie von Grund auf zu
bekämpfen, holt er — ganz im Geiste seines

Lehrers Nietzsche und in bester deutscher

Tradition — die Dimension der Tragik

in die Geschichte zurück: «the tragic
meaning of life», «the tragic sense of life»,
«the tragic character of human life», «the

tragic element», «the tragic condition»,
«tragic antinomies», «tragic complexities».
Der Vorstellung einer aufsteigenden Linie
des Fortschritts zum Guten stellt er damit
jene Auffassung entgegen, die es zu tun
hat mit dem Unabwendbaren, Unentflieh-
baren im Menschenlos.

Was also darf ich hoffen?'— Wo der
historische Optimismus den Fortschritt und
klare Lösungen in Aussicht stellt, verweist
Morgenthau auf die immerwährende
Wiederkehr des Gleichen, auf unabwendbare,
eben: tragische Widersprüche und
Gegensätze menschlichen Daseins. An die
Stelle des ewigen Friedens tritt die Permanenz

des Kampfes unter Menschen. Der
Sieg des Guten wird ersetzt durch den
immerwährenden Konflikt zwischen Gut
und Böse. Der Deutsche in Amerika:
«redlich aber düster», um mit Nietzsche zu
sprechen.

Die Grenzen von Wissenschaft

Die amerikanische Wissenschaftsgläubigkeit

begann Morgenthau dann erst zu
beschäftigen, als er 1943 von Kansas City an
die University of Chicago wechselte, in
eine Hochburg des amerikanischen Szien-

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER USA UND EUROPA

tismus. Das Programm der Chicago-Schule
war gänzlich durchdrungen von der
Fortschrittsgläubigkeit des historischen
Optimismus. Charles E. Merriam und seine
Schüler schienen im Glauben daran zu
leben, dass die Bedingungen des Alltagslebens

prinzipiell rationalen Wesens seien,
dass sie nach erkennbaren Regeln funktionierten,

dass man mit ihnen «rechnen»,
ihr Verhalten «kalkulieren» könne. Von
daher vertrauten sie auf die Erkennbarkeit
sozialer Phänomene mittels quantitativer
Erkenntnismethoden, pochten sie auf die

Schaffung einer am Vorbild der
Naturwissenschaften orientierten brave new science

ofpolitics.
Die Verstiegenheit solcher Ansprüche

provozierte Morgenthau. Er zog es

allerdings vor, den Fakultätsgenossen nicht
direkt an den Karren zu fahren. In «Scientific

Man vs. Power Politics» blitzt selten

nur Polemik auf, die offen nach Chicago
zielt. Statt dessen polemisiert Morgenthau
in allgemeiner Form gegen die szientisti-
sche Grundstimmung innerhalb der
amerikanischen Sozialwissenschaften schlechthin.

Einmal mehr verweist er dort auf
Grenzen, wo andere Grenzen nicht
wahrhaben wollen.

Zugegeben, sagt der Deutsche: Der
Mensch baut Raketen, er fliegt durch die
Luft. Die radikal gesteigerte Herrschaft
über die aussermenschliche Natur schuf
indes allzu früh die Erwartung analoger
Möglichkeiten im sozialen Bereich; die

Erwartung also, dass die Sozialwissenschaften

eines Tages leisten würden, was
die Naturwissenschaften zu leisten schon
imstande waren. Allein, wer im komplizierten

Netzwerk sozialer Interaktion an
die Möglichkeit präziser Aussagen oder

gar an Prognosen, an «soziale Planung»
und dergleichen glaubt, träumt an der
Wirklichkeit vorbei. Denn was kann ich
wissen*. — Wieder heisst es: sich bescheiden.

Wenn menschliches Verhalten
überhaupt rationaler Analyse zugänglich ist,
dann nur in engen, engsten Grenzen. Der
Wissenschafter kann individuelle
Handlungen und soziale Phänomene im
nachhinein auf bestimmte Erscheinungsformen

und typische Konstellationen hin
untersuchen und klassifizieren — er kann
sie aber nicht prognostizieren. Vom
Wissenschafter totales Wissen und daraus die

endgültige Lösung sozialer Probleme zu

Das Politische

ist darum nicht

aus der Welt

zu schaffen,

weil es in der

Natur des

Menschen fest

verankert ist.

erwarten, ist nach Ansicht Morgenthaus
absurd. Naiv ist schon die Hoffnung darauf,

derlei könnte je gelingen. Wer glaubt,
über das Wissen und die Macht zu
verfügen, gesellschaftliche Prozesse nach
seinem Geschmack zu gestalten, wird mit
einiger Wahrscheinlichkeit grossen Schaden

anrichten, weil er dieses Wissen in Tat
und Wahrheit nicht besitzen kann.

Die Permanenz des Politischen

Im amerikanischen Szientismus erkannte
Morgenthau ein typisches, nicht aber das

gefährlichste Symptom der zugrundeliegenden

Krankheit. Die bedrohlichsten
Nebenwirkungen zeitigte das Übel an
einer anderen Front - dort nämlich, wo sich
das Schicksal der freien Welt in den Jahren
nach dem Zweiten Weltkrieg entscheiden
musste: im Bereich der Politik. Solange
die Aussenpolitik der Vereinigten Staaten
auf falschen gedanklichen Prämissen
beruhte, konnte sie nur durch Zufall richtig,
also klug und ausgewogen sein. Folglich
galt es, zuerst die Prämissen richtigzustellen

— nicht konkrete Politik, sondern das

Denken über Politik schlechthin. Von
daher das intellektuelle, gleichzeitig aber
eminent praktische Anliegen des Deutschen

in Amerika: Er schrieb «for the

theory and, in the long run, for the practice
ofpolitics».

Im politischen Lebensbereich manifestierte

sich die vom historischen Optimismus

bestimmte Denkweise vorab im
«liberalism». Auch dieser «-ism» stand im
Sprachgebrauch des Deutschen füt etwas
Ungesundes. Gemeint war «decadent
liberalism» als verfehlte Art und Weise, über
Politik zu denken und damit: Politik zu
treiben. Der dekadente Liberalismus von
Weimar hatte versagt; versagt hatte der
naive Liberalismus eines Neville
Chamberlain. Doch in Amerika schien niemand
bereit, daraus die nötigen Lehren zu
ziehen. Der machtpolitischen Wirklichkeit
stellten die Amerikaner noch immer allerlei

Formeln und Rezepte aus anderen
Lebensbereichen gegenüber: «free trade»,
«international law», «international
organization» und dergleichen. Was Morgenthau
wahrnahm, war die eigentliche Nichtanerkennung

von Politik oder doch die Hoffnung

darauf, diesen Bereich früher oder

später «ersetzen» zu können. Im Voka-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 27



DOSSIER USA UND EUROPA

bular eines dekadenten Liberalismus
erkannte er den Versuch, Politik als

autonome Sphäre abzuschaffen. Hier setzte die

Kritik des deutsch-jüdischen Emigranten
an, eine deutsche Kritik in ihrem Kern.

Um die in Amerika verbreitete Vernebe-

lung der politischen Wirklichkeit zu
beseitigen, muss das Politische als solches
und als schlechthin unnegierbar
herausgestellt werden. Der liberalen Negation des

Politischen stellt Morgenthau datum die
Position des Politischen gegenüber, will
heissen: die Anerkennung der Wirklichkeit

des Politischen. Diese Anerkennung
ermöglicht die unpolemische Analyse
dessen, was ist, und bereitet dadurch sachgerechtes

Handeln vor.
Gegen liberale Hoffnungen auf baldige

Ersetzung des Politischen behauptet
Morgenthau also die Permanenz des Phänomens.

Das Politische ist darum nicht aus
der Welt zu schaffen, weil es in der Natur
des Menschen, in den «ursprünglichen
Kräften der menschlichen Seele» fest verankert

ist. Der Kampf um Macht als

Grundcharakter sozialen Lebens, angelegt und
auf «ewig» verankert in der menschlichen
Natur: Lässt sich die Position des Politischen

konsequenter formulieren? - Die
Gegner freilich argumentieren mit
gleicher Konsequenz, wenn auch unter
umgekehrten Vorzeichen: Machtpolitik ist eben

nicht notwendig mit dem menschlichen
Leben verbunden! Der Mensch ist nicht
von Natur aus gefährlich, sondern
lernfähig, erziehbar, vernünftig. An dieser
Stelle wird deutlich, dass der Streit
zwischen Morgenthau und seinen Gegnern,
zwischen Position und Negation des

Politischen, zwischen Idealisten und Realisten
letztlich zurückgeht auf einen anderen
Streit — auf einen Streit um die Frage: Was

ist der Mensch? Strittig ist zuletzt, ob der
Mensch ein gefährliches oder ungefährliches,

ein riskantes oder ein friedfertiges,
nicht-riskantes Wesen ist. Die problematische

oder aber die unproblematische
Auffassung des Menschen erscheint als

Ausgangspunkt, der das weitere Denken über
Politik entscheidet. Fast unmerklich mündet

also Morgenthaus Kritik des Liberalismus

zuletzt wieder in die Kritik jenes
Menschenbildes, das dem historischen
Optimismus zugrunde liegt.

Position des Politischen bedeutet auch:

Behauptung der Autonomie von Politik ge-

Was Wunder,

wenn er nunmehr

mit heiligem

Ernst diese

falschen Ideen

bekämpfen, wenn

er dabei in

die einseitige
Überspitzung

seiner Argumente

verfallen musste?

gen die Übergriffe des scientific man —

gegen alle Versuche, politische Begriffe und
Gesichtspunkte ihrer Gültigkeit zu berauben

und den Normativitäten von Ökonomie,

von Recht und Moral zu unterwerfen.

Was Morgenthau anstrebte, war die
Emanzipation einer der politischen Realität

angemessenen Perspektive. Dabei
sollte die eigene, deutsche Tradition (des

analytischen Realismus bei Nietzsche, Weber,

Schmitt) jene verkehrte Beurteilung
von Mensch und Welt ersetzen, welche an
der aussenpolitischen Front die freie Welt
an den Rand des Abgrunds geführt hatte.

«Scientific Man vs. Power Politics» ist
ein «vielfach missverstandenes Buch»
geblieben; es blieb aber auch und bis zuletzt
Morgenthaus liebstes intellektuelles Kind

- «the book I most favor». Mit Herzblut
war es geschrieben, entstanden im Zuge
einer leidenschaftlichen Auseinandersetzung

mit jenem Amerika, wie er es damals
kennenlernte. Jenes Amerika, so befand
der deutsch-jüdische Emigrant, war in
mancherlei Beziehung auf falsche, gefährliche

Wege geraten. Auf der Grundlage
verkehrter Grundansichten glaubte es

noch immer an Möglichkeiten, an

Programme und Konzepte, die er selber schon
im Deutschland der zwanziger, spätestens
aber im Europa der dreissiger Jahre an der
brutalen sozialen und politischen
Wirklichkeit hatte zerbrechen sehen. Was Wunder,

wenn er nunmehr mit heiligem Ernst
diese falschen Ideen bekämpfen, wenn er
dabei in die einseitige Überspitzung seiner

Argumente verfallen musste? Kein Wunder

aber auch, wenn er sich gerade
dadurch einen Ruf erwarb, der ihm fortan
vorauseilen sollte, und den er auch in
späteren Jahren nicht mehr gänzlich zu
korrigieren vermochte.

¦...¦¦., ¦¦¦¦.¦¦:¦¦ : ¦¦... ¦ ¦¦

SPLITTER

Wenn es möglich sein wird, werde ich den Sommer

über mich irgendwo in Amerika verkrümeln. Warum

sollte so ein alter Kerl nicht auch einmal so etwas

wie relative Ruhe haben?

Albert Einstein an Max Born, Princeton, 22. März 1934

_8 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER

Margrit V. Zinggeler,
gebürtige Thurgauerin,
die an der Universität
Zürich Anglistik
studierte, unterrichtet
Deutsch an der Hamline

University und

Wirtschaftsdeutsch am

Germanie American

Institute in St. Paul,

Minnesota USA. Sie

promovierte mit einer
Dissertation über '(Literary
Freedom and Social

Constraints in the Works

of Swiss Writer Gertrud

Leutenegger» (Rodopi,

Amsterdam 1994)
an der University of
Minnesota, Minneapolis.

Die Flucht in die USA
Amerikabilder der ostdeutschen Autorin Gabriele Eckart

und von Schriftstellern aus der deutschen Schweiz

Viele schweizerische Autorinnen und Autoren sehen bei der
literarischen Aufarbeitung ihres Amerika-Aufenthaltes
negative Vorurteile bestätigt. Für Gabriele Eckart,
die 1984 aus der DDR floh, bedeutet die Vielfalt der

Kulturen in den USA eine nie gekannte Freiheit.

USA-Europa: das ist der
Westen, das bedeutete vor zehn Jahren
Freiheit für die ostdeutsche Schriftstellerin

Gabriele Eckart, einziger wirklicher
Ausweg vom staatlichen Psychoterror und
von den Stasibespitzelungen. Die Flucht
gelingt via Frankfurter Buchmesse, wo
sich das literarische Europa trifft. Aber sie

klammert sich an den «Rettungsring
Amerika»1, die USA, die sie 1987 auffangen.

USA: das ist der Westen, das bedeutet
seit Max Frisch eine ungewöhnliche Freiheit

von der schweizerischen Enge für
Schweizer Schriftsteller und seit Gertrud
Wilker «eine schreckliche Freiheit aber

mit Genuss» (Collage USA, 1968) auch
für einige Schweizer Schriftstellerinnen.
Warum fliehen so viele Schweizer Autorinnen

und Autoren in die offene, aber mit
Klischees überladene amerikanische Grösse?

Ist Flucht wirklich Kompensation, wie
Paul Nizon meint? Wie wird das

Entgrenzungserlebnis später in der heimatlichen
Schweiz aufgearbeitet? Bekommt Europa
eine neue Perspektive?

Europa: «Bohemian»-Fluchtort für
amerikanische Künstler, eine Art spill over
effect, von dem auch USA-College-Studenten

und die Angehörigen der high society

ergriffen werden. Europa bedeutet für sie

Kunst, wahre Kunst, die kleinen Orte der

ganz Grossen in der Kunstgeschichte, ein
exzentrischer Katalysator für die eigene
Kunst, Ernest Hemingway, Gertrude
Stein, den Malern und Musikern folgend.

USA-Europa: das Eine ist das Andere
von beiden! Die Amerikaner und die
Schweizer dürfen fliehen, sich entgrenzen,
wenn der eigene Raum durch die Oppu-
lenz zu klein oder geistig zu leer geworden
ist. Die Möglichkeit des Unbekannten
im stereotyp bekannten Amerika- bzw.

Europa-Bild vermag immer wieder zu
locken. Vielleicht ist es für das Ich dort
doch anders, als die anderen sagen.

Windflüchter

Gabriele Eckart musste fliehen, ihr Leben

war in Gefahr. «Und in den USA? Hier ist
es mir wohl, merkwürdigerweise: weiss mich
doch mein zeitungsbelesener Kopf im ärgsten
Kapitalismus der Welt!», der auch den
Schweizer Schriftstellern kategorischer als

der eigene eingeschrieben ist. Gabriele
Eckart erfasst jedoch mit dem «guten
fremden Blick» eines «Windflüchters» jene
Bilder, die in der Überfülle von deutschen
Büchern über Amerika besonders profilieren,

sowohl den Aufbau, den Inhalt und
die Funktion betreffend.

« Wir DDR-Bürger sind Windflüchter,
erkannte ich einst auf der Insel Hiddensee,

angesichts der sturmgebeugten Kiefern: Das
Andenken gegen den Widerstand macht

unsere Identität aus; in einer Gesellschaft
normal gewachsener Leute können wir nicht
bestehen. Nun bin ich, Windflüchter, in
Amerika? »

Ein Windflüchter ist Gabriele Eckart,
geboren 1954 in Falkenstein / Vogtland,
zuerst staatlich geförderte und eine im
DDR-Sozialrealismus verankerte
Jungschriftstellerin. Doch schon in den Protokollen

«So seh ick die Sache»3 von 1984
lässt die Autorin die Menschen, Arbeiter
auf ostdeutschen Obstplantagen, selbst

sprechen und differenziert reflektieren.
Dabei enthüllt sie eine Realität, die dem
DDR-Staat mehr als unangenehm ist. Sie

witd entwurzelt, aber entkommt.
Das Amerika-Buch Gabriele Eckarts

besteht aus zwei Teilen: der erste, wesentlich
kürzere Teil enthält subjektive Erfahrun-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 29



DOSSIER USA UND EUROPA

gen und Empfindungen in Texas, Minnesota,

Alaska und Utah von 1988 bis 1991,

wo sich der «Kulturschock auflöst» und
«der gute fremde Blick» kritisch entwickelt
und verschärft wird. Während der ersten
Jahre in den USA erlebt sie das Amerika
«als Funktionsträger in einer
Universitätsmaschinerie», die «der in Europa so

vertrackt gleicht». Es ist diese akademische
Welt, in welche die Schweizer Schriftstellerinnen

und Schriftsteller (u. a. Walter
Vogt, Christoph Geiser, Hugo Loetscher,
Peter Bichsel, Friedrich Dürrenmatt,
Max Frisch, Urs Widmer, Hanna Johansen,

Adolf Muschg, Herbert und Yvonne

Meier, Eugen Gomringer, Eveline Hasler,

Urs Jaeggi, Jürg Federspiel, Erica
Pedretti) als writer in residence und Swiss

chair von verschiedenen Colleges und
Universities eingeladen wurden. «Das ist
nicht AMERIKA» (Eckart), sagt man ihnen,
und die Suche beginnt, weg von den
Colleges in den Cities und Suburbs, in der
Wüste4, in den Slums, am Pazifik. Dort
entdeckt Gabriele Ekkart die multidimen-
sionalen «Amerikas».

«Und <alle diese Amerikas) suchen

aufgrund der ihnen gemeinsamen historischen

Wurzellosigkeit nach etwas wie einer Identität,

nach einer Selbstdefinition. DAS ist

für mich der einzige sichere Grundzug des

amerikanischen Lebens, und natürlich mag
ich ihn, weil ich, ehemals Windflüchter,
selbst auf der Suche bin. Diese Heterogenität

ist es, die mich, Abkömmling eines

egalitären Systems, an Amerika reizt.»
Sie erlebt «neue Augen schenkt dir ein

neues Land» und teilt nun die
selbstbestimmende Seinsfrage mit der amerikanischen

Gesellschaft. Dabei wird ihre
Identitätssuche immer wieder behindert und
durch das Gespenst DDR und die «grinsende

Fratze der DDR-Staatssicherheit»
im regelmässig wiederkehrenden Alptraum
unterbrochen. Die Schweizer dagegen
haben es, angesichts ihrer Geschichte,
gewiss nicht schwer, unbekümmert und
freundlich ihrer «Sister Republic»5
gegenüber zu sein, würde man meinen.
Doch davon später!

Malen - ein Prinzip des Schreibens

«In den Augen vieler Ostdeutschen sind
Amerikaner Exoten, in denen der Westdeutschen

Idioten, beides blödsinnige Vorurteile

Gabriele Eckart

arbeitet ihre

DDR-Erfahrungen

auf, indem

sie durchwegs

Lebensläufe der

Gegenöffentlichkeit

und des

subkulturellen

Milieus

artikuliert.

— erwachsen aus dem Mangel an Begegnungen

mit wirklichen Amerikanern», meint
Gabriele Eckart, und sie macht sich mit
ihrem Tonband auf, den Amerikanern
eine eigene Stimme zu geben. Basierend
auf diesen Tonbandaufnahmen zeichnet
sie Porträts von nonkonformen Individualisten,

die in den verschiedensten
Landschaften und sozialen Schichten zu Hause
sind. Die Inhaltsangabe liest sich wie ein
Gedicht mit zeilenbeginnendet Anapher,
das den Titel «Amerikaner» haben könnte:
«Eine (Ost-)Deutsche in New York

Ein Maler in der Wüste

Ein Teenager
Eine Schwarze mit weissem Ehemann
Ein Millionär
Ein Peruaner in den USA
Eine Dakota-Indianerin
Historiker
Ein Goldgräber
Eine Bürgerrechtlerin der Homosexuellen
Ein junger Einwanderer aus Jamaika
Kamikaze-Kid oder Ein Vietnam-Veteran»

Da ist der «Maler der Wüste», der um
das gleiche Prinzip der wirklichen Darstellung

wie die Autorin Gabriele Eckart
bemüht ist. Beide möchten das repräsentieren,

was ihnen die wahre Wirklichkeit
vermittelt, sie das wahre Amerika, er das

wahre Licht. Der Maler der Wüste wird
stets durch den sinnlichen Eindruck
überwältigt, und sie, die Malerin mit Worten,
konstatiert, sie leide an der Unmöglichkeit,

das, was sie über Amerika wisse, und
das, was ihr ihre Sinne vermitteln, «unter
einen Hut zu bringen». Das Prinzip seines

Malens ist das Prinzip ihres Schreibens.
Der Maler sitzt während Wochen um den
Lake Powell und berichtet:

«Etwas ist an dieser Landschaft, das mich
nicht mehr abreisen lässt. Ich will malend
herausfinden, was es ist. Etwas Magisches,
das ich sonst nirgendwo wahrnahm. Aber
wie bringst du das auf die Leinwand?
Eigentlich male ich nicht, was ich sehe,

sondern ich male aus der unbewussten Erinnerung

an das heraus, was mein Auge hier
erfuhr Wirklich sehen kannst du sie (die
Landschaft) indessen erst, wenn du Distanz
zu ihr besitzt. Es bedarf eines Risses in
Raum und Zeit.»

Der Autorin gelingen die vielfarbigen
literarischen Porträts, weil sie den «Riss in
Raum und Zeit» erfuhr. Sie arbeitet ihre
DDR-Erfahrungen an den Schattierungen

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER USA UND EUROPA

der Porträts auf, indem sie durchwegs
Lebensläufe der Gegenöffentlichkeit und
des subkulturellen Milieus artikuliert. Sie

präsentiert die Differenzierungen von
Lebensstilen, die in der ehemaligen DDR
jegliche Legitimation verloren hatten. Der
schmerzende Bezug zur DDR wird im
Laufe der Protokolle immer seltener
reflektiert. Es konstituiert sich eine Semantik

der Selbstbeschreibung innerhalb der
amerikanischen Gesellschaft, die Gabriele
Eckart, infolge des früher zwangsmässig
erlebten sozialistischen Klassenausgleichs,
euphorisch, aber doch auch kritisch, mit
persönlicher und politischer Freiheit
relativiert. Sie selbst spricht von ihrer
«Amerika-Euphorie» und gesteht: «(...) bei aller
Ernüchterung nehme ich die USA in Schutz.
You don 't love America because, sagt Faulkner,

you love it despite, not for the virtues,
but despite the faults. Meine Liebe zu
Amerika ist ebenso strukturiert, obschon

Amerika nicht, wie in Faulkners Fall, mein
Heimatland repräsentiert. »

Gemäss dem Differenzierungsprinzip
der Selbstcharakterisierung6 lieben alle
Erzählenden ihr Amerika und geben sich

ungemein tolerant und unabhängig. «Jeder

besitzt, im Unterschied zu jenem
Gesellschaftssystem, aus dem Sie stammen (DDR),
die Chance, frei zu sein. Nur verspielen die
meisten sie», meint der Maler der Wüste.
Die lesbische Bürgerrechtlerin der
Homosexuellen kann hier mit einem intensiven
Selbstwertgefühl in der radikalen Gegenkultur

leben.
« Was mir an Amerika gut gefällt, ist die

Vielfalt der Leute. Kannst du einen nicht
leiden, brauchst du dich nur umzudrehen,
da steht einer, den du magst. Ich bin glücklich,

Amerikanerin zu sein. Wie radikal ich

es auch in Frage stelle, dieses Land erkennt
mich an. Ein herrliches Landi Freilich
darfst du nicht aufhören, ihm von Zeit zu
Zeit einen Arschtritt zu geben, damit es sich

vorwärtsbewegt. »

Im Zentrum der Selbstbeschreibung der
meisten porträtierten Amerikaner steht
dominierend die Relation zu Gott bzw.

zur Spiritualität, was sich wiederum
divergierend zum Atheismus der (ost-)deut-
schen Autorin verhält, die fasziniert vom
Glaubens- und Gesellschaftssystem der
Mormonen in Utah berichtet. Der Hillbilly

«Säufer und Krakeeler», der in einer
winzigen Blockhütte in Arkansas aufge-

Die Divergenz

des Glaubens

spricht in

besonderer Art

und Weise an,

weil sich der

religiöse oder

spirituelle Glaube

der Realitäts-

beschreibung der

Selbstbestimmung

entzieht.

wachsen und jetzt ein amerikanischer
Millionär ist, verdankt seinen Reichtum Jesus
Christus. Der Peruaner bedauert, dass er
nicht religiös ist: «Die Amerikaner sind
Teil einer Kirchgemeinde. Jeden Sonntag
gehen sie hin, fühlen sich dieser Gemeinschaft
zugehörig...» Für die Dakota-Indianerin
ist Spiritualität «eine schöpferische Energie»
wie auch für den Maler der Wüste. Die
Schwarze, die mit ihrem weissen Ehemann
den schwarzen Gottesdienst besucht,
beschreibt Gott als «das geheime Zentrum
unseres Lebens» und den Glauben an Gott
als «eine Art Bewusstsein für das andere, das

dir hilft, aus dem Gefängnis des eigenen Ich
herauszukommen». Sogar die Bürgerrechtlerin

der Homosexuellen geht «gern in die
Kirche». Diese Divergenz des Glaubens,
der sich in den verschiedensten amerikanischen

Gesellschaftsklassen in eine universale

Seins-Energie transformiert, spricht
die (ost-)deutsche Autorin in besonderer
Art und Weise an, weil sich der religiöse
oder spirituelle Glaube der Realitätsbeschreibung

der Selbstbestimmung
entzieht.

Die Charakterisierung der Einheit
durch Differenz wiederholt sich in den
Porträts auf weiteren gemeinschaftlichen
Interaktionsebenen.

In jeder Domäne sind die multikulturellen

Unterschiede provokativ dargestellt
und funktionieren als nicht-schichtenspezifische

Heimat. Der linksintellektuelle
Historiker behauptet:

«Amerikaner sind Individualisten, das

verbindet sie alle miteinander, gleichviel,
welcher Schicht sie angehören. Die Propaganda

gegen die Gewerkschaft tat ein übriges.

Hinzu kommt die Klassenmobilität

auf dieser Grundlage kann keine
Arbeiterbewegung entstehen jeder Arbeiter
hatte nur mehr ein Ziel: aufsteigen. Nicht
als Klasse, sondern als Individuum.»

Er selbst sieht sich als unamerikanisch,
als Schöpfung seiner Lektüre. Sein

«Hauptanliegen ist der Kampf gegen den

Rassismus».

Der «gute fremde Blick» Gabriele Ek-
karts, sensibilisiert im SED-Staat durch
Unterdrückung und Subversion, haftet
immer wieder an der komplexen Problematik

des Rassismus im multikulturellen

Gesellschaftssystem der USA. Die
Schwarze, die in Alabama mit der «Angst

vorm Ku-Klux-Klan» aufwuchs, die India-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 31



DOSSIER USA UND EUROPA

nerin, die erzählt, das viele Kerle meinen,
«eine indianische Frau sei eine Prostituierte»,

und der Jamaikaner, der in die
Armee ging, für viele Schwarze «die einzige
Chance, soziale Sicherheit zu erwerben»,
erleben die subtile oder offene Diskriminierung

aufgrund ihrer Hautfarbe täglich als

Widerspruch zu Selbstbestimmung und
Identifikation als freie US-Bürger.

Gabriele Eckart fragt frustriert: «Mit
welchem Recht bläht sich unsere weisse Kultur,

deren Funktionsträger ich bin, derart
selbstgerecht auf?»

Die Geschichte von «Kamikaze-Kid
oder ein Vietnam-Veteran», einem Kopfjäger,

ist zugleich Klimax und Destruktion
des fremden Blicks. Die Brutalität, die
man den amerikanischen Soldaten nachsage,

sei die Wahrheit, meint er. Er kam
davon, braucht heute das Ritterkreuz
nicht mehr. «Ich selbst habe alle Verbindungen

zur Regierung und zum Militär
abgebrochen. Nehmt eure Unterstützungsschecks,

hab ich gesagt, und wischt euch

damit den Arsch ab.» Gut, dieses Attribut
gibt er trotzdem dem Land, das ihn im
Vietnam-Krieg «in ein Tier verwandeln»
liess:

«Amerika [ist] ein gutes Land für mich.
Es rennt gegen Wände, es stürzt in Gruben
— wie ich. Doch am Ende lernt es Und
was auch immer ihr über Amerika hören

werdet, es ist ein gutes Land. Manchmal
braucht es Leute, die es führen, manchmal
Leute, die es anschreien. Die sind genauso
wichtig. Aber im allgemeinen ist es ein gutes
Land. »

Emily Kempin-Spyri in den USA

Es ist ein gutes Land, auch für die Schweizerin

Emily Kempin-Spyri, die Protagonistin

in Eveline Has lers «Wachsflügel-
frau»7. In New York kann sie werden, was

man ihr in der schweizerischen Heimat
verweigert: Anwältin und Dozentin. Im
Herbst 1888 sieht sie zum erstenmal die

Liberty Statue «Kolossalfrau des Rechts;

die Freiheit — eine Frau, dachte sie». Doch
geht sie in die Neue Welt und trägt die
alte mit; Zürich, eine «unsichtbare
Angelschnur der Widerhaken in der
Herzmitte». Der Riss in Raum und Zeit gelingt
ihr nicht: «22 Kisten aus Zürich, einen
brotlosen Ehemann, drei kleine Kinder, ein
heimwehkrankes Dienstmädchen. Ohne An-

Gut, dieses

Attribut gibt er

trotzdem dem

Land, das ihn im

Vietnam-Krieg

«in ein Tier

verwandeln» Hess.

hang könnte sie sich frei bewegen, sich

hinüberschwingen in dieses Zukunft versprechende

Manhattan.» Trotz allem schafft sie

es, als erste europäische Frau und Juristin
Vorlesungen an der juristischen Fakultät
der University of the City of New York zu
besuchen und ein Jahr später die erste Law
School for Women in den USA zu gründen

und dort zu dozieren.
Die USA ein Land für Pionierinnen,

Emily sieht es: «Die Frauen sind selbstbe-

wusster als in Europa. Sie wachsen freier
auf, interessieren sich für Politik und
Geschäfte (...)» Hier kann sie eine neue Ära
für Juristinnen in den USA und Europa
schaffen. Ihr persönlicher Preis: Zerrüttung

der Familie und Krankheit. Der
Widerstand wird zum Geschwür, ein «Mann
in ihrem Bauch» wächst, der (oder das) sie

im Irrenhaus umbringt.

«In seiner Negativität kaum mehr
überbietbar»

Ein Irrenhaus ist New York für Jürg
Federspiel, ein «Museum des Hasses»8

(1969). Kritiker Peter Ensberg9 bezeichnet

das Buch als den negativsten Reise-
und Erfahrungsbericht der neueren
deutschen Amerika-Literatur, das «in seiner

Negativität kaum mehr überbietbar» ist.
Wie Max Frisch in seinem «Tagebuch
1966-1971»10 beschreibt auch Federspiel
in geradezu masochistisch klingender
Anklage grausame US-Realitäten: den

Vietnam-Krieg, Gewalt, Kriminalität, Armut
und Rassenhass. «Museum des Hasses» ist
vorwiegend eine wirre Repräsentation von
höllischen und allegorischen Szenen des

Sündenpfuhls New York, wo die korrupten

Reichen den Teufel mit den elenden
Armen tanzen lassen. Aus was für einer
Motivation heraus geht Federspiel von der
Schweiz weg und dem Hass in den USA
nach? Eine Korrelation besteht; er sieht
Hass mit Liebe gekoppelt.

«Wissen Sie», fragt mich ein schwarzer
Student, «wann die Weissen begonnen
haben, die Schwarzen zu hassen? Nein,
nicht nach dem Bürgerkrieg, nicht nach der

sogenannten Abschaffung der Sklaven.
Schon früher. Als der weisse Herr die Nächte
lieber im Hinterhof bei den Sklaven
verbrachte und seine milchbraunen Bastarde
mehr liebte als seine weissen Kinder...
damals fing der Hass an.»

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5



DOSSIER USA UND EUROPA

Federspiel wie auch Max Frisch, der zur
gleichen Zeit in New York lebt, gehen
lieber in die Hinterhöfe New Yorks; sie

lieben die Subkultur und beschreiben die

Dystopia dieser Stadt mit sichtlicher Lust.
Der Enge der Schweiz entflohen, tauchen
sie in den Schmutz der Metropole, ihre
Inspirationsquelle! — «Das extreme Lm-
Recht-Sein von Oben bis Unten, von Links
bis Rechts, von Schwarz bis Weiss ist Opium
für alle Teile. Hier möchte man
zugrunde gehen.» Dieser Freudsche
Todeswunsch ist praktisch allen Amerika-Bildern

von Schweizer Schriftstellerinnen
und Schriftsteller eingeschrieben. Sogar
Gertrud Wilkers subjektive «upper-middle
class-Erfahrungen» von «Vogelfreiheit» in
Kansas und Buffalo in den Jahren
1962-1964 implizieren den Tod durch die

Wiedergeburt ihrer Sprache.
«Ich habe die deutsche Sprache hier noch

einmal erlernt, bewusst, als ein Spiegelbild
meines Lebensanteils, als Hort meiner Identität.

Sie stellte mir meinen Namen, ein

sprachlich fassbares Ich zur Verfügung, sie

enthielt in dieser fremden Welt die
Zusammenfassung meiner eigenen. Ich hörte wie
kaum vorher aus ihr das Leben ausschlüpfen,

sie stand mir ganz allein und zugleich
auf dem Hintergrund einer unsichtbaren

Gemeinschaft zur Verfügung.» («Elegie auf
dieZukunft», S. 147) n.

Loetschers ausgesparter Mittelpunkt

«Freiheit der Persönlichkeit, nie habe ich sie

so erfahren und genossen...» ist das Fazit

von Gertrud Wilkers Erlebnissen, eine

Freiheit, die bei Walter Vogt und Hugo
Loetscher zu einem Spiel mit dem Tod
führen. Beide Schriftsteller waren writer
in residence an der University of Southern
California in Los Angeles, «der Grossen

Orange — lauter Schnitze um ein Nichts»11-.

Diese Stadt offeriert beiden einen ästhetisch

leeren Raum, der paradoxerweise mit
Klischeebildern der USA und des
dekadenten Hollywoods gefüllt ist, wo beide
älteren Schweizer Schriftsteller
autobiographisch mit Identität und internali-
sierten Heimatzeichen experimentieren
können. H. in Loetschers Geschichte reist
immer wieder metaphorisch und tatsächlich

in die Wüste, ins Todes-Tal und an
die Pazifikküste: «Von diesem Ende aus war
es nicht möglich gewesen, weiterzuziehen,

Die utopische

Funktion des

offenen Endes

des Pazifiks steht

in Opposition zu

den Reflektionen

über antiutopische

Szenen

des alltäglichen
Konsumentenlebens

in den

USA.

um in irgendeinem Westen ein verheissenes

Land zu finden. Zog man von hier aus
westwärts, kam man in den Osten.»

Die utopische Funktion des offenen
Endes des Pazifiks steht in Opposition
zu den Reflektionen über antiutopische
Szenen des alltäglichen Konsumentenlebens

in den USA. Auch Loetschers Auge
haftet am stereotypen Amerika-Bild. Auch
er beschreibt die amerikanische Heterogenität,

aber mit genau der selbstgerechten
weissen Aufblähung, die Gabriele Eckart
so bitter anklagt. Die Szene spielt sich

vor Spielautomaten ab; H. schaut wie in
einem exotischen Zoo, sein Blick bleibt
fremd:

«Alle Rassen hatten sich versammelt. Nicht
nur blonde und hochgewachsene Angelenos,
sondern auch gedrungene Mexikaner; einige

trugen aufdem Unterarm die Tätowierung
ihrer Gang. Dem Indianer baumelte bei
jedem Schuss der Zopf Aus den Gesässtaschen

der Neger schauen Bürsten und Kämme, mit
denen sie sich in den Kampfpausen durch
die Afro-Frisuren fuhren. Vietnamesen und
Koraner duckten sich sprungbereit, als

pirschten sie durch den Dschungel.»
Mit noch grösserer egozentrischer Arroganz

kritisiert Loetscher spirituelle Gruppen

in den USA, die Gabriele Eckart so
faszinieren. All diese sarkastisch
festgehaltenen Amerika-Bilder funktionieren als

eine Lacansche Kette von Signifikanten
des Anderen und Andersartigen. Wie wird
H. die Ausländer, die schwarzen Asylanten
und vor allem die Andersgläubigen in der
Schweiz, sehen, wenn er schon in den
USA die Afro-Amerikaner degradierend
als Neger bezeichnet? Es ist zu bezweifeln,
das H. etwas für die Schweiz und für
Europa gelernt hat. Er selbst realisiert: «In
seinem Herbst suchte H. fremde Träume

auf», Amerika bleibt in der Tat kompensatorische

Scheinwelt.

«Flucht, Suche, Sucht»

In diese Welt des Scheins von L.A. kehrt
ein alternder Schweizer Schriftsteller in
Waltet Vogts «Countdown»13 zurück.
«Leere, Öde, der ewig blaue südkalifornische

Himmel, die Erfahrung der Sinnlosigkeit,

die er sucht, die Erwartung der
Katastrophe, die er braucht: den Tod der Tiere,

Atomkrieg, den allgemeinen Zusammenbruch

und das für dieses Jahrzehnt vorher-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5 33



DOSSIER USA UND EUROPA

gesagte Erdbeben als spezifisches
Westküsten-Problem.» Warum kehrt er in diese

morbid empfundene Gegend zurück?
«Flucht — Suche, Sucht. Aber was sucht er?

Wovor flüchtet er? Sich selbst kann er nicht
entfliehen.» Die Sucht ist der Alkohol, die
Suche ist die «unheimliche, saugende,

überwältigende Wirkung der Megalopolis», und
die Flucht ist wie immer aus der eingrenzenden

Schweiz. Das Leben in L.A. wird
«eine Art Wette, ein Spiel mit sich selbst»,

bis er nichts mehr übrig hat als die
Telefonnummer vom Swiss Consulate am
Wilshire Boulevard, das ihm das Geld für
den Flug in die Schweiz vorgeschossen
hätte. Aber für ihn gibt es keine Rückkehr,
er zieht es vor, «in den Ozean zu steigen
und darin, besoffen und mit Nembutal
vergiftet, zu ertrinken».

Das ist das Ende in der Anti-Utopie
USA; der Todeswunsch des Schweizer
Schriftstellers erfüllt sich. Und die anderen?

Die Swiss chairs, writers in residence,
die lecturers und traveling writers? Während

Gabriele Eckart die Porträtierten
selbst sprechen lässt, beschreiben jene
amerikanische Bilder, in denen sie sich im
Grunde genommen selbst widerspiegeln.
Es sind Repräsentationen vom eigenen
gespaltenen Wesen, wie z. B. in Jürg Federspiels

«Melancolia Americana»14, in dem
amerikanische Schriftsteller dem Verfasser

von «Museum des Hasses»15 den Spiegel
hinhalten.

Auch Urs Jaeggis Erfahrungen in den

USA, «der kranken Gesellschaft», wie er sie

(ebenfalls) nennt, führen in eine
literarische Selbstbeschreibung in seinen Texten

nach der USA-Erfahrung. Seine
Amerika-Bilder verwandeln sich oft in
Diskurse über europäische Kultur, Männer
wie Heidegger, Adorno, Husserl, Proust,
Camus, Sartre, Marx, Baudrillard,
Rousseau, Schopenhauer, Bloch usw. Da
gibt es keine Emily Kempin-Spyri, keine

US-Bürgerrechtlerin, keine Ostdeutsche,
keine Windflüchter. Jaeggi weiss, wir
betrügen uns. Und Peter Bichsel behauptet
schlicht und axiomatisch in seinen
«Kindergeschichten»16: «Amerika gibt es nicht.»
Danach wird er oft in die USA eingeladen.
Aber auch sein Blick haftet an der
Oberfläche, am Image, am Andersartigen, am
Transvestiten. Den meisten schweizerischen

Schrifstellerinnen und Schriftstel-

Das ist das

Ende in der

AntiUtopie USA;

der Todeswunsch

des Schweizer

Schriftstellers

erfüllt sich.

lern ist bewusst, dass sie die USA an ihren
Vorurteilen messen, aber den wenigsten
gelingt es, dies wirklich abzubauen. Es

fehlt ihnen der effektive Riss in Raum und
Zeit, wie ihn die Ostdeutsche Gabriele
Eckart erlebte. Amerika bleibt für die
Schweizer Autoren Zwischenstation, ein
Ort der Reflexion von Flucht und Suche,
ein ontologisches Prinzip. Gertrud Wilker
erkennt: «Heimat, an deren Gegenwart sich

unser Heimweh orientiert hatte, enthüllte
sich als ein leeres unbewohntes Wort Es

gibt sie nicht, sie entsteht. Sie entsteht, wo
wir unsere Zukunft ansiedeln.» Kann die
Schweiz ihre Zukunft in Europa ansiedeln?

1 Gabriele Eckart, «Der gute fremde Blick: Eine
(Ost-)Deutsche entdeckt Amerika», Kiepenheuer &
Witsch, Köln 1992.
2 Ein Begriff aus der Botanik. Kiefern, die im steten
Wind gebeugt wachsen, sind Windflüchter.
3 Gabriele Eckart, «So seh ick die Sache», Kiepenheuer

& Witsch, Köln 1984.
4 Wie auch der Schweizer Schriftsteller Rolf Läppert
seine schreibenden Protagonisten in der Wüste
Arizonas Poetik verfassen lässt. «Der Himmel der

perfekten Poeten», Nagel & Kimche, Frauenfeld/
Zürich 1994. Oder siehe auch Christoph Geiser,
«Wüstenfahrt», Nagel & Kimche, Zürich 1984.
5James H. Hutson, «The Sister Republics: Switzerland

and the United States from 1776 to Present»,

Library of Congress, Washington 1991.
6 Erfordernisse der vereinfachenden Selbstbeschreibung

führen dazu, dass ein Konstruktionsprinzip
der Differenzierung «überbelichtet wird und andere
in Schatten treten». Niklas Luhmann Hrsg., «Soziale

Differenzierung: Zur Geschichte einer Idee»,
Westdeutscher Verlag, Opladen 1985, S. 119-192.
7 Eveline Hasler, «Die Wachsflügelfrau», Nagel &
Kimche, Zürich/Frauenfeld 1991.

8Jürg Federspiel, «Museum des Hasses. Tage in
Manhattan», Piper, München 1969.
'Peter Ensberg, «Das Bild New Yorks in der

deutschsprachigen Gegenwartsliteratur», Carl Winter,
Heidelberg 1988.
10Max Frisch, «Tagebuch 1966-1971 (1972).
Gesammelte Werke in zeitlicher Folge», Bd. 6,

Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1976.
11 Gertrud Wilker, «Elegie auf die Zukunft.
Ein Lesebuch», Huber, Frauenfeld 1990.
12 Hugo Loetscher, «Herbst in der Grossen Orange»,
Diogenes, Zürich 1984.
"Walter Vogt, «Maskenzwang», Benziger, Köln/
Zürich 1985.
14 Jürg Federspiel, «Melancolia Americana.
Portraits», Limmatverlag, Zürich 1994.
"«Museum des Hasses. Tage in Manhattan», Piper,
München 1969.
"Peter Bichsel, «Kindergeschichten», Luchterhand,
Neuwied/Berlin 1969. In englischer Übersetzung,
«There is No such Place as America», Delacorte
Press, New York 1970.

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 5


	USA und Europa
	Amerikas Osmose mit Europa
	Amerika : Stein des Anstosses : Anmerkungen zum Phänomen des Anti-Amerikanismus
	Die amerikanischen Gründungsväter und die Schweiz
	Kulturtransfer durch Emigration : das Beispiel Hans J. Morgenthaus
	Die Flucht in die USA : Amerikabilder der ostdeutschen Autorin Gabriele Eckart und von Schriftstellern aus der deutschen Schweiz


