Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 4

Artikel: Uber die dargestellte Wirklichkeit : Gedanken zu "Schindlers List" [i.e.
"Schindler's List"] von Steven Spielberg

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165430

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Michael Rinn,

geboren 1960, studierte
franzésische Literatur-
und Sprachwissenschaf-
ten sowie Geschichte
an der Universitat Bern.
Studienaufenthalte an
der Yale University und
an der Université

de Paris (Paris IV und
ENS). Assistent am
Séminaire de francais
der Universitat Bern,
verfasst Doktorarbeit
iber das «Indicible

de I'Holocaust» in der
franzésischen Roman-
literatur. Dieser Beitrag
beruht auf dem ersten
einer Reihe von Refe-
raten, die der Autor

zu diesem Thema an
den Universitdten Bern,
Fribourg, Lausanne

und Genf gehalten hat.

Zwei Abhandlungen
Hans-Georg Gadamers
sind fir diesen Beitrag
von Bedeutung: der
Kommentar zu Paul
Celans «Atemkristall»*
und der kurze Aufsatz
«Grenzen der Sprache»?.
Eine wertvolle Studie
zur deutsch-franzési-
schen Hermeneutik und
zur Texttheorie hat
Manfred Frank verfassts.
Ferner: Jacques Derridas
«L’Ecriture et la diffé-
rence», «Edmond Jabés
et la question du livre»
und «Le théatre de

la cruauté et la cloture
de la représentation»*.
Eine Zusammenfassung
der gegenwartigen
Debatte (ber Darstel-
lungstheorien befindet
sich in «Was heisst
Darstellen», heraus-
gegeben von Christiaan
L. Hart Nibbrigs.

UBER DIE DARGESTELLTE WIRKLICHKEIT

DOSSIER

Gedanken zu «Schindlers List» von Steven Spielberg

Dieser Beitrag nimmt die unterschiedlichen Reaktionen,
die der Film «Schindlers List» hervorgerufen hat,
zum Anlass, die problematische Vermittlung des

Holocaust zu erldutern. Die Kontroverse um den Film
zeigt beispielhaft den Konflikt zwischen Kunst

und Dokumentation.

Es handelt sich dabei um
die grundlegende Frage, welche Form von
Reprisentativitit die geeignetste ist, den
Holocaust als ein geschichtliches Faktum
darzustellen, damit er wahrhaftig rekon-
struiert werden kann.

Die iiberwiegende Mehrheit der Zu-
schauer kann dem Aufruf, sich an den
Holocaust zu erinnern, nicht Folge leisten.
Wenn einzelne dies versuchen, werden sie
sich an den Spielberg-Film erinnern, nicht
aber an die geschichtlichen Ereignisse von
1933 bis 1945, die sie selber nicht erlebt
haben. Oder aber der Holocaust, der fiir
sie referenzlos ist, wird mythologisiert,
d. h. er steht ausserhalb ihrer Lebenswelt.
Allerdings kann der Holocaust gedacht
werden (mittels Geschichtsbiichern, Do-
kumentarfilmen, Literatur usw.).

Wenn man davon ausgeht, dass der
Holocaust im Denken Gestalt annehmen
kann, ergibt sich die Frage
sprachlichen Wiedergabe, seiner Vermitt-
lung mithin. Zwischen dem Sprechen
und dem Schweigen iiber den Holo-
caust besteht ein kaum zu iiberwindendes
Dilemma. Ein zweiter Fragenkreis bezieht
sich auf die Rezeption durch Zuschauer
und Leser: Wie kann eine Sprache wahr-
genommen werden, die noch nicht ge-
sprochen worden ist? Problematisch ist
zum dritten auch die Sprache insofern, als
sie sich auf ein Grundmuster bezieht, das
von der SS angelegt worden ist. Da die
Zeugen im abgeschlossenen Raum der SS
isoliert waren, kann sich ihre Sprache
nicht davon l6sen.

Die angefiihrten Fragestellungen lassen
den Schluss zu, dass die dargestellte Wirk-
lichkeit des Holocaust, die geschichtliche
Realitdt rekonstruiert, urspriinglich von
der SS in Szene gesetzt worden ist. Daher

seiner

scheint die Kontroverse, die «Schindlers
List» ausgelést hat — Wahrheit der Ge-
schichte versus Wahrheit der Kunst —,
kaum relevant. Vielmehr bleibt die Frage
von Bedeutung, ob mit dem Unaussprech-
baren des Holocaust das urspriingliche
Streben der SS, alle Spuren auszuléschen,
gemeint wird oder ob der gedachte und
folglich rekonstruierte Holocaust an der
Gegenwart teilhat.

Kann heute an den Holocaust
erinnert werden?

Viele Rezensenten haben in ihren Aus-
fithrungen iiber Steven Spielbergs Film
dazu aufgefordert, sich an den Holocaust
zu erinnern. Dies ist missverstindlich.
Allein die Uberlebenden des Holocaust
kénnen sich erinnern, d.h. kénnen das
«Dort» und das «Damals», das sie unmit-
telbar erfahren haben, in sich als ein
«Hier» und «Jetzt» Die
Schwierigkeiten, die eine solche Uberset-
zung hervorruft, werden von Shoschana
Felman in einem umfassenden Beitrag un-
tersucht®. Die heutigen Zuschauer hinge-
gen, die der Aufforderung, sich zu erin-
nern, Folge leisten mochten, kdnnen
lediglich auf diffuse Informationen («Hit-
ler», «Leichenberg», «6 Millionen Juden»
usw.) zuriickgreifen, die ihnen in unter-
schiedlicher Weise vermittelt worden sind,
z.B. in der Schule. Eine solche bezie-
hungslose «Erinnerung» eréffnet zwei un-
terschiedliche Wege: a) Nach dem Anse-
hen des Films gerit der Holocaust, an den

aktualisieren.

erinnert werden soll, um so mehr in Ver-

gessenheit, als der Akt der «Erinnerung»
geleistet ist. b) Der Holocaust wird durch
die referenzlose «Erinnerung» mythologi-
siert. Er wird dadurch sowohl ausserhalb

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4

29



DOSSIER

der Geschichte als auch ausserhalb der
Lebenswelt der Zuschauer angesiedelt.
Der Holocaust ist dann kein Problem
mehr der Welt oder fiir die Welt, sondern
ein negatives Wunder.

An den Holocaust kénnen sich gegen-
wirtig immer weniger Menschen tatsich-
lich erinnern, jedoch kann ihn jeder
einzelne Mensch in Gedanken rekonstru-
ieren. Den Holocaust denken heisst, mit
ihm in der Gegenwart zu sein, genauer,
ihn als gegenwirtig schaffen. Dies eréffnet
die Maglichkeit, Einsicht in den Holo-
caust zu nehmen. Somit muss gefragt
werden: 1. Wie kénnen die Uberlebenden
mittels einer heute verstindlichen Sprache
ihre Erlebnisse mitteilen? 2. Inwiefern
entspricht eine gedankliche Nachbildung
des Holocaust der Katastrophe?

Ist die Sprache geeignet,
die Vernichtung der europaischen
Juden zu vermitteln?

Der Maler Miklos Bokor, ein Uberleben-
der des Holocaust, hat erst vor kurzem
sein Werk, das seine damaligen Erleb-
nisse darstellt, der Offentlichkeit zuging-
lich gemacht. Der franzdsische Dichter
und Kunstkritiker Yves Bonnefoy schrieb
dazu:

«Bokor a vécu I'éprenve, on le sait, il est
donc un de ceux qui devraient réparer
Uoubli, désigner le mal. Mais quels mots,
quelles images pourraient parler pour la per-
sonne qui fut privée des mots, précisément,
privée des images? Quel témoin aura jamais
les moyens d’évoquer en ce qu’ils furent vrai-
ment, ou peuvent étre, ces états-limites que
la parole ordinaire, méme en ses partis pris
les plus aveugles et destructeurs, ne peut
vraiment concevoir.” »

Welcher Zeuge wird jemals die Fihig-
keit erlangen, Auschwitz aussprechen zu
kénnen? Diese paraphrasierte Frage ist als
solche rhetorisch, muss sie doch negativ
beantwortet werden. Der Holocaust hat
viele Zeugnisse hervorgebracht, mit deren
Hilfe sich die Nachwelt Kenntnisse iiber
die geschichtlichen Ereignisse verschaffen
kann. Bonnefoy fiithrt eine grundsitzliche
Uberlegung an: Wenn der Holocaust den
Menschen der Fihigkeit beraubt hat, sich
mitzuteilen, wie kann er dann seine Er-
innerungen benennen? Es besteht daher
ein Dilemma, angesichts der Grenze, die

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75.JAHR HEFT 4

a) Indem der Holocaust
ausgesprochen wird,

ist er Teil der
Gegenwart.

b) Indem der Holocaust
ausgesprochen wird,
wird er verharmlost.

Ist es nicht
gerade die
Sprache selbst,
die den
Holocaust
«banalisiert»?

mit dem Namen Auschwitz bezeichnet
wird. Zwei Begriffe stehen einander gegen-
iiber.

Sprechen versus Schweigen

a) Indem der Holocaust
verschwiegen wird, wird
er in der Unfassbarkeit
des Entsetzens belassen.

b) Indem der Holocaust
verschwiegen wird,
wird er vergessen.

Aber ist es nicht gerade die Sprache
selbst, im Sinne einer fiir die Allge-
meinheit verstindlichen «Alltagssprache»,
die den Holocaust «banalisiert»? Bonnefoy
scheint der Wortsprache eine verminderte
Fihigkeit zu bescheinigen, den Holocaust
verstindlich zu machen, und problemati-
siert die Vermittlung, auch die durch die
Kunst, im weitesten Sinne.

In «Déposition au proces
schreibt Elie Wiesel:

«ll y a, dans cette tragédie, quelque chose
qui fait plus que mal — et jignore ce que
cest. (...) Voila le probléme: qui n'a pas
vécu ['événement, jamais ne le connaitra.®»

Menschen, welche die Katastrophe nicht
gelebt haben, kénnen sie nicht kennen.
Dieser Schluss versteht sich von selbst.
Dennoch ist er widerspriichlich, denn die
sprachliche Vermittlung des Holocaust,
die als ein Problem der Kunst bezeichnet
worden ist, wendet sich letztlich an die
Offentlichkeit der Nachwelt. Diese be-
stimmt, in welcher Weise der Holocaust
gegenwirtig und zukiinftig {berliefert
wird. Ihr fillt daher die Rolle des Zeugen
zu. Wie aber kann das Dialogische des
Verstehens hergestellt werden, wenn die
Zeugen als Leser, Zuschauer und Zuhérer
den Ereignissen, iiber die sie Zeugnis ab-
legen sollen, nicht beigewohnt haben? Die
Offenbarung, die die Uberlebenden des
Holocaust der menschlichen Gemeinschaft
iberbringen, kann von dieser kaum wahr-
genommen werden.

Die Vermittlung und deren Aufnahme,
d. h. die Uberlebenden und ihre heutigen
Zeugen bedingen sich, genauer: Uber-
lebende, deren Vermittlung von der

Barbie»



DOSSIER

Offentlichkeit nicht wahrgenommen wird,
iiberleben nicht als «Uberlebende».

Dennoch muss der Holocaust ausge-
sprochen werden. Diesen Imperativ for-
muliert E. Wiesel in der gleichen, oben
erwihnten Abhandlung («Déposition au
proces Barbie», S.138):

«L'oubli serait le triomphe définitif de
lennemi. C'est que l'ennemi tue deux fois,
la seconde en essayant d’effacer les traces de
son crime. C'est pourquoi il poussa son pro-
jet sanglant d’épouvante jusquaux limites
du langage, et bien au-dela: pour le situer
trop loin, hors d’atteinte, hors de notre per-
ception.»

Im Zentrum dieses Gedankens steht
wiederum die Sprache. Allerdings ist sie in
einem anderen Zusammenhang zu be-
trachten als die vorhergehenden, denn die
Sprache ist hier Objekt der Titer. Histo-
risch betrachtet konnten die SS oder an-
dere staatliche Instanzen unter sich die
«Endlésung der Judenfrage» sprachlich
klar fassen. Allerdings stellt sich fiir die
heutigen Beobachter die Frage, in welcher
Beziehung die Sprache der Titer zu der-
jenigen der Opfer steht. Die Sprache der
Titer ist diejenige der Opfer und umge-
kehrt. Die Realitit, die der Uberlebende
auszusprechen sucht, ist von der SS in
Szene gesetzt worden. Die Titer eigneten
sich kulturelle Verhaltensmuster der Opfer
an, um deren Vernichtung immer voll-
kommener voranzutreiben. Die Opfer
ihrerseits wurden in die Welt der SS ver-
setzt. Wenn nun diese Welt sprachlich
dargestellt wird, bezieht sich diese Sprache
per definitionem auf das Grundmuster,
das von der SS vorgegeben wurde.

Dieser Gedanke ist deshalb beunruhi-
gend, weil er eine «objektive» Beurteilung
des Holocaust aus heutiger Sicht nicht
zuldsst. Wenn einerseits die Perspektive
der Uberlebenden eingenommen wird, so
richtet sich diese nach der Welt der SS.
Andererseits darf bezweifelt werden, ob
Quellen der SS, die zufillig oder vor-
sitzlich erhalten geblieben sind, zu einem
besseren Verstindnis der Geschehnisse
fithren. Folglich ist es auch fiir die Gegen-
wart dusserst schwierig, sich der Welt der
SS zu entziehen. Paul Celan hat diese
Hypothek in seiner Bremer Rede in die
folgenden Worte gefasst:

«Sie, die Sprache, blieb unverloren, ja,
trotz allem. Aber sie musste nun hindurch-

Der Mensch
kann durch
die Kunst seine
Fremdheit
gegeniber den
Dingen
Uberwinden.

gehen durch ihre eigenen Antwortlosig-
keiten, hindurchgehen durch furchtbares
Verstummen, hindurchgehen durch die tau-
send Finsternisse todbringender Rede. Sie
ging hindurch und gab keine Worte fiir das,
was geschah.’»

Aufschlussreich ist in diesem Zusam-
menhang auch die letzte Strophe von
«Welchen der Steine du hebstr: «(...) Wel-
ches der Worte du sprichst — | du dankst /
dem Verderben.» (Paul Celan, «Ausge-
wihlte Gedichte», Frankfurt a. M. 1968,
S.46.)

Die dargestellte Wirklichkeit, die den
Holocaust rekonstruiert, deutet auf das
hin, was mit dem Lehnwort Holocaust!®
verstanden wird: die jiidische Zivilisation
in (Ost-)Europa ist gebrochen worden. Im
Denken ist dieser Verlust Gegenwart. Wie
kann jedoch das Faktum des Holocaust
wiedergegeben werden, wenn seine Dar-
stellung einem doppelten Widerspruch
gleichkommt: Sprachloses Sprechen soll
eine sprachlos gemachte Sprache aufhe-
ben.

Y. Bonnefoy deutet einen méglichen
Weg, vielleicht den einzigen, an:

«De la vérité, si elle est la, on peut
cmourirs peut-étre, pour lavoir sue. Mais on
ne saura la dire, alors que arv, pour sa
part, est si naturel autant que si légitime.»
(Y. B.: «Art et vérité chez Miklos Bokor»,
in Miklos Bokor, «Peintures et dessins»,
Vevey 1993, S. 23.)

Der erste Satz kommt der Aussage
E. Wiesels gleich, wonach die Wahrheit
der geschichtlichen Ereignisse nicht ge-
sprochen werden kann. Fiir Y. Bonnefoy
ist Wahrheit jedoch nur aus dem
Menschsein findbar, kann also durch die
«natiirliche» Schépfungskraft des Men-
schen bestimmt werden. «Natiirlich» be-
deutet fiir Bonnefoy die Méglichkeit des
Menschen, sich auf etwas Gegebenes be-
ziechen zu kénnen. Der Mensch kann
durch die Kunst seine Fremdheit gegen-
iiber den Dingen, zumindest teilweise,
iiberwinden.

Ausserhalb der dargestellten
Wirklichkeit existiert heute
der Holocaust nicht mehr

Die vielschichtigen Beziehungen der drei
Fragestellungen, insbesondere die Bezie-

hung zwischen der Vermittlung und der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4

Fl



DOSSIER

Inszenierung des Holocaust durch die SS,
spielen in Beziechung zur dargestellten
Wirklichkeit eine bedeutende Rolle. Das
zeigt die intensiv gefithrte Debatte iiber
den Film «Schindlers List».

Die Schaffung einer Kunst-Realitit
iberschreitet nach Claude Lanzmann,
Autor des Dokumentarfilms «Shoah», die
Grenzen der darstellbaren Realitit:

«L’Holocauste est d’abord unique en ceci
qu’il édifie autour de lui, en un cercle de
flammes, la limite & ne pas franchir parce
quun certain absolu d’horreur est intrans-
missible: prétendre le faire, cest se rendre
coupable de la transgression la plus grave.
La fiction est une transgression, je pense pro-
fondément qu’il y a un interdit de la repré-
sentation.''»

Die geschichtlichen Ereignisse werden
durch Reprisentation fixiert, kanalisiert,
also verharmlost. Daher postuliert Lanz-
mann ein eigentliches Bildverbot.

Allerdings sollte gerade in diesem Zu-
sammenhang Steven Spielbergs Standpunkt
genauer betrachtet Spielberg
nimmt nimlich offen eine pidagogische
Haltung ein, die des Geschichtenerzih-
lers, der durch die Fokussierung der Ereig-
nisse auf einzelne Personen verhinderrt,
dass ein Abbild der Welt entsteht, von
dessen Unfassbarkeit sich der Zuschauer
entsetzt abwenden wiirde.

dl (mon propos) consistait & raconter
UHolocauste: (...) ['ai fait ce film avec la
seule idée que je pouvais utiliser toute mon
habileté de conteur et de cinéaste pour
communiquer une information — presque
comme un service public. (...) Et presque
comme un acte de défi, jai pensé que, si les
gens se fichaient aussi ouvertement de
UHolocauste, je leur raconterais, moi, une
histoire d’Holocauste."*»

Die beiden kontroversen Standpunkte
lassen sich in eine Opposition der Begriffe
fassen, die nur vordergriindig einen
Gegensatz bildet: die Wahrheit der Ge-
schichte versus die Wahrheit der Kunst.
Von der Wahrheit der Geschichte sollte im
Grunde nicht gesprochen werden, son-
dern vielmehr von einer «historiographi-
schen Wahrheit». Geschichtsschreibung
kann keinen hoheren Wahrheitsgehalt in
Anspruch nehmen als Kunst. Auch die
Realitit der Geschichtsschreibung ist kon-
struiert, obwohl dies hiufig nicht wahr-
genommen wird.

werden.

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75.JAHR HEFT 4

Auch die
Realitat der
Geschichts-
schreibung

ist konstruiert,
obwohl dies
haufig nicht
wahrgenommen
wird.

Die Kunst stellt die Wirklichkeit des
einzelnen Mensch dar, der den Holocaust
erlebt hat. Sie vereinzelt. Der Holocaust
wird durch die Rhetorik des fiktionalen
Helden banalisiert. Die Geschichtsschrei-
bung hingegen fiigt Quellen und Doku-
mente aneinander. Sie verallgemeinert.
Der Holocaust wird durch die Rhetorik
der Fakten banalisiert. Das Dilemma zwi-
schen Sagen und Schweigen bleibt beste-
hen. Was ist gemeint mit den Grenzen des
Darstellbaren, d. h. mit dem Unaussprech-
baren des Holocaust?

Einerseits scheint das Unaussprechbare
des Holocaust eine Grenze zu bestimmen,
die aus moralisch-religiosen oder aus ethi-
schen Griinden nicht verletzt werden darf.
So jedenfalls kénnte Lanzmanns Votum
aufgefasst werden. Der Versuch Spiel-
bergs, die Gaskammer zu dramatisieren,
und die grosstenteils negativen Reaktio-
nen, die er damit hervorgerufen hat, deu-
ten auf ein solches Argument hin. Aller-
dings ist trotz eines solchen Bildverbots
das Unaussprechbare darstellbar. Der Film
ist ein Beweis dafiir.

Eine weitere Uberlegung, die zum sel-
ben Schluss fiihrt, beruht auf der An-
nahme, dass alles Menschliche grundsitz-
lich darstellbar sei. Das Unaussprechbare
des Holocaust lige also in der unergriind-
lichen Natur des Menschen selbst. Als
Beispiel fiir diese hiufig verwendete Sicht-
weise kann die Person des Lagerleiters
von Puaschuf in «Schindlers List», Amon
Goth, gelten. Seine Gewaltausbriiche
werden im Film deutlich iiberzeichnet.
Dadurch wird dem Bésen die Aura des
Krankhaften und Verabscheuungswiirdi-
gen verliechen. Der Holocaust ist, wie es
Spielberg ebenfalls zeigt, in einem solchen
Ansatz darstellbar.

Andererseits gerdt der Holocaust zum
Mythos, wenn er vom Menschlichen los-
gelést wird. Durch den Referenzverlust,
den die Sprache dadurch erleidet, wird der
Holocaust zu einer Irrealitit: dann zst er
heute nicht mehr.

Dies ldsst erahnen, in welch schwieriger
Bezichung die dargestellte Wirklichkeit
zur Wahrheit der Geschichte steht. Wenn
die Rekonstruktion sich zu sehr auf das
Schicksal einzelner Personen bezieht, for-
dert dies gewiss ihre Mitteilungskraft,
denn diese Art von Darstellung kann von
der Offentlichkeit nachvollzogen werden.



DOSSIER

Allerdings riickt das geschichtliche Fak-
tum — um das es eigentlich geht — in den
Hintergrund. Der Holocaust wird daher
schnell zu einer «Tragédie». Ob eine sol-
che Feststellung ausreicht, um, wie Lanz-
mann es tut, ein Bildverbot aussprechen
zu koénnen, bleibt dennoch fragwiirdig.
Man missversteht jedoch den Autor von
«Shoah», wenn man folgert, dass er ledig-
lich fiir eine klare Unterscheidung zwi-
schen Fiktionalitit und Realitit eintritt.
Uber seinen Dokumentarfilm sagt er sel-
ber: «Il y a beaucoup de mise en scéne dans
le film. Ce n'est pas un documentaire.">» In
Anlehnung an Bonnefoy kann daher fest-
gestellt werden, dass es nicht nur legitim
und natiirlich ist, den Holocaust als eine
geschichtliche Wirklichkeit darzustellen,
sondern dass die Wahrheit ausserhalb
einer nachtriglichen Formgebung gar
nicht existiert.

Die Schwierigkeit des Unaussprech-
baren des Holocaust liegt darin, dass es der
geschichtliche Ablauf des T6tungsprozes-
ses (d.h. der Holocaust als «Endlosung»)
selbst ist, fiir den eine Sprache gefunden
werden muss. Darin liegt seine Einmalig-
keit. Das Unaussprechbare des Holocaust
bezieht sich auf sich selbst. Daher kann
der Film Spielbergs als ein gutes Beispiel
dafiir gelten, dass die dargestellte Wirk-
lichkeit eines Kunstwerks ein wahres und
zugleich unwahres Abbild der Realitit sein
kann. In den Kommentaren zu «Schind-
ler’s List» ist oft vom Unaussprechbaren
des Holocaust bzw. von der Unméglich-
keit, dieses geschichtliche Ereignis wahr-
haftig zu iibertragen, die Rede. Es ist
jedoch unklar, was mit diesem Begriff ge-
meint ist. Dies iiberrascht um so mehr,
als das Unaussprechbare offenbar grund-
sitzliche Probleme der dargestellten Wirk-
lichkeit des Holocaust andeutet. Jedenfalls

SPLITEER

«Verstummen» und «Schweigen» sind (...) nicht auf
Juden beschrdnkt, sondern préagen alle Dichtung
nach Auschwitz.

SANDER L. GiLmann, «Jidischer Selbsthass. Antisemi-
tismus und die verborgene Sprache der Juden».
Jidischer Verlag, Frankfurt am Main 1993, S. 279

ist das Postulat nicht hinreichend, wonach
allein «grosse» Kunst den Holocaust wahr-
haftig darzustellen vermag. 4

'Hans-Georg Gadamer: «Wer bin Ich und wer bist
Du?». Kommentar zu Celans «Atemkristall»,
Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1986 (Erstdruck 1973).
?Hans-Georg Gadamer: «Grenzen der Sprache», aus:
«Gadamer, Gesammelte Werke», Bd. 8, J.C.B. Mohr,
Tiibingen 1985.

>Manfred Frank: «Das Sagbare und das Unsagbare,
Studien zur deutsch-franzésischen Hermeneutik und
Texttheorie», Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1990.
4Jacques Derrida: «L’Ecriture et la différence»,
Seuil, Paris 1967.

° «Was heisst (Darstellen>?», hrsg. von Christiaan

L. Hart Nibbrig, Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1994.
¢Shoshana Felman: «A I’Age du témoignage: Shoah
de Claude Lanzmann» in «Au Sujet de Shoah,
Editions Belin, Paris 1990, S. 55-145.

7Yves Bonnefoy: «Art et vérité chez Miklos Bokor»
in: «Miklos Bokor, Peintures et dessins», Art et
Lettres Vevey, Musée Jenisch et les auteurs, Vevey
1993, S.23.

8 Elie Wiesel: «Silences et mémoires d’hommen,
«Déposition au proces Barbie», Seuil, Paris 1989,
S.137.

?Paul Celan, «Ausgewihlte Gedichte», Suhrkamp,
Frankfurt a.M. 1968, S. 128.

' Es ist letztendlich eine Frage der Konvention, mit
welchem Namen die Vernichtungspolitik wihrend
der nationalsozialistischen Zeit bezeichnet wird.
Allerdings setzt die Verwendung eines spezifischen
Namens eine klare Bezichung zu den faktischen Er-
eignissen voraus. Wenn dies in einem ungeniigenden
Mass geschieht, wird die historische Referenz durch
das Lehnwort metaphorisiert. Ein guter Einblick

in die aktuelle Diskussion iiber die unterschiedliche
Verwendung von Begriffen wie Holocaust, Shoah,
Churban oder Genozid befindet sich bei James
E.Young: «Beschreiben des Holocaust», Kap. 5,
«Die Namen des Holocaust», Jiidischer Verlag,
Frankfurt a. M. 1992, S. 139-163.

"' Claude Lanzmann in «Le Monde» vom 3. Mirz
1994.

12 Steven Spielberg in «Le Monde» vom 22. Februar
1994.

13 «Les Cahiers du Cinéma», no 374, juillet—aofit
1985. Entretien avec Claude Lanzmann, réalisé

par Marc Chevrie et Hervé Le Roux.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4

33



	Über die dargestellte Wirklichkeit : Gedanken zu "Schindlers List" [i.e. "Schindler's List"] von Steven Spielberg

