
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 4

Rubrik: Dossier : 1945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Drei grundverschiedene Kämpfer gegen Hitler

Während in Frankreich die «Résistance» ihren

eigenen glorifizierenden Mythos pflegt und bis heute

den heterogenen Kreis ihrer Märtyrer feiert, gibt
der facetten reiche Widerstand gegen Hitler in Deutschland

Anlass zu Verlegenheit, zu Missverständnissen

und Meinungsverschiedenheiten. Drei Autoren

porträtieren aus verschiedenen Blickwinkeln
Albrecht Haushofer, Georg Eiser und Edgar J.Jung.

¦gr»*9

Albrecht Haushofer: Persönliche Erinnerungen

Albrecht Haushofer

1903-1945

Albrecht Haushofer — ein Sohn des Geo-

politikers Karl Haushofer - war ebenfalls

Geograph. Er studierte Geschichte und
Geographie, promovierte 1924, wurde
Generalsekretär der Gesellschaft für
Erdkunde und im Wintersemester 1933/34
Dozent für Politische Geographie an der
Berliner Hochschule für Politik. Er fasste

Geographie stets auch politisch und
historisch auf, eben geopolitisch; deutsche

Politik musste für ihn im weltpolitischen
Zusammenhang gesehen werden. Haushofer

hatte ein ausgeprägtes
Nationalbewusstsein, und er wünschte sich für
Deutschland eine führende Rolle in einer
europäischen Ordnung {Haiger1), eine
andere Rolle, als sie seit 1919 bestand.

Die Übernahme der Regierungsgewalt
durch die Nationalsozialisten bereitete
dem aussergewöhnlich klugen, weitsichtigen

und von Natur aus pessimistischen
Mann tiefe Sorgen. An seine Eltern
schrieb er schon im Juni 1933 von seinem

«Mangel an nationalsozialistischer
Weltanschauung», und «dass wir einer so

grossen Katastrophe entgegengehen, dass es

auf die persönliche bald nicht mehr
ankommt».

Sein gespanntes Verhältnis zum
Nationalsozialismus wurde verstärkt durch seine

Abstammung: Der Vater seiner Mutter
ausführliche Studie über war Jude; das hätte Haushofer vom Staats-

Albrecht Haushofer. dienst ausgeschlossen, so dass er um seine

1 Von Ernst Haiger
erscheint 1995 eine

Stellung als Generalsekretär der Gesellschaft

für Erdkunde und seinen Lehrauftrag

fürchten musste. Weil Haushofers Vater

mit Rudolf Hess, dem «Stellvertreter
des Führers», befreundet war, genoss er
zunächst dessen Schutz. Aus der Beziehung

zu Hess ergaben sich für ihn
gelegentlich aussenpolitische Aufgaben für
Ribbentrop und das Auswärtige Amt. Er
übernahm diese, denn er wollte «Vernünftiges»

erreichen, er war in der gleichen
Situation wie viele andere, die auch
«mitmachten», um Gegensteuer geben zu können,

und doch nichts erreichten (Haiger).
So war er anfänglich ein Gratwanderer,
und er schrieb an seine Eltern auch von
einem «Zwang zu Kompromissen in
Gesinnungsfragen». Nach dem fehlgeschlagenen

Abenteuer der englischen Mission
von Hess 1941, welcher Friedensverhandlungen

mit England hatte in die Wege leiten

wollen, wurde seine Beziehung zum
Auswärtigen Amt beendet, er verlor seinen
«Schutz» vor Angriffen durch die Nazis als

«Nichtarier», wurde zeitweise verhaftet
und war nun gerade wegen seiner
Beziehung zu Hess exponiert und wurde
dauernd bespitzelt.

Nach 1938 begann Haushofer den
Nationalsozialismus vehement abzulehnen
und wurde zu einem überzeugten Gegner
Hitlers. Er sah die Katastrophe voraus,
erkannte, dass die Politik der National-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 11



DOSSIER 1945

Sozialisten zu einem neuen Weltkrieg
führen würde und dass die Nationalsozialisten

durch ihre Verbrechen gegenüber
den Juden ungeheure Schuld auf Deutschland

laden würden. Er wurde zu einem
unerbittlichen Hitler-Hasser.

Haushofer war mit unserer Familie
befreundet und weilte oft in meinem Elternhaus.

Als Kinder liebten ihn meine
Geschwister und ich, er ging auf uns ein und

war ein grosser Spassmacher. Später lehrte
er mich Geographie und Astronomie,
seine pädagogisch hervorragenden Lektionen

sind unvergessen.
Als ich älter wurde, begann Haushofer

auch in meiner Gegenwart mit meinen
Eltern über die sich stetig verschlechternde

Lage Deutschlands zu sprechen und das

interessierte und faszinierte mich. Ich

wusste, wie gefährlich diese Gespräche
waren und dass ein Plaudern darüber nach

aussen für alle Beteiligten die schlimmsten
Folgen haben würde.

Diese Gespräche haben mich stark
beeinflusst. Ich überwand auch meine Scheu
und fing an, nicht nur zuzuhören, sondern
auch zu fragen. Da ich mit fortschreitender

Zeit zu fürchten begann, selbst noch
in den Krieg hineingezogen zu werden,
wurde für mich — ich gebe das unumwunden

zu — jede objektiv schlechte Nachricht
über den Kriegsverlauf zu einer subjektiv
guten Nachricht: Je schlechter es ging,
desto schneller würde der Krieg zu Ende
sein. So war Haushofer, der grosse Kas-
sandro, wie er sich selbst nannte, für mich
eigentlich immer der Überbringer von
interessanten und oft «positiven»
Nachrichten. An eine Begegnung erinnere ich
mich sehr genau: Haushofer sollte zu uns
zum Nachtessen kommen; er kam mit der
S-Bahn, und ich holte ihn am Bahnhof ab.

Es war Winter und deshalb bereits dunkel;
auf halbem Wege fasste ich Mut und

fragte ihn geradeheraus: «Wie lange
dauert es noch, bis der Krieg zu Ende ist?»

Er hatte natürlich keine präzise Antwort.
Dieses Gespräch kann wohl nur im
Winter 1942/43 stattgefunden haben, zur
Zeit der Niederlage Hitlers in Stalingrad.
Haushofers Prognosen waren sachlich fast
immer richtig, aber er sah die Entwicklung

meistens zeitlich schneller voraus, als

sie dann effektiv stattfand.
Neben meinen Eltern war es vor allem

Albrecht Haushofer, der mich schon
damals davon überzeugte, dass der
Nationalsozialismus ein verbrecherisches Regime
war. Ich bin ihm dankbar für Einsicht in
sehr schwieriger und gefahrvoller Zeit,
und dafür, dass er mir, dem doch sehr viel
Jüngeren, Einblick in seine Gedanken
gewährte.

Haushofer gehörte zum weiteren Kreis
der Verschwörer gegen Hitler, die das

Attentat vom 20. Juli 1944 geplant haben.
Nach dessen Misslingen tauchte Haushofer

unter und versteckte sich in Bayern auf
einem Bauernhof; aber dort wurde er
entdeckt. Man brachte ihn nach Berlin ins
Moabiter Gefängnis. Dort schrieb er seine
«Moabiter Sonette», ein überaus eindrückliches

und bewegendes Dokument; sie

erschienen zuerst 1948 bei Artemis in
Zürich. Kurz vor dem Einmarsch der
Russen in Berlin wurde Haushofer am
23. April 1945 zusammen mit anderen

Häftlingen in den allerletzten Stunden der
Herrschaft der Nationalsozialisten
erschossen.

Heinz Albers, geboren 1926, verbrachte seine Jugendjahre

in Berlin. Nach einem Physikstudium an der

ETH Zürich promovierte er 1954 zum Dr. sc. nat.,
anschliessend war er als Ingenieur in der Energiewirtschaft

tätig, von 1972 bis 1987 war er Mitglied der

Direktion der Elektrowatt Ingenieurunternehmung AG,

zuletzt als Vorsitzender; seit 1987 ist er selbständig.

12 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1945

Johann Georg Eiser: Der Hitlerattentäter des Münchner Bürgerbräukellers

^'

Johann Georg Eiser

1903-1945

Keine fünf Jahre vor dem bekannten
Bombenanschlag des Obersten Claus Schenk

Graf von Stauffenberg verübte der schwäbische

Schreinergeselle Johann Georg
Eiser völlig von sich aus am 8. November
1939 im Münchner Bürgerbräukeller im
Alleingang ein minutiös geplantes Attentat

auf Hitler.
Obwohl die Zeitgeschichtsforschung

heute alle Gerüchte und Mutmassungen
darüber, dass Eiser ein von der
nationalsozialistischen Führung in Auftrag
gegebenes Scheinattentat ausgeführt habe, klar
widerlegt hat, wird in jährlichen Feiern

vor allem an Stauffenberg und seine mutigen

Mitstreiter erinnert. Ebenso

erinnerungswürdig ist aber die Tat dieses

Einzelkämpfers Eiser, der, so knapp am Ziel
einer Beseitigung Hitlers, der Geschichte
in Europa eine ganz andere Wendung
hatte geben wollen.

Johann Georg Eisers Lebensende kam

abrupt und für diesen wohl völlig
überraschend. Er lebte mit einer
Vorzugsbehandlung erst im Konzentrationslager
Sachsenhausen, dann ebenfalls bevorzugt
in Dachau in einer Abteilung für
privilegierte Sonderhäftlinge wie den
österreichischen Bundeskanzler Schuschnigg,
den französischen Ministerpräsidenten
Léon Blum und Generaloberst Halder. In
einer merkwürdigen Symbiose mit diesem
NS-Staatsfeind erhoffte sich die
nationalsozialistische Führung von Eiser einen

künftigen Schauprozess mit primär
britischen Hintermännern, um angeblich «die

perfide, mit den Methoden des heimtückischen

Meuchelmordes arbeitende englische
Politik» anzuprangern. Eine Mittäterschaft
liess sich jedoch nie nachweisen. Es gab sie

nicht. Und als der Zusammenbruch nahte,
wurde Eiser für das Regime nutzlos.
Wenige Tage vor der Befreiung des Lagers
durch amerikanische Truppen — die

heutige Geschichtsforschung nimmt den
9. April 1945 an - wurde der 42jährige
Eiser auf Befehl höchster Instanzen «möglichst

unauffällig liquidiert».

Der Bombenanschlag im Münchner
Bürgerbräukeller

Am 8. November 1939 um 21.20 Uhr
wurde der Münchner Bürgerbräukeller

durch eine gewaltige Explosion erschüttert.

Hitlers Rednerpult, eine dahinterstehende

Säule und grosse Teile der
Deckenkonstruktion wurden buchstäblich
zerrissen. Sieben Personen wurden getötet
und 63 zum Teil schwer verletzt. Rund
zehn Minuten vor der Detonation hatte
Hitler — entgegen seinem ursprünglichen
Programm um mehr als eine halbe Stunde
früher - Rednerpult und Saal verlassen.

Johann Georg Eiser wurde noch in
derselben Nacht mehr zufällig und kurz bevor
er die Schweizer Grenze in Kreuzungen
überschreiten konnte, von Zollbeamten

ertappt und als vermeintlicher
Wehrdienstverweigerer arretiert. Als dann die

Meldung vom Attentat in München sich
verbreitete, wurde auch der Verhaftete
näher überprüft. Utensilien aus München
und aus dem Bürgerbräukeller sowie eine
Ansichtskarte vervollständigten die
Indizienkette, aufgrund welcher man den

Attentäter schliesslich überführte.
Die Höllenmaschine wurde von Eiser,

einem begabten Handwerker und
unermüdlichen Bastler, in monatelanger
Arbeit in der Säule hinter dem Rednerpult
eingebaut. Es gelang ihm, völlige
Verschwiegenheit zu wahren, indem er sich
nachts jeweils in den Bürgerbräukeller
einschliessen liess. Aus den verschiedensten

Betrieben trug er das technische
Zubehör zusammen. Von einer Vielzahl
fremder Handwerker, völlig beliebig von
ihm ausgewählt, bezog er das erforderliche
Konstruktionsmaterial, so dass am Ende

nur er allein den Verwendungszweck
kannte.

Elsers Motive und Charakter

Trotz der überdurchschnittlichen
handwerklichen und technischen Fähigkeiten
verfügte Eiser nicht über eine besondere

Bildung. Wie aus den Vernehmungsprotokollen

hervorgeht, las er keine Bücher und
nur selten eine Zeitung. Er war weder

ideologisch geprägt noch politisch engagiert.

Ohne dass er das Programm studiert
und ideologisch gebilligt hätte, stimmte er
1933 für die Kommunistische Partei
Deutschlands: Es ging ihm nur darum,
seine Solidarität zur Arbeiterschaft, der er
sich zugehörig fühlte, zu bekunden und

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 13



DOSSIER 1945

deren Los zu verbessern. Unter Hitler sah

er aber eine zunehmende Unzufriedenheit
bei den Arbeitern und eine Politik, die zur
Unfreiheit und aufgrund ihrer Forderungen

schliesslich zum Krieg führe. Seit der
Sudetenkrise 1938 wurde Eiser von der
fixen Idee geprägt, die oberste Führung
müsse beseitigt werden, sonst drohe der

Krieg. Dieser war dann ja auch tatsächlich
während der Vorbereitungshandlungen
acht Wochen vor dem Attentat entfesselt
worden.

Während eines Jahres richtete Eiser
seine ganze Aufmerksamkeit und Energie
auf die Tatvorbereitung, dem Uhrwerk
seiner Bombe vergleichbar, unaufhaltsam
der Zerstörung seiner Opfer und seiner
selbst entgegen tickend. Er nahm dabei in
Kauf, dass bei der Explosion auch andere
Menschen getötet würden, aber er
rechtfertigte dies damit, dass durch die Verhinderung

eines Krieges ein weit grösseres
Blutvergiessen vermeidbar würde. Er wird
schon zu seiner Zeit und von seinen Gegnern

nicht nur als gewöhnlicher Krimineller

gesehen. Der «Völkische Beobachter»
schrieb am 22. November 1939: «Dieser

Mann dort hat keine auffällige
Verbrecherphysiognomie, sondern intelligente Augen,
leise, vorsichtig abwägende Ausdrücke, die

Vernehmungen dehnen sich endlos, jedes
Wort überlegt er lange und genau.»

Der Protestant Eiser hat bei seiner
Verteidigung zu einer Art Prädestinationslehre

Zuflucht genommen. Im Verhör
antwortete er auf die Frage nach der

Rechtfertigung seiner Tat, seine Ansicht
müsse wohl falsch gewesen sein. Wäre sie

richtig gewesen, hätte sein Plan gelingen
müssen.

Über den Verlauf der Geschichte bei
einem Gelingen des Attentats lässt sich

nur spekulieren.
Wäre Hitler getötet worden, wäre es

allenfalls gemässigteren zivilen und
militärischen Persönlichkeiten möglich gewesen,

sich gegen dessen Nachfolger besser

durchzusetzen.

Johann Ulrich Schlegel, geboren 1948, ist Historiker
und Jurist. Nach langjähriger Tätigkeit als

MittelschuUehrer für Philosophie juristische Praxis als

Auditor und Rechtskonsulent in Verbindung mit Publizistik

zu wirtschaftlichen und historischen Themen.

;«V_

Edgar J.Jung: Ein konservativer Revolutionär gegen Hitler

Edgar J. Jung

1894-1934

Der Begriff «Konservative Revolution» ist
schon vor einiger Zeit in die öffentliche
Debatte zurückgekehrt. War für
Jahrzehnte nur die Philosophen, Historiker
und Politikwissenschaftler interessierte,
erhielt plötzliche und unerwartete Aktualität.

Im Zusammenhang mit der Diskussion

um die «Neue Rechte» in der
Bundesrepublik findet man neuerdings Hinweise
auf die Übereinstimmung ihrer
Weltanschauungen mit denen der «Konservativen

Revolution»; mancher sieht schon
die Ideen Carl Schmitts und Oswald
Spenglers, Martin Heideggers und
Arthur Moeller van den Brucks, Ernst
Jüngers und Karl Haushofers wiederkehren.

Die paradoxe Begriffsverbindung
«Konservative Revolution» bezeichnete
ursprünglich eine Gruppe von Intellektuellen,

die während der Zwischenkriegszeit
in Europa, aber vor allem in Deutschland
den Versuch unternahm, eine gegen die

kulturellen und politischen
Zerfallserscheinungen gerichtete Bewegung in
Gang zu setzen. Bei aller Unterschiedlichkeit

der Ziele einte die «konservativen
Revolutionäre» ihre Skepsis gegenüber der

Massengesellschaft und ihre Ablehnung
des herkömmlichen Liberalismus und
Parlamentarismus. Aus diesem Grund wurden
sie und werden sie von der politischen
Linken als «Wegbereiter des Faschismus»

betrachtet, und tatsächlich gab es personelle
Verflechtungen und weltanschauliche
Segmente, die zwischen der «Konservativen

Revolution», dem Nationalsozialismus,

allgemeiner dem europäischen
Faschismus, übereinstimmten. Aber die
Beziehung war doch spannungsreich, die
Identität der Absichten nur vordergründig,

die spätere Scheidung zwangsläufig
und zwangsläufig gewaltsam. Die komplizierte

Lage der rechten Intelligenz, die

man der «Konservativen Revolution» zu-

14 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1 945

rechnet, lässt sich noch am deutlichsten
im Biographischen ablesen; dabei kommt
dem Lebensweg von Edgar J. Jung
exemplarischer Rang zu.

Jung wurde am 6. März 1894 in
Ludwigshafen geboren. Seine Familie kam aus
dem evangelischen Bauerntum der Pfalz,
dem der Aufstieg in bürgerliche Schichten
gelungen war. Jung selbst nahm nach dem
Abitur 1912/13 das Jura-Studium in
Lausanne auf, kehrte aber bei Kriegsbeginn
zurück. Er meldete sich freiwillig, kam an
der Westfront zum Einsatz, zuletzt in der
Luftwaffe, und wurde nach dem
Zusammenbruch als Leutnant entlassen. Jung
protestierte gleichermassen gegen die
Siegermächte, denen er vorwarf, Deutschland
zu «versklaven», wie gegen die Weimarer
Republik, die nur als Erfüllungsgehilfin
der Entente erschien. Tatsächlich entstand
bereits unmittelbar nach dem Bekanntwerden

der Waffenstillstandsbedingungen
in Deutschland eine radikale Opposition,
aktivistisch, heterogen in ihrer
Zusammensetzung aus Parteien, Wehrbünden
und subversiven Zirkeln und heterogen in
ihrem ideologischen Gesamt aus
völkischen, national- und konterrevolutionären
Vorstellungen. Jung gehörte von Anfang
an zu dieser «Bewegung», er schloss zwar
bis 1922 sein Studium an den Universitäten

Würzburg und Heidelberg ab, nahm
aber gleichzeitig an den Kampfhandlungen

des deutschen «Nachkriegs» (Ernst
von Salomon) teil. Er trat dem Freikorps
Epp bei, das zu den Truppen gehörte, die
die Münchener Räteherrschaft niederwarfen,

und nach der Besetzung der heimatlichen

Pfalz durch französische Truppen
bildete Jung selbst eine Geheimorganisation,

den «Rheinisch-Pfälzischen Kampfbund».

Im Januar 1924 führte der
«Kampfbund» das Attentat auf den
Präsidenten der separatistischen «Pfälzischen

Republik», Heinz-Orbis, aus. Jung musste

wegen seiner Beteiligung nach Bayern
fliehen, wo gegen ihn allerdings keine

Strafverfolgung eingeleitet wurde, da die
Behörden Heinz des Hochverrates angeklagt

hatten und seine Erschiessung —

rechtsstaatlich höchst fragwürdig - als

«Akt der Staatsnotwehr» betrachtet wurde.
Jung liess sich dann als Rechtsanwalt in

München nieder, und allmählich verlor er
völlig das Interesse an der politischen Praxis.

Er sah seinen eigenen Platz eher dort,

wo man daranging, «die geistigen
Vorbedingungen einer deutschen Wiedergeburt zu
schaffen». Der 1919 gegründete «Juni-
Klub» war die Keimzelle der «Konservativen

Revolution», Arthur Moeller van den
Brück sein «heimlicher König». Moeller
gehörte mit seinem Buch «Das dritte
Reich» zu den wichtigsten Stichwortgebern

des revolutionären Konservatismus,
der weder Reaktion noch Nostalgie sein
wollte, sondern eine Bewegung, der es

endlich gelingen würde, «Dinge zu schaffen,

die zu erhalten sich lohnt». Nach dem
frühen Tod Moellers im Jahr 1925 bildete
ein Kreis von Jüngeren, zu denen auch

Edgar J. Jung gehörte, an Stelle des «Juni-
Klubs» neue Organisationen. So entstand
ein rechtsintellektuelles Netzwerk von
erheblichem Einfluss.

Das konservativ-revolutionäre Prinzip

Edgar J. Jung war einer der wichtigsten
Protagonisten dieser Tendenz. 1927
erschien sein Buch mit dem Titel «Die
Herrschaft der Minderwertigen». Die Formulierung

signalisierte schon, dass es sich im
Kern um eine Parlamentarismus- und
Demokratiekritik handelte. Die von den
«Ideen von 1789» wie von den objektiven
Tendenzen der Industriegesellschaft
bewirkte Egalisierung führte nach Meinung
Jungs dazu, dass die Unfähigen — in der
Diktion Nietzsches: die «Minderwertigen»

- an die Spitze traten und jede grosse
Ordnung zerstörten.

Jung arbeitete die erste Fassung der
«Herrschaft der Minderwertigen» dann
noch einmal um und veröffentlichte 1930
eine zweite Version. Sie wuchs fast auf den

doppelten Umfang an. Auffällig waren
aber vor allem die inhaltlichen Änderungen,

die Jung vorgenommen hatte. Sprach
er 1927 noch von der Notwendigkeit eines

«neuen Nationalismus» (eine Parole, die

von der Gruppe um Ernst Jünger ausgegeben

worden war), so stand jetzt die
«Reichsidee» im Zentrum der politischen
Konzeption: «Neuordnung, beginnend mit
dem mittleren, nahöstlichen und nahsüdöstlichen

Raum und von dort zu den Rändern

fortschreitend, in der Form eines europäischen

Staatenbundes.» Jung war zu der
Auffassung gelangt, dass man nicht Deutschland

allein im Blick haben dürfe und dass

nicht die jakobinische «Nation», sondern

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 15



DOSSIER 1 945

das organische «Volk» die Grundlage
neuer politischer Bildungen auf dem
Kontinent sein müsse. Jung suchte nach einer
«bündischen» Ordnung, in der die
Belange von «Volk» und «Staat» aufgehoben
sein würden.

Ganz deutlich standen diese Ideen unter

dem Einfluss des «Universalismus»,
den der österreichische Philosoph und
Nationalökonom Othmar Spann
entwickelt hatte. Von Spann übernahm Jung
auch die Vorstellung von «Stand» und
«Genossenschaft» sowie die Konzeption
eines gestuften Wahlrechts. Den Korpora-
tismus verband er mit der von Leopold
Ziegler und Nikolaj Berdiajew inspirierten

Überzeugung, dass die aufklärerische
Moderne zu Ende gehe und durch eine

«Wiederverchristlichung», ein «neues
Mittelalter» abgelöst würde. Ziegler, den mit
Jung eine persönliche Freundschaft
verband, gehörte zu einem Kreis von
«Traditionalisten», esoterisch interessierten
Denkern, die vor allem aus den romanischen
Ländern stammten; in Italien zählte Julius
Evola zu dieser Gruppe, der Kontakt zu
verschiedenen Intellektuellen aus dem
Umfeld der «Konservativen Revolution»
aufgenommen hatte, darunter auch zu
Edgar J.Jung.

Vor der Entscheidung

Als die zweite Auflage der «Herrschaft»
erschien, lag die Weimarer Republik bereits
in der Agonie. Zu früh nach Jungs
Auffassung, der mit Unruhe sah, wie sich die
Ereignisse überstürzten und auf einen
Punkt hindrängten, der mit den Vorstellungen

des revolutionären Konservatismus
nichts zu tun hatte. Der anfängliche
Optimismus, dass man eine neue Sammlungsbewegung

organisieren könnte, zerschlug
sich rasch, ebenso die Erwartung, dass

Brüning die Katastrophe immerhin so

lange aufhalten würde, bis man die eigenen

Kräfte formiert hätte. Was den
Nationalsozialismus anging, so waren die
Empfindungen Jungs ambivalent. 1923 hatte
er Hitler aufgesucht, um ihn für die
Teilnahme am Widerstand an der Ruhr zu
gewinnen, was der Führer der NSDAP aber

mit dem Hinweis ablehnte, für ihn stehe
die Eroberung der Macht im Vordergrund.

Jung reagierte empört auf diese

Anschauung und entwickelte in der Folge

eine heftige persönliche Aversion gegen
Hitler. Hinzu kamen ideologische
Differenzen, die sich vor allem auf den
Biologismus und den Antisemitismus bezogen.
Aufgrund dessen und wegen seiner engen
Beziehung zu Nikolaus Cossmann, dem

jüdischen Herausgeber der «Süddeutschen
Monatshefte», wurde Jung in München
von prominenten Nationalsozialisten
immer wieder heftig angegriffen. Obwohl es

sich bei der NS-Bewegung aus seiner Sicht
nur um «die Addition zweier liberaler
Richtungen», Nationalismus und Sozialismus,
handelte, hielt Jung die NSDAP doch
auch für eine «Widerstandsbewegung»
gegen die Zumutungen des Versailler Vertrages

und die Degeneration des parlamentarischen

«Systems». Nur, der von ihm
ersehnte «organische Staat» konnte kaum
durch «Volkskondottieri» wie Mussolini
oder Hitler geschaffen werden. Zu seiner

Verwirklichung bedurfte es einer
kommissarischen Diktatur, die von einer echten
Elite geführt werden musste. Die Frage,
die sich Jung stellte, war, woher die
tragenden Kräfte für eine solche Diktatur
kommen sollten. Er hat sie niemals schlüssig

beantwortet. Wahrscheinlich dachte

Jung an ein Militärregime, gestützt auf das

Notstandsrecht des Präsidenten, und das

erklärt wohl auch Jungs Hinwendung zu
Papen. Dessen deutlich von Jung inspirierte

Vorstellung des «Neuen Staates»

blieb aber undeutlich, und die
Reichswehrführung erklärte im Dezember 1932
angesichts der Pläne zu einer Verfassungsänderung,

dass sie sich ausserstande sähe,
ein Kabinett gegen die Massen zu halten.
Anfang Januar 1933 schrieb Jung: «Es gibt
keine regierungsfähige deutsche Rechte. »

Gegen den Totalitätsanspruch

Die Machtübernahme Hitlers empfand
Jung als persönlichen Schlag, und als ihm
dann bewusst wurde, wie wenig Gehör er
angesichts des nationalen Taumels mit
seinen Warnungen vor den Folgen der

Zerstörung des Rechtsstaates und der
Demagogie fand, verfiel er in eine Depression,
die ihn an den Rand des Selbstmordes
führte. Erst als am Ende des Jahres 1933
eine Gruppe jungkonservativer Intellektueller

um seinen Freund Herbert von
Böse in der Vizekanzlei Papens ein konspiratives

Zentrum aufzubauen begann, er-

16 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1945

wachte Jung aus seiner Lethargie. Er war
rasch davon überzeugt, dass ein Putsch
allein nicht genügen würde, und erwog
eine Zeitlang, selbst mit einem
Kommando die Tötung Hitlers durchzuführen.
Allein Böses Plan beruhte darauf, den
Konflikt zwischen Röhm und der
Reichswehrführung zu nutzen, um mit der

Rückendeckung Hindenburgs ein Militärregime

zu errichten. Mitte Juni 1934 lief
die Aktion an. In einer Rede vor dem

Marburger Universitätsbund am 17. sollte
Papen - unwissentlich — das Signal geben.
Der Vizekanzler hielt tatsächlich eine
Ansprache, die nicht ohne Folgen bleiben
konnte. Papen erklärte mit scharfen Worten,

dass sich «eine gewisse Kluft zwischen
dem geistigen Wollen und der täglichen Praxis

der deutschen Revolution» aufgetan
habe, die «Gefahr des Byzantinismus» sei

allgegenwärtig, und der «widernatürliche
Totalitätsanpruch» einer Partei zerstöre
jede geistige Freiheit, die Polemik gegen
das Christentum und die «Humanität»
sei eines Kulturvolkes unwürdig. Schon
während der Ausführungen Papens
verliessen die Parteifunktionäre unter Protest
den Saal, der bereits gedruckte Text wurde
beschlagnahmt, eine Übertragung im
Rundfunk verboten. Allerdings konnte die
«Frankfurter Zeitung», welche die Rede
vorab erhalten hatte, im allgemeinen
ungehindert erscheinen, und in bürgerlichen
Kreisen kursierten sofort handgeschriebene

Fassungen. Relativ rasch wurde
bekannt, dass Jung der Verfasser der

Marburger Rede war, woraufhin Hitler
persönlich am 25. Juni seine Verhaftung
befahl. Papen, der auf Drängen Böses bei

Hitler vorstellig wurde, um gegen die
Massnahmen zu protestieren, mit denen
die Verbreitung der Rede unterbunden
worden war, und der drohte, bei Hindenburg

um seine Demission einzukommen,
liess sich unbegreiflicherweise dazu bewegen,

seinen Besuch auf Gut Neudeck für

einige Tage zu verschieben. Das gab Hitler
die Möglichkeit, eine Bereinigung der

Lage in seinem Sinn durchzuführen: Am
30. Juni 1934 zerstörte er nicht nur das

revolutionäre Potential der SA, er vernichtete

gleichzeitig die konservative Opposition.

Neben den Generälen Kurt von
Schleicher und Ferdinand von Bredow
fielen den Mordkommandos der SS auch
Herbert von Böse und der Führer der
«Katholischen Aktion», Emil Klausener,
zum Opfer. Edgar J. Jung wurde am 1. Juli
in einem Wäldchen bei Oranienburg «auf
der Flucht erschossen».

Es führt auch eine unterirdische Linie
vom 30. Juni 1934 zum 20. Juli 1944.
In beiden Fällen wurde der Widerstand
wesentlich durch konservative Kräfte
getragen, die von der Bevölkerungsmehrheit
isoliert blieben. Eine Majorität hat es für
die Umsturzversuche nie gegeben, im Volk
billigte man das spätere Schicksal der
Täter oder nahm es wenigstens schweigend

hin. Trotzdem wurde das «Geheime
Deutschland» nicht an der Überzeugung
irre, dass es die Nation verkörpere. Die
Grundvorstellungen der Frondeure waren
weder «liberal» noch «demokratisch»,
nicht frei von Anachronismen, aber

scharfsichtig in vielem, und sie bewährten
sich in einer Extremsituation, weil sie eine
sichere Empfindung von «Anstand»
besassen.

Karlheinz Weissmann, geboren 1959, studierte

Geschichte, Evangelische Religionslehre und Pädagogik

in Göttingen und promovierte 1989 zum Dr. phil.
Seit 1982 Gymnasiallehrer in Niedersachsen, gleichzeitig

tätig als Historiker und Publizist. Wichtigste

Veröffentlichungen: «Rückruf in die Geschichte.

Die deutsche Herausforderung - alte Gefahren, neue

Chancen^, Ullstein, 2. Auflage, Berlin 1993; -Druiden

- Goden - Weise Frauen. Zurück zu Europas alten

Göttern>, Herder, 2. Auflage, Freiburg i. Br. 1993;

(als Mitherausgeber): •Westbindung', Propyläen,

Berlin 1993.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 17



DOSSIER

Thomas Sturm

Die Distanz als Chance zum Nachdenken
Ein Gespräch mit Christian Graf von Krockow über «totenstill»,
seinen Bildband über die NS-Konzentrationslager

Von Krockow hat in einem einleitenden Essay zu
dem Buch die Motive der Mörder und die grausame
Vernichtung der Opfer knapp und genau geschildert.
Thomas Sturm sprach mit dem Autor über die

KZ-Gedenkstätten, über die Anleitung junger
Generationen zur Beschäftigung mit der Geschichte,

und darüber, welche Zeichen die Deutschen heute

gegen den Rechtsextremismus setzen sollten.

Der Göttinger
Politikwissenschaftler und Schriftsteller Christian
Graf von Krockow hat zusammen mit
dem Fotografen Dirk Reinartz einen
ungewöhnlichen Bildband über die NS-
Konzentrationslager vorgelegt: «totenstill»
zeigt die Stätten des Verbrechens, wie sie

heute aussehen, wobei jedes Anzeichen

von Leben konsequent von den Fotografien

ferngehalten wird.
Sturm: Herr von Krockow, wie kam es zu

der Idee, das Thema der NS-Konzentrationslager

einmal in einem Bildband zu
behandeln?

von Krockow: Der Initiator war Herr
Reinartz, mit dem ich schon seit zehn

Jahren zusammenarbeite. 1984 wollte das

«Zeit-Magazin» einen Vorabdruck meines
Buches «Die Reise nach Pommern»
veröffentlichen, und dazu brauchten sie

natürlich Bilder. Sie schickten Herrn
Reinartz, der als freier Fotograf arbeitet,
nach Pommern, mitten im Winter, um die
Bilder zu machen. Dort hat er sich
fürchterlich in dieses Land verliebt. Weil das

Buch zu einem grossen Erfolg wurde,
sagte der Verlag: Dazu können wir doch
noch einen Bildband machen. Ich bin
dann mit Herrn Reinartz noch einmal
hingefahren, er machte die Fotos, ich habe
den Text dazu geschrieben. Daraus
entstand dann unsere regelmässige
Zusammenarbeit: Erst die Deutschlandbilder,
dann einer über die Bismarck-Denkm'iler,
jetzt der Band über die KZs. Er sammelt
als freier Fotograf neben seinen Tagesauf¬

trägen Bilder zu solchen Themen über
Jahre hinweg, und er brachte mir vor einiger

Zeit seine Bilder von den
Konzentrationslagern. Ich habe mich davon zu einem
bestimmten Text inspirieren lassen, zu
dem Essay, mit dem die Bilder eingeleitet
werden.

Sturm: Wenn man sich gründlich mit
dem Buch beschäftigt, findet man, dass es

dem schwierigen Thema auf sehr angemessene

Weise gerecht wird. Aber wer es das

erste Mal im Buchgeschäft durchblättert,
könnte auch meinen, hier wird eine grauenhafte

Geschichte ästhetisiert — so gelungen
sind die Bilder.

von Krockow: Ästhetisierung muss ja
nicht heissen: Verschönerung oder gar
Versüssung. Es heisst zunächst einmal,
dass ein bestimmtes Stilprinzip durchgehalten

wird. In diesem Fall ist es dieses:

Auf keinem der Bilder ist Leben zu sehen.
Es gibt andere Bildbände von den
KZ-Gedenkstätten, in denen man Dinge sieht,
die einen vom Thema ablenken - eine
Imbissbude vor dem Eingang eines
Konzentrationslagers, eine Schulklasse kommt zur
Besichtigung, oder der Kanzler legt einen
Kranz nieder. In «totenstill» hingegen
wird das Prinzip ganz streng durchgehalten,

kein Anzeichen von Leben
abzubilden. Das Buch zeichnet sich daher
durch eine sehr nüchterne und, wie ich
hoffe, auch beeindruckende Ästhetik aus.

Sturm: Viele Historiker haben sich mit
der Geschichte der NS-Konzentrationslager
ja bereits ausführlich befasst. «totenstill»,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1945

ein Bildband mit einem historischen Essay,

hat jedoch eine andere Form als die
geschichtswissenschaftliche Fachliteratur zum
Thema und ist daher nicht primär an die
Fachhistoriker gerichtet. Wen möchten Sie

mit dieser Form erreichen?

von Krockow: Das Buch soll heutige
Menschen beschäftigen. Wir sind ja fast
alle erst während des Krieges oder danach
geboren. Wir sind weder Opfer noch
Täter. Die, die damals dabei waren, sind
sehr alt, wenn sie nicht tot sind. Die Orte
des Verbrechens sind sämtlich Gedenkstätten

geworden, sind auch umgestaltet,
geharkt, gepflegt worden. Dort ist heute
gerade nicht mehr das zu sehen, was
einmal war. Davon muss man ausgehen,
nicht davon, wie es einmal gewesen ist.
Wie es war, kann man sich nicht vorstellen,

wenn man als heutiger Mensch zum
ersten Mal dahin kommt. Insbesondere
Schüler können das nicht.

Sturm: Kann «totenstill» für sich alleine
stehen? Muss man nicht viel mehr wissen, als
in einem kurzen Essay erklärt werden kann,
um die Bilder richtig zu verstehen?

von Krockow: Wenn das Buch die
Menschen dazu anregt, sich weiter mit der
Geschichte zu beschäftigen, bin ich doch
zufrieden. Gut, wenn es dazu anregt, noch
einmal «Der SS-Staat» von Eugen Kogon
zu lesen, der ja selbst in Buchenwald
inhaftiert war, oder auch Primo Levis
beeindruckenden Zeugenbericht «Ist das ein
Mensch?». Fabelhaft ist auch das neue
Buch von Wolfgang Sofsky, «Das System
des Terrors», von dem ich am meisten
gelernt habe. Eine ganz dichte Beschreibung,

eine kühle Analyse, die vielleicht
auch nur denen möglich ist, die zu der
Generation nach meiner gehören — und
zugleich bemerkt man wirklich Sofskys
Engagement für die Sache.

Sturm: Sie selbst waren bei Kriegsende
17 Jahre alt. In «totenstill» fragen Sie, ob
Sie selbst, wenn Sie in der Situation eines
SS-Soldaten gestanden hätten, genug moralische

Kraft gehabt hätten, um sich gegen
Gewaltverherrlichung und Machtdrang zu
wappnen. Wie kann man sich dagegen

wappnen?
von Krockow: Zunächst einmal denke

ich, ist das oft ein Zufall. Man kann ja
nichts dafür, wo man geboren wird, welches

Elternhaus man hat. Ich bin in einer
Welt gross geworden, die sehr preussisch

KZ Sachsenhausen:

Pfähle, an denen

Häftlinge mit nach hinten

gedrehten Armen aufgehängt

wurden. Im Hintergrund

Fundamente des

Zellenbaues.

Photo: Dirk Reinartz aus dem

Bildband .totenstill'

war. Es gehörte sich beispielsweise von
selber, Offizier zu werden. Als die Nazis
dann regierten, war das eine sehr zwiespältige

Sache: Einerseits hat man
mitgemacht, gegen die Weimarer Republik war
man sowieso gewesen, und insofern nahm
man Hitler als das kleinere Übel an.
Andererseits aber sah man die Nazis auch so

an, dass sie doch eigentlich «hochgekommene

Proleten» seien. Man hat immer eine
Distanz gehabt. Wenn man die hat, dann
gibt es immerhin eine Chance zum eigenen

Nachdenken. Helmut Schmidt etwa
hat schon häufiger erzählt, dass er gute
Lehrer in einer alten liberalen Schule in
Hamburg gehabt hat. Es muss dann noch
irgendeine persönliche Sache dazukommen,

damit man sich wirklich wehrt und
der Gewalt entgegenstellt. Auf jeden Fall

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 19



DOSSIER 1945

muss man als junger Mensch von irgendwoher

auch die Chance dazu erhalten. Die
Leute, die in die Totenkopf-SS eingezogen
wurden, waren ja oft sechzehn oder siebzehn

Jahre alt, und plötzlich erhielten sie

so unglaubliche Macht über das Leben
anderer. Hätte man da widerstanden? Das
wesentliche an dieser Überlegung ist
vielleicht nicht, dass ich eine Antwort finde,
sondern dass ich mir das Offene und das

Unheimliche daran klarmache.
Sturm: Aber das Nachdenken muss doch

zu mehr führen. Was können wir heute tun?

von Krockow: Natürlich müssen wir
wachsam sein. Wir müssen unsere Kinder
so erziehen, dass sie bereit sind, sich zu
wehren, bevor die Diktatur etabliert ist.

Sturm: Hätte man sich als Deutscher von
heute dann nicht beispielsweise gegen die

Aushöhlung des Asylgrundrechtes wehren
müssen? Hier ging es doch um eine Frage
von grundlegenden moralischen Rechten, die

jeder Mensch hat, und die neue Regelung

führt doch dazu, dass aus Deutschland
Menschen abgewiesen werden, deren Leben

wegen ihrer politischen Überzeugung
gefährdet ist.

von Krockow: Dazu möchte ich zweierlei

sagen. Zum einen: Dieser Schritt war
vielleicht in gewisser Weise notwendig. Einer
der Gründe ist etwa, dass wir natürlich
unseren europäischen Nachbarn, mit de-

KZ Breendonk:

Hinrichtungsstätte in

einem abgelegenen Teil

des Lagers.

Photo: Dirk Reinartz aus dem

Bildband .totenstill»

nen wir uns über ein einheitliches Asylrecht

einigen müssen, nicht einfach unser
Recht aufzwingen können. Allerdings
fehlte bei den Entscheidungen zur Änderung

des deutschen Asylrechtes ein
entscheidender weiterer Schritt, nämlich ein
vernünftiges Einwanderungsrecht. Wenn
man das hat, kann das ganze Asylrecht
davon entlastet werden. Ich hoffe, dass die

Bundesregierung sich bald dazu aufrafft.
Zum anderen: Wir sagen uns allzu schnell,
dass das und das die Gesetze sind und dass

jeder einzelne von uns sowieso nichts
machen kann. Aber man kann etwas tun.
Was Heinrich Böll etwa für die Dissidenten

in der früheren Sowjetunion getan
hat, für die Sacharows, für Lew Kopelew
und andere mehr, das war bewundernswert.

Ich denke, es müsste beispielsweise
eine Organisation geben, die auch schon
dann für die politisch Verfolgten eintritt,
wenn sie noch in ihren Ländern sind, die
ihnen sagt: Kommt, wir helfen euch! Wir
sollten gar nicht warten, bis die herkommen

und um Asyl bitten, sondern ihnen
von uns aus Hilfe anbieten.

Sturm: Über die Zukunft der Deutschen
haben Sie sich zuversichtlich geäussert, weil
mit der Revolution in der DDR 1989 zum
ersten Mal auch Deutsche sich selbst eines

Obrigkeitsstaates entledigt haben. Macht es

Ihnen aber keine Angst, dass ja gleich nach
dem Ende des SED-Staates und der
Wiedervereinigung auch die rechtsextreme Gewalt
anwuchs? Glauben Sie nicht, dass viele der
Gewalttäter auch denken, «wir sind ja wieder

wer»?

von Krockow: Gut, das mag in einigen
Fällen so sein, obgleich die Gewalt wohl
mehr mit der enormen Arbeitslosigkeit
und anderen sozialen Problemen zu tun
hat. Wenn man durch Hoyerswerda oder
Eberswalde fährt, sagt man sich doch:
Mein Gott, was für eine romantische Idylle
ist Bochum! — Und: Die Revolution ist
deutlich von der rechtsextremen Gewalt
zu trennen. Die Bürger sind in Leipzig
und anderswo auf die Strasse gegangen,
und sie haben nicht gewusst, ob die

SED-Führung nicht doch die chinesische

Lösung dagegen einsetzen würde. Das war
Zivilcourage! So eine Auflehnung ist vorher

in Deutschland noch nie erfolgreich
gewesen. Und das ist ja nicht etwa eine

lang vergangene Geschichte, so nach dem
Motto, die Grossmutter erzählt ein Mär-

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1 945

chen: «Es war einmal...». Ich ärgere mich
deshalb sehr darüber, dass der 3. Oktober
zum neuen deutschen Nationalfeiertag
erkoren wurde. Das ist doch der Feiertag
eines Beamtenstaates! Herr Krause und
Herr Schäuble werden mit ihren Akten
fertig! Warum nicht den 9. November, an
dem 1989 die Mauer geöffnet wurde?

Sturm: Das könnte man ja auch als einen

zwiespältigen Termin ansehen. Immerhin
marschierte Hitler an diesem Tag 1923 auf
die Feldherrnhalle in München, und 1938
führten die Nazis am selben Datum die

sogenannte «Reichskristallnacht» durch.

von Krockow: Sicher. Aber dann kann
man dieses Datum, an dem ja auch
1918/19 die Revolution gegen das Kaiserreich

einsetzte, zum Nachdenken über
Deutschland nehmen. Die Überschneidung

mit problematischen Daten der
deutschen Geschichte könnte ja von
vorneherein Entwicklungen entgegenwirken,
den Nationalfeiertag wieder so zu gebrauchen,

dass wir Deutschen uns alle gegenseitig

auf die Schultern klopfen und uns
wieder hervorragend, hervorragender als

andere finden. Wir Deutschen brauchen
nicht mehr diesen Hurra-Patriotismus des

19. Jahrhunderts. Mit Bezug auf die
Revolution in der früheren DDR könnte man
dann sogar sagen: Von der Revolution her
ist unsere neue Einheit, unser Gemeinwesen

begründet. Irgendwann muss es in
jedem Land einmal gelingen, dass man
einen König köpft oder vertreibt oder die

Obrigkeit abschafft — so war es in England,
der Schweiz, in Frankreich ebenso wie in
den USA. Überall hat man da seine Symbole

her, und hier hätten wir nun die
Gelegenheit. Das wäre zugleich ein Zeichen

gegen all das, was rechtsradikal ist. Ich
habe manchmal das Gefühl, dass noch der
Untertan in uns steckt und wir uns sagen:
Wir haben Obrigkeit in Deutschland
verjagt, aber das gehört sich eigentlich nicht.
Als ob wir das wieder verdrängen wollten
und es dadurch gutzumachen versuchen,
dass wir den 3. Oktober nehmen. So nach
dem Motto, das war doch brav und
anständig, was der Herr Schäuble und der
Herr Krause mit ihren Experten gemacht
haben.

Hill _ ll W^ "*^

KZ Auschwitz-Birkenau:

Krematorium III.

Photo: Dirk Reinartz aus dem

Bildband •totenstill-

Sturm: Was planen Sie in nächster Zeit?
von Krockow: Nächstes Jahr wird ein

Buch erscheinen, das derzeit den Arbeitstitel

«Von deutschen Mythen» trägt. Es

handelt von den Mythen der Feindschaft
und des Todes, also von den Dingen, die
wir von Langemarck her haben. Stilistisch
möchte ich übrigens folgendes: Wenn
man sagt, ich schreibe den Typ erzählendes

Sachbuch, dann möchte ich noch
mehr in Richtung Erzählung gehen.

Christian Graf von Krockow wurde am 26. Mai 1927

im Kreis Stolp/Hinterpommern geboren. Am Ende

des 2. Weltkrieges floh er in den Westen Deutschlands.

In Göttingen studierte er Soziologie,
Philosophie und Staatsrecht. In den Jahren 1961 bis

1969 lehrte von Krockow an der neugegründeten

Pädagogischen Hochschule Göttingen, als Ordinarius

in Saarbrücken und in Frankfurt am Main. Seit den

siebziger Jahren lebt und arbeitet er in Göttingen

als freier Wissenschaftler und Publizist. Zu den

Buchveröffentlichungen des Autors gehören:
• Mexiko - Wirtschaft, Politik, Gesellschaft, Kultur

sowie Sport - Eine Soziologie und Philosophie des

Leistungsprinzips', 1974; 'Warnung vor Preussen-,

1981; -Gewalt für den Frieden?-, 1983; -Die Reise

nach Pommern-, 1985; 'Die Stunde der Frauen-,

1988; 'Die Deutschen in ihrem Jahrhundert

1890-1990-, 1990; 'Die Deutschen vor ihrer

Zukunft», 1993.

Mit Dirk Reinartz hat von Krockow folgende
Bildbände veröffentlicht: 'totenstill-. Steidl-Verlag

Göttingen 1994, 296 Seiten. 'Kein schöner Land-.

Deutschlandbilder, Steidl-Verlag Göttingen 1989,

178 Seiten. 'Bismarck. Vom Verrat der Denkmäler-,

Steidl-Verlag Göttingen 1991, 136 Seiten. Fotos:

Dirk Reinartz/ Steidl (3).

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 21



DOSSIER

Ralf Altenhof

Das Urteil nicht scheuen
Klaus Suhls Sammelband «Vergangenheitsbewältigung 1945 und 1989.

Ein unmöglicher Vergleich?»

Während die Versäumnisse der Bundesrepublik bei der

Aufarbeitung der NS-Vergangenheit stets betont werden,

verschliesst man nur zu gern die Augen vor den offensichtlichen

Mängeln bei der Bewältigung der SED-Diktatur.
Häufig wird die Legitimität des Vergleichs zwischen dem

Dritten Reich und der DDR bzw. der jeweiligen Aufarbeitung
der Vergangenheit grundsätzlich in Zweifel gezogen.

Klaus Suhl (Hrsg.):

'Vergangenheitsbewältigung

1945 und 1989.

Ein unmöglicher
Vergleich?- Eine Diskussion,

Verlag Volk & Welt,

Berlin 1994, 215 S.

Uer von Klaus Suhl
herausgegebene Sammelband — die Dokumentation

einer Veranstaltung der Deutschen
Gesellschaft und der Brandenburgischen
in Zusammenarbeit mit der Nordrhein-
Westfälischen Landeszentrale für politische

Bildung — ist cum grano salis ein Beleg

für beide Schieflagen.
Dass die These «Vergleichen heisst nicht

gleichsetzen!» auf der Veranstaltung
«unzählige Male», so der Herausgeber,
«wiederholt wurde», ist bezeichnend — als

müsste man sich hier für die Anwendung
einer ansonsten üblichen sozialwissenschaftlichen

Methode entschuldigen.
Gleiches gilt für den Ausspruch Richard
von Weizsäckers: «Es geht nicht darum, zu
verurteilen, sondern so gut wie möglich zu
begreifen.» Hätte der ehemalige
Bundespräsident das auch mit Blick auf den

Nationalsozialismus gesagt? Wohl kaum.
Müsste der Satz deshalb nicht eher -
gegen beide Diktaturen gerichtet - wie folgt
lauten: «Es geht darum, wenn man sich
bemüht hat zu begreifen, auch ein Urteil
nicht zu scheuen.» Ansonsten gibt es am
Ende keinen Unterschied mehr zwischen

Opfern und Tätern, und alles verschwindet

in einem Einheitsbrei.

Der Unterschied zwischen Recht
und Gerechtigkeit

Häufig, so auch in diesem Buch, wird
in bezug auf die Bewältigung der SED-
Diktatur gesagt, Recht und Gerechtigkeit
seien nicht immer identisch, um zu
erklären, dass es zwar gerecht wäre, die

SED-Oberen zu verurteilen, aber die

Rechtslage dies nicht immer ermögliche.
Bei der Aufarbeitung des Nationalsozialismus

spielt dieses Argument eine wesentlich

geringere Rolle. Michael Wolffsohn
macht auf ein weiteres Beispiel für die
unterschiedliche Vergangenheitsbewältigung
aufmerksam. Zu Manfred Stolpe, den er
für politisch schuldig hält, heisst es

treffend: «Was wäre nach 1945 gesagt worden,

wenn derjenige, der entnazifiziert werden

sollte, Ex-Gestapo-Offtziere als Entnazifizierer

vorgeführt hätte?»

Dagegen ist Wolffsohns These, die
Aufarbeitung der DDR-Vergangenheit werde

länger dauern und schwieriger als die

Bewältigung der NS-Zeit, nur halbrichtig.
Die Aufarbeitung der SED-Diktatur wird
tatsächlich mehr Mühen bereiten, weil
sich der Nationalsozialismus offenkundig
als blosse Terrormaschine ohne jeglichen
moralischen Impetus erwiesen hat, während

der Kommunismus in den Köpfen
vieler Menschen den Traum von der
gerechten Gesellschaft symbolisiert, ohne
die schnöde Realität der über 70jährigen
Geschichte unterschiedlicher kommunistischer

Diktaturen wahrzunehmen.
Gerade deshalb wird die Bewältigung der
DDR-Geschichte zwar schwieriger, aber

länger andauern als die Beschäftigung mit
dem Dritten Reich wird sie keineswegs.
Wenn der Nationalsozialismus immer
noch aufgearbeitet wird, spricht von der
dann nicht nur tatsächlich, sondern auch
im Gedächtnis der Menschen im Orkus
der Geschichte gelandeten DDR niemand
mehr.

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1945

Wolffsohn mahnt keinesfalls nur die
Aufarbeitung der SED-Diktatur an,
sondern gleichsam eine westdeutsche
Vergangenheitsbewältigung. Dass die DDR
gar noch stabilisiert wurde, darüber müsse
auch gesprochen werden.

Zwischen intellektueller Schärfe
und Dilettantismus

Wolffsohns kurzem Aufsatz, wiewohl er
keine neuen Erkenntnisse enthält,
vielmehr bekannte Thesen vertritt (etwa die
vier Wolffsohnschen Ws der
Vergangenheitsbewältigung: das Wissen, was geschah;
das Werten der Taten; das zumindest
symbolische Weinen darüber und das Wollen
einer besseren Zukunft), wünscht man
eine weite Verbreitung. Gleiches gilt für
den Text von Horst Möller, dem Direktor
des Instituts für Zeitgeschichte in München.

Beide Beiträge sind gekennzeichnet
durch ein hohes Mass an common sense,
der in dieser Diskussion recht selten
anzutreffen ist. Sie sind nicht mit Schaum vorm
Munde entstanden (wie ein Einwurf Hans
Mommsens), bauen vielmehr —

selbstbewusst, ruhig und besonnen - auf die
intellektuelle Schärfe ihrer Argumentation,
so dass der Rezensent den Eindruck hat,
hier geht es primär um die Auseinandersetzung

in der Sache, während andere
Autoren zu sehr damit beschäftigt sind, ihre
davonschwimmenden Felle zu retten.

Letzteres trifft etwa für den Soziologen
Ignacio Sotelo zu. So heisst es bei ihm unter

Verweis auf einen Artikel Mussolinis
aus dem Jahr 1932, «dass der Begriff des

Fotalitarismus einen faschistischen
Ursprung hat». Davon kann überhaupt keine
Rede sein. Vielmehr geht der Totalitaris-
musbegriff auf den Liberalen Giovanni
Amendola zurück, der ihn 1923 erstmals
verwendete, um bestimmte Praktiken der
Faschisten in Italien zu charakterisieren.
Überdies findet es der Spanier «unerträglich

zu beobachten, wie sich 60 Millionen
Deutsche anmassen, über die Schuld von
16 Millionen Landsleuten zu richten». Die
Pro-und-Contra-Trennungslinie bei der
Aufarbeitung der SED-Diktatur verläuft
aber keineswegs - wie häufig impliziert
wird - zwischen Ost und West, auch nicht
zwischen Links und Rechts, sondern die
Fronten überlagern sich hier. Umfragen
haben sogar ergeben, dass zwei Drittel

Dabei behauptet

die

Totalitarismustheorie nicht

die Identität

zwischen

Nationalsozialismus

und Kommunismus,

sondern

betont die

Ähnlichkeit der

Herrschaftsmethoden

linker

und rechter

Diktaturen.

aller Deutschen einen Schlussstrich unter
die DDR-Vergangenheit ziehen möchten.

Was bringt die Totalitarismustheorie?

Das Interessante an der vorliegenden
Schrift ist, dass von einigen Autoren zwar
Skepsis gegenüber der Totalitarismustheorie

geäussert, dann aber doch ein
Vergleich zwischen Nationalsozialismus und
Kommunismus vorgenommen wird, so dass

Unterschiede, aber auch Gemeinsamkeiten
beider Systeme offenbar werden. Zwar hat
die DDR weder Kriegsverbrechen noch
Völkermord begangen und musste nicht
von Alliierten in die Knie gezwungen
werden. Auf der anderen Seite gab es auch
im zweiten deutschen Staat eine umfassende

Einheitsideologie, eine diktatorisch
herrschende Partei und ein Terrorsystem
mit Geheimpolizeikontrolle. Im 12jährigen
Dritten Reich wurden die sozioökonomi-
sche Struktur wie das politische Institutio-
nengefüge der bürgerlichen Gesellschaft
weitaus weniger berührt als in 45jähriger
SED-Herrschaft. Schliesslich war die
Überwachung durch die Staatssicherheit in der
DDR sehr viel stärker, als es der Gestapo
vor 1945 je möglich gewesen wäre.

Sigrid Meuschel konstatiert zwar
gewisse Gemeinsamkeiten zwischen
Kommunismus und Nationalsozialismus, zielt
aber mehr auf die Unterschiede ab. Ihre
Untersuchung krankt an einem für tota-
litarismustheorie-kritische Analysen
typischen Manko: Die Vergleichsebenen sind
nicht stimmig. Meuschel setzt der
nationalsozialistischen Praxis die sozialistische
Theorie entgegen. Natürlich waren dem
Nationalsozialismus humanistische Ziele
fremd. Freilich sah nur die kommunistische

Theorie anders aus. Die Wirklichkeit
unterschied sich kaum. Dabei behauptet
die Totalitarismustheorie nicht die Identität

zwischen Nationalsozialismus und
Kommunismus, sondern ist sich der
unterschiedlichen Ziele durchaus bewusst,
betont aber die Ähnlichkeit der
Herrschaftsmethoden linker und rechter
Diktaturen. Insofern geht auch der resolute
Einwurf Hans Mommsens, der mit Blick
auf den Totalitarismusbegriff von einer
«Pauschalmoralisierung», der «Einebnung
sehr verschiedener politischer Positionen»
und einer «Abart des kalten Krieges»

spricht, an der Realität vorbei.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 23



DOSSIER

Urs Bitterli,
geboren 1935, Studium

der Geschichte sowie

der deutschen und

französischen Literatur
in Zürich und Paris.

Professor für allgemeine
Geschichte der Neuzeit

an der Universität
Zürich mit Schwerpunkten

in Überseegeschichte

und europäischer

Geistesgeschichte.

Täter, Opfer, Zuschauer bei der Vernichtung
der europäischen juden
Zum Werk des Holocaust-Forschers Raul Hilberg

Ln Übersichtsdarstellungen und Spezialstudien ist
die Frage immer wieder gestellt worden, wie der
«Holocaust» möglich war, wie aus der Möglichkeit
Wirklichkeit werden konnte — eine Frage, die den

europäischen Menschen bis ins nächste Jahrtausend
begleiten wird.

Va

1 Raul Hilberg: 'Die

Vernichtung der

europäischen Juden-, 3 Bde.,

Fischer Taschenbuch,

Frankfurt 1990.

Verschiedenartigste Quellen

dokumentieren das schreckliche
Geschehen in allen seinen Phasen:
Selbstzeugnisse von Tätern und Opfern,
amtliche Verfügungen, Befehle und
Vollzugsmeldungen, Denkschriften und die
Akten der Kriegsverbrecherprozesse.

Wer in der Vielfalt der Publikationen
nach einem verlässlichen, faktenreichen
und umfassenden Werk sucht, wird sich
mit Vorteil an Raul Hilbergs «Die
Vernichtung der europäischen Juden» halten;
das Buch ist 1961 in den USA erschienen,
erst 1982 ins Deutsche übersetzt worden
und seit 1990 in einer gegenüber der

Originalausgabe ergänzten dreibändigen
Taschenbuchausgabe erhältlich1. Hilbergs
Darstellung folgt den Etappen der
nationalsozialistischen Judenverfolgungen
chronologisch: Zuerst ist von der rechtlichen
Diskriminierung, wirtschaftlichen
Entmachtung und sozialen Ausgrenzung
zwischen 1933 und 1939 die Rede; dann werden

die Massnahmen zur Ghettoisierung
und die Vernichtungsaktionen im
Zusammenhang mit dem Polen- und Russ-

landfeldzug behandelt; und schliesslich
wendet sich der Autor den Deportationen
zu, die nach 1941 in grossem Umfang
anliefen und auf die «physische Endlösung
der Judenfrage» in allen unter deutschem
Einfluss stehenden Territorien abzielten.

Ausgehend von den umfangreichen
Quellenbeständen, die nach Kriegsende in
die USA transferiert wurden, hat Hilberg
in jahrzehntelanger Forschungsarbeit ein
Gesamtbild des monströsen Vorgangs
rekonstruiert, den weite Teile der deutschen
Beamtenschaft, der Partei und ihrer
Organisationen sowie der Wehrmacht aktiv

mitgetragen haben, der aber auch im
besetzten Ausland seine willigen Helfershelfer

fand. Zu den beklemmendsten
Ergebnissen, die Hilbergs Hauptwerk
vermittelt, gehört die Einsicht in den
weitgehend reibungslosen Ablauf des vom
Willen zur Pflichterfüllung und
Perfektion geprägten Vernichtungsprozesses.
Es waren in ihrer überwiegenden Mehrheit

nicht brutale Sadisten, entfesselte
Triebtäter oder ideologisch irregeleitete
Antisemiten, welche den Charakter der
Judenverfolgungen bestimmten, sondern
Menschen, die unter andern Umständen
ein unauffälliges bürgerliches Leben

geführt hätten. Und gerade darin lag
das Singulare des Vorgangs: dass die

Möglichkeiten der modernen Industriegesellschaft,

Arbeitsteilung, organisatorische
Effizienz, verbesserte Kommunikation, es

gestatteten, die Massenvernichtung auf
eine Ebene der Technisierung zu heben,

was es den daran Beteiligten wiederum
erlaubte, den Gewissensstandpunkt
moralischer Indifferenz einzunehmen oder
allfällige Schuldgefühle an das «System» zu
delegieren. «Der moderne Verwaltungsapparat»,

schreibt Hilberg, «hat Möglichkeiten

und Einrichtungen, um geplante
Massnahmen, wie zum Beispiel rationelle
Massentötungen, rasch und konzentriert
durchführen zu können. Derartige Mittel
führen nicht nur zu einer grösseren Zahl von

Opfern, sie erfordern auch einen höheren

Grad der Spezialisierung, und mit dieser

Arbeitsteilung wird auch die moralische

Verantwortung unter den Beteiligten aufgespalten.

Der Täter kann jetzt seine Opfer töten,
ohne sie zu berühren, ohne sie zu sehen,

ohne sie zu hören.»

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1945

Hilbergs «Vernichtung der europäischen

Juden» gibt einen nüchtern
bilanzierenden Überblick von über tausend
Seiten, der sich vor allem als Nachschlagewerk

eignet. In einer weiteren
Publikation, die unter dem Titel «Täter, Opfer,
Zuschauer» vor drei Jahren erschienen ist,
hat sich derselbe Autor demselben Thema
aus anderer Perspektive zugewandt2. Der
Vorzug dieser Darstellung gegenüber der
früheren liegt in ihrer grösseren Anschaulichkeit,

die dadurch erreicht wird, dass

der Autor von individuellen Lebensschicksalen

ausgeht, die er in ihrer exemplarischen

Bedeutung zu vergegenwärtigen
versteht. Am reinsten erscheint der Tätertyp

in der Gestalt Adolf Hitlers verkörpert.

«Der Täter par excellence», schreibt
Hilberg, «war AdolfHitler selber. Er leitete
die ganze Aktion als führender Architekt,
ohne ihn wäre sie undenkbar gewesen.» Mit
dieser Aussage rückt der Autor sowohl von
eigenen früheren Feststellungen als auch

von den Auffassungen anderer Historiker
ab, die sich gegen den «Hitler-Zentrismus»

wenden. Auch Hilberg sieht klar,
dass der Nazi-Staat in der Tat kein zentralistisch

durchgeformtes Machtsystem war,
weiss aber überzeugend darzulegen, dass

Hitler bis zum Kriegsende in solchem
Masse das Vertrauen der deutschen
Bevölkerung genoss, dass sein Wunsch und
Wille allgemein als wegleitend verinner-
licht wurden. So fanden sich Täter in allen
sozialen Schichten und Berufsgattungen,
und die Tatsache, dass Ärzte und Juristen
im Vernichtungsprozess führende
Funktionen einnahmen, beweist, dass auch
akademische Bildung kein Antidot darstellte.
Die Mehrzahl der Täter handelte weniger
aus politisch-ideologischen Gründen als

aus dem Bestreben, die eigene Karriere zu
fördern und Macht über andere zu gewinnen

— diese politische Disponibilität sollte
es nach Kriegsende einer Reihe von ihnen
erlauben, im demokratischen Umfeld der

Bundesrepublik führende Positionen
einzunehmen.

Aussichtsloser Widerstand

Während es auf seiten der Täter durchaus
Möglichkeiten gab, sich Aufgaben zu
verweigern, die man vor sich selbst nicht
verantworten konnte, war es für die verfolgten

Juden ungemein schwieriger, sich ihrer

2 Raul Hilberg: 'Täter,
Opfer, Zuschauer. Die

Vernichtung der Juden

1933-1945-, S. Fischer,

Frankfurt 1993.

Die Tatsache,

dass Ärzte und

Juristen im

Vernichtungsprozess

führende

Funktionen

einnahmen, beweist,

dass auch

akademische

Bildung kein Antidot

darstellte.

Opferrolle zu entziehen. Schon in seinem

Hauptwerk hat Hilberg, damit einigen
Widerspruch erntend, auf die fehlende
Bereitschaft der Juden hingewiesen, Widerstand

zu leisten. Auch in «Täter, Opfer,
Zuschauer» weicht der Autor von dieser

Feststellung nicht ab. «Das vorspringende
Merkmal der jüdischen Zwangsgemeinschaft
1933 bis 1945 war», schreibt er, «dass sie

sich der fortschreitenden Vernichtung
allmählich anpasste.» Dass es selten zu Aktionen

individuellen oder kollektiven Widerstands

kam, schreibt Hilberg vor allem
dem Umstand zu, dass die Geschichte die

jüdischen Minderheiten immer wieder
dazu gezwungen habe, sich in die
Verhaltensweisen der Anpassung und des
abwartenden Fatalismus einzuüben; natürlich
trug auch die Geheimhaltung des

Vernichtungsprozesses zu solcher Fügsamkeit
bei und die schlichte Tatsache, dass, was
Hitler, Heydrich und Himmler planten,
gedanklich kaum nachzuvollziehen war.
Im Ghetto und anschliessend im Todeslager

war Widerstand ohnehin nahezu
aussichtslos, war man doch zu
demoralisiert und verfügte über keine Waffen.
Auch die Judenräte, welche die Interessen
ihres Volkes bei den deutschen Kommandostellen

vertraten, lehnten sich nicht auf,

um nicht zu «provozieren» und dadurch
ihre Schutzbefohlenen zu gefährden. «Weder

planten die Judenräte», schreibt
Hilberg, «irgendwelche Aufrufe, noch trugen
sie Argumente vor, um darzulegen, dass

gewisse Aktionen der Deutschen verletzend
und unmoralisch waren. Man bekundete
den Deutschen noch nicht einmal, ihnen
böse zu sein. »

Im Unterschied zu Hannah Arendt, die
1963 in ihrem umstrittenen Buch «Eichmann

in Jerusalem» so weit ging, von
einer Mitschuld der Judenräte am Massenmord

zu sprechen, enthält sich Hilberg
eines Urteils; für ihn sind auch die Judenräte

Opfer, der leidgeprüften Mentalität
ihres Volkes verhaftet. Wie aussichtslos
ihre Lage war, zeigt das Beispiel Adam
Czerniakows, der dem Judenrat des

Warschauer Ghettos vorstand und dem wir
wichtige Aufzeichnungen über das
Geschehen verdanken. Czerniakow entzog
sich durch Selbstmord dem Dilemma, das

für ihn darin bestand, dass er, um die Leiden

seiner Leute zu mildern oder
hinauszuzögern, in die Komplizität mit einem

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 25



DOSSIER 1945

Gegner eintreten musste, dessen gnadenloses

Endziel er kannte.
Unter den Opfern des Holocaust traf,

wenn Differenzierungen überhaupt noch
sinnvoll sind, ein besonders schlimmes
Los die Kinder. In Frankreich wurden die
jüdischen Kinder von ihren Eltern
getrennt und dann in gesonderten Güterzügen

nach Auschwitz nachgeschickt; über
10 Prozent der Deportierten aus Frankreich

waren weniger als fünfzehn Jahre alt.
In den Ghettos litten die Kinder am
schlimmsten an Unterernährung und fielen

der sozialen Verwahrlosung anheim;
unter den Kindern von Theresienstadt,
schreibt H. G. Adler, der Historiker dieses

Lagers, habe «die Regel der Horde»
geherrscht. Friedrich Schiller spricht im
«Wallenstein» vom «Fluch der bösen Tat»,

die «fortzeugend immer Böses muss gebären»
— und darin lag eine besondere Perfidie
dieses Vernichtungsapparats, dass selbst
die Opfer Schuld auf sich luden. In den

Todeslagern war die Aussicht der Kinder,
überleben zu können, minim: Von 4918
aus Belgien nach Auschwitz deportierten
Kindern kehrten 53 wieder in die Heimat
zurück. Elie Wiesel, der Nobelpreisträger,
verdankte sein Leben dem Umstand, dass

er bei der Selektion auf der Rampe von
Auschwitz sein Alter um drei Jahre
heraufsetzte.

Unbegreifliche Gleichgültigkeit
der Zuschauer

Die meisten Zeitgenossen der jüdischen
Katastrophe waren weder Täter noch
Opfer, sondern Zuschauer, und diesen
wendet sich Hilberg am Schluss seines
Buches zu. Die Zuschauer waren insofern
an den Vorgängen beteiligt, als sie
wahrnahmen, was vorging: Die Entlassung
jüdischer Beamter, die Emigration und
Deportation jüdischer Nachbarn, die
Konfiskation jüdischen Besitzes — das alles

war in der Tat von niemandem zu
übersehen. Erstaunlich bleibt die
Gleichgültigkeit, mit der die Öffentlichkeit in
Deutschland, aber auch in vielen besetzten

Gebieten, von diesen Vorgängen
Kenntnis nahm, und zwar nicht erst nach

Kriegsbeginn, als die Sorge um das Wohl
der Angehörigen in den Vordergrund trat.
«Wer half», schreibt Hilberg, «stand in
Deutschland fast völlig allein.» Und kaum

Bernhard Lichtenberg,

Domprobst der Sankt-

Hedwigs-Kathedrale

Berlin, setzte sich für

die Juden ein und

wurde 1941 verhaftet.

Er starb während

der Überführung ins KZ

an Entkräftung.

jemand erhob seine Stimme zum öffentlichen

Protest. Raul Hilberg erwähnt den

Domprobst der Sankt-Hedwigs-Kathedrale
zu Berlin, der in den späten dreissiger Jahren

Kleider und Lebensmittelkarten für
die Verfolgten sammelte und die Juden
in seine öffentlichen Abendgebete ein-
schloss; 1941 wurde der Geistliche denunziert,

ins Gefängnis gesteckt und so

behandelt, dass er während der Überführung
ins Konzentrationslager an Entkräftung
starb. Dem Andenken von Dompropst
Bernhard Lichtenberg hat Hilberg sein
Buch gewidmet.

Aber auch die Bevölkerung jener Länder,

die Hitlers Zugriff entzogen waren, die
Alliierten und die Neutralen, beschränkten

ihre Teilnahme in der Regel auf die
Zuschauerrolle. Trotz der Geheimhaltung
und der Unterdrückung freier Meinungsäusserung

liess sich das, was in den Todeslagern

geschah, nicht verheimlichen. Seit
1941 gelang es immer wieder einzelnen

Informationsträgern, das Ausland mit
konkreten Hinweisen zur Endphase der

Judenverfolgung zu versorgen. So

vermochte einer der Kronzeugen der

Vergasungsaktionen, Kurt Gerstein, einen
schwedischen Konsularbeamten ins Bild
zu setzen, und 1942 trug der polnische
Geheimagent Jan Karski seine Hiobsbotschaften

nach England und in die USA.
Auch in der Schweiz gelang es mehreren
deutschen Besuchern, so Ernst Lemmer,
Artur Sommer und Eduard Schulte,
Nachrichten weiterzuleiten. Von Genf aus
versuchte der dortige Vertreter des «Jüdischen

Weltkongresses», Gerhart M. Riegner,

israelische und amerikanische Politiker

zu informieren. Aber vielfach wurden
die Meldungen, die, wenn sie eintrafen,
angesichts des gegen Kriegsende beschleunigten

Vernichtungsprozesses bereits
inhaltlich überholt waren, mit Unglauben
und Skepsis aufgenommen, und mit der
1944 erhobenen Forderung nach der

Bombardierung der Tötungsanlagen drang
man nicht durch. «Für die Sowjetunion,
Grossbritannien und die Vereinigten Staaten»,

schreibt Hilberg, «war die Rettung
der Juden nicht dringlich. Zwischen 1941
und 1945 waren alle drei Staaten ununterbrochen

mit dem Krieg befasst, einschliesslich

ihrer Verluste und Siege im Gefecht und
ihrer möglichen Einflusssphäre nach der
deutschen Niederlage. Mit Waffen er-

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1945

rang man Ruhm und oft weitere Waffen;

gegen Not gab es weder Beistand noch Hilfe
zu kaufen.»

Raul Hilbergs Buch über die «Täter,

Opfer, Zuschauer» konfrontiert den Leser

auf nachdenklich stimmende Art mit
einem weiten Spektrum individueller
Verhaltensformen in Zeiten rücksichtsloser
staatlicher Machtenfaltung, allgemeiner
Unsicherheit und gezielter Bedrohung.
Immer wieder wurde in der Realität das

im Titel vorgegebene Ordnungsmuster,
wie der Autor durchaus einräumt,
durchbrochen. Ein Täter konnte auch Opfer
sein - worauf sich denn auch nach 1945
viele Kriegsverbrecher mit freilich oft
wenig glaubwürdigen Argumenten beriefen.

Umgekehrt konnte ein Opfer in der

auswegslosen Situation, in die es gestellt
war, zum Täter werden, um das eigene
Überleben zu sichern. Und die Zuschauer
kann man gleichermassen als Täter wie als

Opfer betrachten: als Täter infolge der
Mitwisserschaft, mit der sie das Böse zu-
liessen; und als Opfer, weil sie sich durch
die Abtretung ihrer bürgerlichen Grundrechte

an den Führerstaat diesem verfügbar

machten.

Beklemmende Thematik

In manchen Fällen verfolgt Hilberg das

Verhalten seiner Täter, Opfer und
Zuschauer über das Kriegsende hinaus, und
auch da lässt sich eine erhebliche Spannweite

individueller Verhaltensweisen
ausmachen. Da gab es die ehemaligen Nazis,
die sich dank intakt gebliebenem
Beziehungsnetz erneut in eine Machtposition
zu bringen wussten und sich nun öffentlich

damit brüsteten, sie hätten seinerzeit
nur mitgemacht, um das Schlimmste zu
verhüten; und es gab jene seltenen
Menschen, die den Juden tatsächlich
beigestanden waren und die, dafür öffentlich
belobigt, verlegen antworteten, sie hätten
doch nur das Selbstverständliche getan.

Wenn man sich mit dem Werk Raul

Hilbergs befasst, mag die Frage auftauchen,

wo ein Historiker überhaupt die
Energie und Beharrlichkeit hernimmt,
einer so beklemmenden Thematik wie
dem Holocaust ein ganzes Forscherleben
zu widmen. Das zuletzt erschienene Buch
dieses Autors unter dem Titel «Unerbetene

Erinnerung» gibt auf diese Frage zwar

Raul Hilberg verbrachte Kindheit und Jugend in Wien. Er
emigrierte zusammen mit den Eltern zuerst nach Kuba, dann
nach New York und kam mit der amerikanischen Armee
gegen Kriegsende in Europa zum Einsatz. Nach der Rückkehr
in die USA folgte ein Studium der Geschichte und
Politikwissenschaft am Brooklyn College in New York; hier kam

er in Berührung mit Franz Neumann, dessen Pionierwerk
zur inneren Geschichte des Dritten Reiches «Behemoth»
(1944) ihn dazu anregte, die Erforschung der europäischen
Judenverfolgung in ähnlich umfassender Weise voranzutreiben.

Als Mitarbeiter am «War Documentation Project» hatte
Hilberg Gelegenheit, die nach Alexandria (Virginia)
transferierten deutschen Akten einzusehen; nach 1952 arbeitete er
mehrere Jahre in dürftigen materiellen Verhältnissen und
wissenschaftlich weitgehend isoliert an seinem Thema, das

im Zeichen des kalten Krieges und der gewünschten amerikanischen

Annäherung an Deutschland die Universitäten wenig
interessierte. Nach dem Intermezzo einer Lehrtätigkeit in
Puerto Rico erhielt Hilberg 1956 eine Professur an der
Universität von Vermont, die er bis zu seiner Emeritierung im
Jahre 1991 versah.

nicht die persönliche Antwort, die man
vielleicht erwarten würde, vermittelt aber
neben biographischen Hinweisen
wertvollen Einblick in die Werkstatt eines

Historikers und in das Schicksal seiner
Publikationen3.

Die Publikation der englischen
Originalausgabe der «Vernichtung der
europäischen Juden» im Jahre 1961 hatte
zahlreiche Hindernisse zu überwinden, und
zwar solche materieller wie ideeller Art:
Einerseits blieb die Finanzierung des so

umfangreichen Werkes lange Zeit ungewiss,

andererseits wehrten sich insbesondere
israelische Stellen gegen eine Gesamtschau,

welche den «heroischen Aspekt»
des jüdischen Widerstandes, ihrer
Meinung nach, unterbewertete. Über diesen
letzten Punkt sollten sich in der Folge
immer wieder die Gemüter erhitzen, so im
Zusammenhang mit der bereits erwähnten
Arendt-Debatte und noch im Jahre 1993,
als ein Artikel im Nachrichtenmagazin
«Der Spiegel» dem Autor vorwarf, über

dreissig Jahre lang den jüdischen Widerstand

gegen die Nazis negiert zu haben. In
«Unerbetene Erinnerung» wendet sich

Hilberg seinerseits wieder gegen die Kritiker,

denen er insbesondere vorwirft, ihr
Blickfeld zu sehr auf die Dokumente der

Opfer einzuengen und den Vernichtungs-

3 Raul Hilberg: 'Uner-

betene Erinnerung. Der

Weg eines Holocaust-

Forschers-, S. Fischer,

Frankfurt 1994.

Die Zuschauer

kann man

gleichermassen

als Täter wie

als Opfer

betrachten.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 27



DOSSIER 1945

prozess zum Kampf emporzustilisieren.
Mag sein, dass Hilberg die Fälle von
individuellem und kollektivem Widerstand,
die es ohne Zweifel gab und die er auch

nicht leugnet, zu wenig betont; unbedingt
zuzustimmen ist aber dem Autor, wenn er
den Begriff des Widerstandskampfes
ablehnt - denn damit zielt man an der
geschichtlichen Realität vorbei und entlastet
dadurch die Täter auf eine unakzeptable
Weise, indem man den Vernichtungspro-
zess in die Nähe einer militärischen
Auseinandersetzung rückt.

Am Schluss von «Unerbetene
Erinnerung» berichtet Hilberg über weitere

Nachforschungen, die er in Israel,
Deutschland und Österreich betrieb,
immer mit fast obsessiver Beharrlichkeit das

Thema seines Hauptwerks umkreisend,
seinen Text mit Ergänzungen anreichernd
und für weitere Auflagen und Übersetzungen

vorbereitend. Von mühsamen
Verhandlungen mit Verlegern ist die Rede,

von wohlwollenden und andern
Rezensenten, von kontrovers verlaufenden

Tagungen. «Unerbetene Erinnerung» hat den

spröden Charakter eines Rechenschaftsberichts:

Immer wahrt der Verfasser die
Distanz zu sich selbst und zu seinen

Lesern — während er in seinem früheren
Werk über «Täter, Opfer, Zuschauer»
durch das Medium der Schicksale anderer

eindringlich zu uns zu sprechen wusste,
bleibt er hier zurückhaltend. Das Persönlichste

dieses Erinnerungsbuches ist
vielleicht am Schluss zu lesen, und es stammt
bezeichnenderweise nicht vom Autor
selbst. Hilberg zitiert das Urteil eines
Überlebenden aus Theresienstadt, des

Historikers H. G. Adler, aus Anlass des

Erscheinens der englischen Erstausgabe
der «Vernichtung der europäischen
Juden».

Adler schrieb damals: «1948 begann

Hilberg mit seiner Arbeit. Er hat also bereits
den Standpunkt einer Generation, die nicht
mehr sich unmittelbar betroffen fühlt, aber
doch noch, von ferne, die Ereignisse
mitangesehen hat und nun ratlos vor ihnen steht,

bitter und verbittert, anklagend, kritisch
nicht nur den Deutschen gegenüber (wie
denn anders?), sondern auch den Juden und
allen zuschauenden Völkern gegenüber. Am
Ende bleibt nichts als die Verzweiflung über
alles und der Zweifel an allem, denn für
Hilberg gibt es nur ein Erkennen, vielleicht
auch noch ein Begreifen, aber bestimmt kein
Verstehen.»

SPLITTER

Entscheidend ist, dass Mythen nicht von selbst
entstehen, aus dem Volksgrund heraus, wie dies eine

romantische Vorstellung besagt, sondern dass sie

von Intellektuellen, gleich welcher politischen
Couleur, zusammengestellt, aufbereitet und verbreitet
werden müssen. Die noch ausstehende politische
Theorie des Mythos wird auf diese Gruppe besondere

Aufmerksamkeit zu richten haben.

Wolfgang Frinate, Harald Patzolt (Hrsg.), 'Mythen
der Deutschen. Deutsche Befindlichkeit zwischen

Geschichten und Geschichte-, Leske + Budrich,

Opladen 1994, S. 26

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER

Michael Rinn,

geboren 1960, studierte
französische Literatur-
und Sprachwissenschaften

sowie Geschichte

an der Universität Bern.

Studienaufenthalte an

der Yale University und

an der Université

de Paris (Paris IV und

ENS). Assistent am

Séminaire de français
der Universität Bern,

verfasst Doktorarbeit
über das 'Indicible
de l'Holocaust- in der

französischen
Romanliteratur. Dieser Beitrag
beruht auf dem ersten
einer Reihe von

Referaten, die der Autor

zu diesem Thema an

den Universitäten Bern,

Fribourg, Lausanne

und Genf gehalten hat.

Zwei Abhandlungen

Hans-Georg Gadamers

sind für diesen Beitrag
von Bedeutung: der

Kommentar zu Paul

Celans 'Atemkristall-1
und der kurze Aufsatz
• Grenzen der Sprache-2.
Eine wertvolle Studie

zur deutsch-französischen

Hermeneutik und

zur Texttheorie hat
Manfred Frank verfasst3.

Ferner: Jacques Derridas

"L'Ecriture et la

différence-, 'Edmond Jabès

et la question du livre-
und -Le théâtre de

la cruauté et la clôture
de la représentation-4.
Eine Zusammenfassung
der gegenwärtigen
Debatte über
Darstellungstheorien befindet
sich in 'Was heisst
Darstellen-,
herausgegeben von Christiaan
L. Hart Nibbrig5.

Über die dargestellte Wirklichkeit
Gedanken zu «Schindlers List» von Steven Spielberg

Dieser Beitrag nimmt die unterschiedlichen Reaktionen,
die der Film «Schindlers List» hervorgerufen hat,

zum Anlass, die problematische Vermittlung des

Holocaust zu erläutern. Die Kontroverse um den Film
zeigt beispielhaft den Konflikt zwischen Kunst
und Dokumentation.

Ls handelt sich dabei um
die grundlegende Frage, welche Form von
Repräsentativität die geeignetste ist, den
Holocaust als ein geschichtliches Faktum
darzustellen, damit er wahrhaftig
rekonstruiert werden kann.

Die überwiegende Mehrheit der
Zuschauer kann dem Aufruf, sich an den
Holocaust zu erinnern, nicht Folge leisten.
Wenn einzelne dies versuchen, werden sie

sich an den Spielberg-Film erinnern, nicht
aber an die geschichtlichen Ereignisse von
1933 bis 1945, die sie selber nicht erlebt
haben. Oder aber der Holocaust, der für
sie referenzlos ist, wird mythologisiert,
d. h. er steht ausserhalb ihrer Lebenswelt.

Allerdings kann der Holocaust gedacht
werden (mittels Geschichtsbüchern,
Dokumentarfilmen, Literatur usw.).

Wenn man davon ausgeht, dass der
Holocaust im Denken Gestalt annehmen
kann, ergibt sich die Frage seiner

sprachlichen Wiedergabe, seiner Vermittlung

mithin. Zwischen dem Sprechen
und dem Schweigen über den Holocaust

besteht ein kaum zu überwindendes
Dilemma. Ein zweiter Fragenkreis bezieht
sich auf die Rezeption durch Zuschauer
und Leser: Wie kann eine Sprache

wahrgenommen werden, die noch nicht
gesprochen worden ist? Problematisch ist

zum dtitten auch die Sprache insofern, als

sie sich auf ein Grundmuster bezieht, das

von der SS angelegt worden ist. Da die

Zeugen im abgeschlossenen Raum der SS

isoliert waren, kann sich ihre Sprache
nicht davon lösen.

Die angeführten Fragestellungen lassen

den Schluss zu, dass die dargestellte
Wirklichkeit des Holocaust, die geschichtliche
Realität rekonstruiert, ursprünglich von
der SS in Szene gesetzt worden ist. Daher

scheint die Kontroverse, die «Schindlers
List» ausgelöst hat — Wahrheit der
Geschichte versus Wahrheit der Kunst —,

kaum relevant. Vielmehr bleibt die Frage
von Bedeutung, ob mit dem Unaussprechbaren

des Holocaust das ursprüngliche
Streben der SS, alle Spuren auszulöschen,

gemeint wird oder ob der gedachte und
folglich rekonstruierte Holocaust an der

Gegenwart teilhat.

Kann heute an den Holocaust
erinnert werden?

Viele Rezensenten haben in ihren
Ausführungen über Steven Spielbergs Film
dazu aufgefordert, sich an den Holocaust
zu erinnern. Dies ist missverständlich.
Allein die Überlebenden des Holocaust
können sich erinnern, d. h. können das

«Dort» und das «Damals», das sie unmittelbar

erfahren haben, in sich als ein
«Hier» und «Jetzt» aktualisieren. Die
Schwierigkeiten, die eine solche Übersetzung

hervorruft, werden von Shoschana
Felman in einem umfassenden Beitrag
untersucht6. Die heutigen Zuschauer hingegen,

die der Aufforderung, sich zu
erinnern, Folge leisten möchten, können
lediglich auf diffuse Informationen («Hitler»,

«Leichenberg», «6 Millionen Juden»
usw.) zurückgreifen, die ihnen in
unterschiedlicher Weise vermittelt worden sind,
z. B. in der Schule. Eine solche
beziehungslose «Erinnerung» eröffnet zwei
unterschiedliche Wege: a) Nach dem Ansehen

des Films gerät der Holocaust, an den

erinnert werden soll, um so mehr in
Vergessenheit, als der Akt der «Erinnerung»
geleistet ist. b) Der Holocaust wird durch
die referenzlose «Erinnerung» mythologisiert.

Er wird dadurch sowohl ausserhalb

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 29



DOSSIER 1 945

der Geschichte als auch ausserhalb der
Lebenswelt der Zuschauer angesiedelt.
Der Holocaust ist dann kein Problem
mehr der Welt oder für die Welt, sondern
ein negatives Wunder.

An den Holocaust können sich
gegenwärtig immer weniger Menschen tatsächlich

erinnern, jedoch kann ihn jeder
einzelne Mensch in Gedanken rekonstruieren.

Den Holocaust denken heisst, mit
ihm in der Gegenwart zu sein, genauer,
ihn als gegenwärtig schaffen. Dies eröffnet
die Möglichkeit, Einsicht in den Holocaust

zu nehmen. Somit muss gefragt
werden: 1. Wie können die Überlebenden
mittels einer heute verständlichen Sprache
ihre Erlebnisse mitteilen? 2. Inwiefern
entspricht eine gedankliche Nachbildung
des Holocaust der Katastrophe?

Ist die Sprache geeignet,
die Vernichtung der europäischen
Juden zu vermitteln?

Der Maler Miklos Bokor, ein Überlebender

des Holocaust, hat erst vor kurzem
sein Werk, das seine damaligen Erlebnisse

darstellt, der Öffentlichkeit zugänglich

gemacht. Der französische Dichter
und Kunstkritiker Yves Bonnefoy schrieb
dazu:

«Bokor a vécu l'épreuve, on le sait, il est

donc un de ceux qui devraient réparer
l'oubli, désigner le mal. Mais quels mots,

quelles images pourraientparlerpour la
personne qui fut privée des mots, précisément,
privée des images? Quel témoin aura jamais
les moyens d'évoquer en ce qu'ils furent
vraiment, ou peuvent être, ces états-limites que
la parole ordinaire, même en ses partis pris
les plus aveugles et destructeurs, ne peut
vraiment concevoir?»

Welcher Zeuge wird jemals die Fähigkeit

erlangen, Auschwitz aussprechen zu
können? Diese paraphrasierte Frage ist als

solche rhetorisch, muss sie doch negativ
beantwortet werden. Der Holocaust hat
viele Zeugnisse hervorgebracht, mit deren
Hilfe sich die Nachwelt Kenntnisse über
die geschichtlichen Ereignisse verschaffen
kann. Bonnefoy führt eine grundsätzliche
Überlegung an: Wenn der Holocaust den
Menschen der Fähigkeit beraubt hat, sich
mitzuteilen, wie kann er dann seine

Erinnerungen benennen? Es besteht daher
ein Dilemma, angesichts der Grenze, die

mit dem Namen Auschwitz bezeichnet
wird. Zwei Begriffe stehen einander gegenüber.

Sprechen versus Schweigen

a) Indem der Holocaust
ausgesprochen wird,
ist er Teil der

Gegenwart.

b) Indem der Holocaust
ausgesprochen wird,
wird er verharmlost.

a) Indem der Holocaust
verschwiegen wird, wird
er in der Unfassbarkeit
des Entsetzens belassen.

b) Indem der Holocaust
verschwiegen wird,
wird er vergessen.

Ist es nicht

gerade die

Sprache selbst,

die den

Holocaust

«banalisiert»?

Aber ist es nicht gerade die Sprache
selbst, im Sinne einer für die
Allgemeinheit verständlichen «Alltagssprache»,
die den Holocaust «banalisiert»? Bonnefoy
scheint der Wortsprache eine verminderte
Fähigkeit zu bescheinigen, den Holocaust
verständlich zu machen, und problemati-
siert die Vermittlung, auch die durch die

Kunst, im weitesten Sinne.
In «Déposition au procès Barbie»

schreibt Elie Wiesel:
«Ily a, dans cette tragédie, quelque chose

qui fait plus que mal - et j'ignore ce que
c'est. Voilà le problème: qui n'a pas
vécu l'événement, jamais ne le connaîtra}»

Menschen, welche die Katastrophe nicht
gelebt haben, können sie nicht kennen.
Dieser Schluss versteht sich von selbst.
Dennoch ist er widersprüchlich, denn die

sprachliche Vermittlung des Holocaust,
die als ein Problem der Kunst bezeichnet
worden ist, wendet sich letztlich an die
Öffentlichkeit der Nachwelt. Diese
bestimmt, in welcher Weise der Holocaust
gegenwärtig und zukünftig überliefert
wird. Ihr fällt daher die Rolle des Zeugen
zu. Wie aber kann das Dialogische des

Verstehens hergestellt werden, wenn die

Zeugen als Leser, Zuschauer und Zuhörer
den Ereignissen, über die sie Zeugnis
ablegen sollen, nicht beigewohnt haben? Die
Offenbarung, die die Überlebenden des

Holocaust der menschlichen Gemeinschaft
überbringen, kann von dieser kaum

wahrgenommen werden.
Die Vermittlung und deren Aufnahme,

d. h. die Überlebenden und ihre heutigen
Zeugen bedingen sich, genauer:
Überlebende, deren Vermittlung von der

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1945

Öffentlichkeit nicht wahrgenommen wird,
überleben nicht als «Überlebende».

Dennoch muss der Holocaust
ausgesprochen werden. Diesen Imperativ
formuliert E. Wiesel in der gleichen, oben
erwähnten Abhandlung («Déposition au
procès Barbie», S. 138):

«L'oubli serait le triomphe définitif de

l'ennemi. C'est que l'ennemi tue deux fois,
la seconde en essayant d'effacer les traces de

son crime. C'est pourquoi il poussa son projet

sanglant d'épouvante jusqu'aux limites
du langage, et bien au-delà: pour le situer

trop loin, hors d'atteinte, hors de notre
perception. »

Im Zentrum dieses Gedankens steht
wiederum die Sprache. Allerdings ist sie in
einem anderen Zusammenhang zu
betrachten als die vorhergehenden, denn die
Sprache ist hier Objekt der Täter. Historisch

betrachtet konnten die SS oder
andere staatliche Instanzen unter sich die
«Endlösung der Judenfrage» sprachlich
klar fassen. Allerdings stellt sich für die

heutigen Beobachter die Frage, in welcher
Beziehung die Sprache der Täter zu
derjenigen der Opfer steht. Die Sprache der
Täter ist diejenige der Opfer und umgekehrt.

Die Realität, die der Überlebende
auszusprechen sucht, ist von der SS in
Szene gesetzt worden. Die Täter eigneten
sich kulturelle Verhaltensmuster der Opfer
an, um deren Vernichtung immer
vollkommener voranzutreiben. Die Opfer
ihrerseits wurden in die Welt der SS

versetzt. Wenn nun diese Welt sprachlich
dargestellt wird, bezieht sich diese Sprache

per definitionem auf das Grundmuster,
das von der SS vorgegeben wurde.

Dieser Gedanke ist deshalb beunruhigend,

weil er eine «objektive» Beurteilung
des Holocaust aus heutiger Sicht nicht
zulässt. Wenn einerseits die Perspektive
der Überlebenden eingenommen wird, so

richtet sich diese nach der Welt der SS.

Andererseits darf bezweifelt werden, ob

Quellen der SS, die zufällig oder
vorsätzlich erhalten geblieben sind, zu einem
besseren Verständnis der Geschehnisse
führen. Folglich ist es auch für die Gegenwart

äusserst schwierig, sich der Welt der
SS zu entziehen. Paul Celan hat diese

Hypothek in seiner Bremer Rede in die
folgenden Worte gefasst:

«Sie, die Sprache, blieb unverloren, ja,
trotz allem. Aber sie musste nun hindurch-

Der Mensch

kann durch

die Kunst seine

Fremdheit

gegenüber den

Dingen

überwinden.

gehen durch ihre eigenen Antwortlosig-
keiten, hindurchgehen durch furchtbares
Verstummen, hindurchgehen durch die
tausend Finsternisse todbringender Rede. Sie

ging hindurch und gab keine Worte für das,

was geschah.9»

Aufschlussreich ist in diesem
Zusammenhang auch die letzte Strophe von
«Welchen der Steine du hebst»: «(...) Welches

der Worte du sprichst — I du dankst I
dem Verderben.» (Paul Celan, «Ausgewählte

Gedichte», Frankfurt a.M. 1968,
S.46.)

Die dargestellte Wirklichkeit, die den
Holocaust rekonstruiert, deutet auf das

hin, was mit dem Lehnwort Holocaust10
verstanden wird: die jüdische Zivilisation
in (Ost-)Europa ist gebrochen worden. Im
Denken ist dieser Verlust Gegenwart. Wie
kann jedoch das Faktum des Holocaust
wiedergegeben werden, wenn seine
Darstellung einem doppelten Widerspruch
gleichkommt: Sprachloses Sprechen soll
eine sprachlos gemachte Sprache aufheben.

Y Bonnefoy deutet einen möglichen
Weg, vielleicht den einzigen, an:

«De la vérité, si elle est là, on peut
<mourir> peut-être, pour l'avoir sue. Mais on

ne saura la dire, alors que <l'art>, pour sa

part, est si naturel autant que si légitime.»
(Y. B.: «Art et vérité chez Miklos Bokor»,
in Miklos Bokor, «Peintures et dessins»,

Vevey 1993, S. 23.)
Der erste Satz kommt der Aussage

E. Wiesels gleich, wonach die Wahrheit
der geschichtlichen Ereignisse nicht
gesprochen werden kann. Für Y. Bonnefoy
ist Wahrheit jedoch nur aus dem
Menschsein findbar, kann also durch die
«natürliche» Schöpfungskraft des
Menschen bestimmt werden. «Natürlich»
bedeutet für Bonnefoy die Möglichkeit des

Menschen, sich auf etwas Gegebenes
beziehen zu können. Der Mensch kann
durch die Kunst seine Fremdheit gegenüber

den Dingen, zumindest teilweise,
überwinden.

Ausserhalb der dargestellten
Wirklichkeit existiert heute
der Holocaust nicht mehr

Die vielschichtigen Beziehungen der drei
Fragestellungen, insbesondere die Beziehung

zwischen der Vermittlung und der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 31



DOSSIER 1945

Inszenierung des Holocaust durch die SS,

spielen in Beziehung zur dargestellten
Wirklichkeit eine bedeutende Rolle. Das

zeigt die intensiv geführte Debatte über
den Film «Schindlers List».

Die Schaffung einer Kunst-Realität
überschreitet nach Claude Lanzmann,
Autor des Dokumentarfilms «Shoah», die
Grenzen der darstellbaren Realität:

«L'Holocauste est d'abord unique en ceci

qu'il édifie autour de lui, en un cercle de

flammes, la limite à ne pas franchir parce
qu'un certain absolu d'horreur est
intransmissible: prétendre le faire, c'est se rendre

coupable de la transgression la plus grave.
La fiction est une transgression, je pense
profondément qu'il y a un interdit de la
représentation}1»

Die geschichtlichen Ereignisse werden
durch Repräsentation fixiert, kanalisiert,
also verharmlost. Daher postuliert
Lanzmann ein eigentliches Bildverbot.

Allerdings sollte gerade in diesem
Zusammenhang Steven Spielbergs Standpunkt
genauer betrachtet werden. Spielberg
nimmt nämlich offen eine pädagogische
Haltung ein, die des Geschichtenerzählers,

der durch die Fokussierung der Ereignisse

auf einzelne Personen verhindert,
dass ein Abbild der Welt entsteht, von
dessen Unfassbarkeit sich der Zuschauer
entsetzt abwenden würde.

«Il (mon propos) consistait à raconter
l'Holocauste: fai fait ce film avec la
seule idée que je pouvais utiliser toute mon
habileté de conteur et de cinéaste pour
communiquer une information — presque
comme un service public. Et presque
comme un acte de défi, j'ai pensé que, si les

gens se fichaient aussi ouvertement de

l'Holocauste, je leur raconterais, moi, une
histoire d'Holocauste.^»

Die beiden kontroversen Standpunkte
lassen sich in eine Opposition der Begriffe
fassen, die nur vordergründig einen
Gegensatz bildet: die Wahrheit der
Geschichte versus die Wahrheit der Kunst.
Von der Wahrheit der Geschichte sollte im
Grunde nicht gesprochen werden,
sondern vielmehr von einer «historiographischen

Wahrheit». Geschichtsschreibung
kann keinen höheren Wahrheitsgehalt in
Anspruch nehmen als Kunst. Auch die
Realität der Geschichtsschreibung ist
konstruiert, obwohl dies häufig nicht
wahrgenommen wird.

Auch die

Realität der

Geschichtsschreibung

ist konstruiert,
obwohl dies

häufig nicht

wahrgenommen

wird.

Die Kunst stellt die Wirklichkeit des

einzelnen Mensch dar, der den Holocaust
erlebt hat. Sie vereinzelt. Der Holocaust
wird durch die Rhetorik des fiktionalen
Helden banalisiert. Die Geschichtsschreibung

hingegen fügt Quellen und Dokumente

aneinander. Sie verallgemeinert.
Der Holocaust wird durch die Rhetorik
der Fakten banalisiert. Das Dilemma
zwischen Sagen und Schweigen bleibt bestehen.

Was ist gemeint mit den Grenzen des

Darstellbaren, d. h. mit dem Unaussprechbaren

des Holocaust?
Einerseits scheint das Unaussprechbare

des Holocaust eine Grenze zu bestimmen,
die aus moralisch-religiösen oder aus
ethischen Gründen nicht verletzt werden darf.
So jedenfalls könnte Lanzmanns Votum
aufgefasst werden. Der Versuch
Spielbergs, die Gaskammer zu dramatisieren,
und die grösstenteils negativen Reaktionen,

die er damit hervorgerufen hat, deuten

auf ein solches Argument hin. Allerdings

ist trotz eines solchen Bildverbots
das Unaussprechbare darstellbar. Der Film
ist ein Beweis dafür.

Eine weitere Überlegung, die zum
selben Schluss führt, beruht auf der
Annahme, dass alles Menschliche grundsätzlich

darstellbar sei. Das Unaussprechbare
des Holocaust läge also in der unergründlichen

Natur des Menschen selbst. Als
Beispiel für diese häufig verwendete Sichtweise

kann die Person des Lagerleiters
von Puaschuf in «Schindlers List», Amon
Göth, gelten. Seine Gewaltausbrüche
werden im Film deutlich überzeichnet.
Dadurch wird dem Bösen die Aura des

Krankhaften und Verabscheuungswürdi-
gen verliehen. Der Holocaust ist, wie es

Spielberg ebenfalls zeigt, in einem solchen
Ansatz darstellbar.

Andererseits gerät der Holocaust zum
Mythos, wenn er vom Menschlichen
losgelöst wird. Durch den Referenzverlust,
den die Sprache dadurch erleidet, wird der
Holocaust zu einer Irrealität: dann ist er
heute nicht mehr.

Dies lässt erahnen, in welch schwieriger
Beziehung die dargestellte Wirklichkeit
zur Wahrheit der Geschichte steht. Wenn
die Rekonstruktion sich zu sehr auf das

Schicksal einzelner Personen bezieht,
fördert dies gewiss ihre Mitteilungskraft,
denn diese Art von Darstellung kann von
der Öffentlichkeit nachvollzogen werden.

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1945

Allerdings rückt das geschichtliche Faktum

- um das es eigentlich geht — in den

Hintergrund. Der Holocaust wird daher
schnell zu einer «Tragödie». Ob eine solche

Feststellung ausreicht, um, wie
Lanzmann es tut, ein Bildverbot aussprechen
zu können, bleibt dennoch fragwürdig.
Man missversteht jedoch den Autor von
«Shoah», wenn man folgert, dass er lediglich

für eine klare Unterscheidung
zwischen Fiktionalität und Realität eintritt.
Über seinen Dokumentarfilm sagt er
selber: «Il y a beaucoup de mise en scène dans
le film. Ce n'est pas un documentaire}3» In
Anlehnung an Bonnefoy kann daher
festgestellt werden, dass es nicht nur legitim
und natürlich ist, den Holocaust als eine

geschichtliche Wirklichkeit darzustellen,
sondern dass die Wahrheit ausserhalb
einer nachträglichen Formgebung gar
nicht existiert.

Die Schwierigkeit des Unaussprechbaren

des Holocaust liegt darin, dass es der

geschichtliche Ablauf des Tötungsprozesses

(d. h. der Holocaust als «Endlösung»)
selbst ist, für den eine Sprache gefunden
werden muss. Darin liegt seine Einmaligkeit.

Das Unaussprechbare des Holocaust
bezieht sich auf sich selbst. Daher kann
der Film Spielbergs als ein gutes Beispiel
dafür gelten, dass die dargestellte
Wirklichkeit eines Kunstwerks ein wahres und
zugleich unwahres Abbild der Realität sein
kann. In den Kommentaren zu «Schindler^

List» ist oft vom Unaussprechbaren
des Holocaust bzw. von der Unmöglichkeit,

dieses geschichtliche Ereignis
wahrhaftig zu übertragen, die Rede. Es ist
jedoch unklar, was mit diesem Begriff
gemeint ist. Dies überrascht um so mehr,
als das Unaussprechbare offenbar
grundsätzliche Probleme der dargestellten
Wirklichkeit des Holocaust andeutet. Jedenfalls

ist das Postulat nicht hinreichend, wonach
allein «grosse» Kunst den Holocaust
wahrhaftig darzustellen vermag.

1

Hans-Georg Gadamer: «Wer bin Ich und wer bist
Du?». Kommentar zu Celans «Atemkristall»,
Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1986 (Erstdruck 1973).
2 Hans-Georg Gadamer: «Grenzen der Sprache», aus:
«Gadamer, Gesammelte Werke», Bd. 8, J.C.B. Mohr,
Tübingen 1985.
3 Manfred Frank: «Das Sagbare und das Unsagbare,
Studien zur deutsch-französischen Hermeneutik und
Texttheorie», Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1990.
4 Jacques Derrida: «L'Ecriture et la différence»,
Seuil, Paris 1967.
5 «Was heisst «Darstellen)?», hrsg. von Christiaan
L. Hart Nibbrig, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1994.
6Shoshana Felman: «A l'Age du témoignage: Shoah
de Claude Lanzmann» in «Au Sujet de Shoah»,
Editions Belin, Paris 1990, S. 55-145.
7 Yves Bonnefoy: «Art et vérité chez Miklos Bokor»
in: «Miklos Bokor, Peintures et dessins», Art et
Lettres Vevey, Musée Jenisch et les auteurs, Vevey
1993, S. 23.

8 Elie Wiesel: «Silences et mémoires d'homme»,
«Déposition au procès Barbie», Seuil, Paris 1989,
S. 137.
9 Paul Celan, «Ausgewählte Gedichte», Suhrkamp,
Frankfurt a.M. 1968, S. 128.
10 Es ist letztendlich eine Frage der Konvention, mit
welchem Namen die Vernichtungspolitik während
der nationalsozialistischen Zeit bezeichnet wird.
Allerdings setzt die Verwendung eines spezifischen
Namens eine klare Beziehung zu den faktischen
Ereignissen voraus. Wenn dies in einem ungenügenden
Mass geschieht, wird die historische Referenz durch
das Lehnwort metaphorisiert. Ein guter Einblick
in die aktuelle Diskussion über die unterschiedliche
Verwendung von Begriffen wie Holocaust, Shoah,
Churban oder Genozid befindet sich bei James
E. Young: «Beschreiben des Holocaust», Kap. 5,

«Die Namen des Holocaust», Jüdischer Verlag,
Frankfurt a.M. 1992, S. 139-163.
11 Claude Lanzmann in «Le Monde» vom 3. März
1994.
12 Steven Spielberg in «Le Monde» vom 22. Februar
1994.
13 «Les Cahiers du Cinéma», no 374, juillet-août
1985. Entretien avec Claude Lanzmann, réalisé

par Marc Chevrie et Hervé Le Roux.

SPLITTER

'Verstummen- und 'Schweigen- sind nicht auf
Juden beschränkt, sondern prägen alle Dichtung
nach Auschwitz.

Sander L. Gilmann, 'Jüdischer Selbsthass. Antisemitismus

und die verborgene Sprache der Juden-.

Jüdischer Verlag, Frankfurt am Main 1993, S. 279

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 33



DOSSIER

Ursula Amrein,

geboren 1960, Studium

der Germanistik,
Allgemeinen Geschichte und

Literaturkritik, von

1988-1992 Assistentin
und von 1992-1994
Oberassistentin am

Deutschen Seminar der

Universität Zürich, 1993

Promotion zum Dr. phil.
mit der Arbeit 'Augenkur
und Brautschau. Zur

diskursiven Logik der

Geschlechterdifferenz

in Gottfried Kellers
• Sinngedicht'-; seit
1994 Mitherausgeberin
der Historisch-Kritischen

Gottfried-Keller-

Ausgabe.

Beim vorliegenden

Beitrag handelt es sich um

die gekürzte Fassung

eines Vortrags, der im

Dezember 1994 an

der Universität Zürich

im Rahmen der

Ringvorlesung '50 Jahre

danach» gehalten wurde.

Der Vortrag erscheint

vollständig abgedruckt
in: Sigrid Weigel und

Birgit Erdle (Hg.):

Fünfzig Jahre danach.

Zur Nachgeschichte des

Nationalsozialismus.

Zürich 1995 Zürcher

Hochschulforum

Band 23).

Das Zürcher Schauspielhaus

und die Geistige Landesverteidigung

Das Zürcher Schauspielhaus steht im Gedächtnis der Nachkriegszeit

für die wichtigste deutschsprachige Exilbühne mit einer konsequent
antifaschistischen Theaterpolitik. Lm Zürich der dreissiger und vierziger
Jahre galt die Zustimmung jedoch weniger dem politischen Emigrantentheater

als vielmehr dem Theater der Geistigen Landesverteidigung.

L/ie Geschichte des Zürcher

Schauspielhauses wurde bisher fast
ausschliesslich aus der Perspektive der
Exilforschung dargestellt und im grösseren
Kontext einer antifaschistischen
Widerstandspraxis diskutiert1. Von einer
kritischen Reflexion ausgeschlossen blieb,
wie das in den dreissiger Jahren umstrittene

«Emigranten-Juden-Marxisten- Theater»2

mit der Gründung der Neuen Schauspiel

AG 1938 einer schweizerischen

Leitung unterstellt und gleichzeitig in den

kulturpolitischen Diskurs der Geistigen
Landesverteidigung eingebunden wurde.

Die folgende Gegenüberstellung der
Direktionszeiten von Ferdinand Rieser
und Oskar Wälterlin soll verdeutlichen,
welchen Stellenwert die Geistige
Landesverteidigung für das Zürcher Schauspielhaus

hatte.

Ferdinand Riesers «Emigranten-Juden-
Marxisten-Theater» (1933-1938)

Zum «Ruhmesblatt» (Frisch: Rede zum Zürcher

Debakel, s.Anm.2, S. 501) konnte
das Schauspielhaus nur werden, weil es

1933 ein Privattheater war. Rieser hatte
die Pfauenbühne 1926 erworben und
leitete das Theater als Besitzer und Direktor.
Nur in dieser Position war es ihm möglich,

praktisch ausschliesslich Schauspielerinnen

und Schauspieler zu beschäftigen,
die von den Nationalsozialisten zur Flucht
aus Deutschland gezwungen waren. Mit
Inszenierungen wie Ferdinand Brückners
«Die Rassen» und Friedrich Wolfs
«Professor Mannheim», welche die tödlichen
Konsequenzen der nationalsozialistischen
Rassenpolitik zum Thema hatten, wurde
das Schauspielhaus bald zum Gegenstand
heftigster Polemik. Die rechtsradikale
Nationale Front rief im Herbst 1934 zu

Kundgebungen gegen die Pfauenbühne
auf, störte Aufführungen und provozierte
Schlägereien vor dem Theater, die
Polizeieinsätze zum Schutz der Theaterbesucher

notwendig machten.
Solche Szenen veranlassten die «Neue

Zürcher Zeitung» zu einer öffentlichen
Rüge am Schauspielhaus: Unter dem Titel
«Mehr Takt!» forderte Feuilletonredaktor
Eduard Korrodi von den Emigranten in
ihrer Arbeit politische Zurückhaltung. Im
Blick auf die Aufführung von «Professor
Mannheim» hielt er fest:

« Über die künstlerischen Qualitäten oder

Mängel dieses <Schauspiels aus dem Deutschland

von heute> soll hier nicht gesprochen
werden; aber das darfman nicht verschweigen,

dass die Darstellung des spezifisch-
deutschen Konfliktstoffs der Judenfrage im
«Professor Mannheim» eine leidenschaftliche

Aufforderung zur Parteinahme ist.

an verantwortlichen Stellen (hätte man sich,

U. A.) darüber klar sein müssen, dass eine

derartige Darstellung eines von aussen

herangetragenen Konfliktstoffes die gleichen
Gefahren wie das taktlose Hervortreten
politischer Emigranten in unserm Lande in
sich schliesst.» (NZZ, 9. 11. 1934)

Mit dieser Argumentation schob Korrodi

die Verantwortung für die frontistischen

Gewaltakte den Emigranten zu, und
gleichzeitig sprach er dem Stück jeglichen
künstlerischen Wert ab: es sei, so der
Kritiker weiter, von «krasser Einseitigkeit», von
einer «offenbar nur mühsam unterdrückten
kommunistischen Tendenz», das der

«komplexen Wirklichkeit» nicht gerecht werde.
Korrodi stand mit dieser Auffassung keineswegs

allein. Seine Argumentationsmuster
finden sich in den Theaterkritiken
vorgezeichnet, die im Zusammenhang mit den
umstrittenen Inszenierungen auf einer strikten

Trennung zwischen Bühne und Politik

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1945

beharrten und darin auf eine eigentliche
Tabuisierung in der Rede über den
Nationalsozialismus hinausliefen. Diese Rede

wurde als innenpolitische Gefahr dargestellt,

künstlerisch entwertet oder als

marxistische Verzerrung der Realität ausgelegt.
Ebenfalls auf massive Ablehnung stiess

Rieser mit seinem Theater beim
Schweizerischen Schriftstellerverein und der
Gesellschaft Schweizer Dramatiker. Nachdem

sich der Präsident der Schweizer
Dramatiker vehement gegen die Anstellung
von Emigranten an den schweizerischen
Bühnen ausgesprochen hatte3, veranstaltete

der Schriftstellerverein im Herbst
1933 eine Kundgebung zum Thema
«Städtische oder private Schauspielbühne
Zürich». Die Veranstaltung richtete sich

ganz direkt gegen Ferdinand Rieser, dessen

«Privatunternehmen» sich dem
Einfluss des Verbands entzog. Die Stadtregierung

wurde deshalb in einer Resolution
aufgefordert, «sofort die nötigen Massnahmen

(zu) ergreifen, um ein dem schweizerischen

Wesen verpflichtetes Sprechtheater zu
schaffen». Diese Forderung implizierte die

Aufführung von Schweizer Autoren, die

Anstellung von Schweizer Schauspielern
und die Einsetzung einer schweizerischen
Direktion am Schauspielhaus. (Geistesarbeiter,

Nov. 1933, S. 148 f.)
Ausgehend von einem Literaturbegriff,

der den Nationalgedanken ins Zentrum
rückte und darin eine ganze Reihe von
Analogien mit dem völkisch-nationalen
Literaturkonzept aufwies, liessen sich solche

Forderungen als politische Notwendigkeit

legitimieren. Denn die Auffassung,
dass sich in der Literatur das spezifische
Wesen einer Nation fotmuliere und sich
mit der Literatur wiederum positiv auf das

Wesen dieser Nation einwirken liesse,
lieferte nicht nur die perfekte Argumentation

für die Ausgrenzung der fremden
Konkurrenz, sondern konnte zugleich den

Anspruch auf eine Literaturförderung
begründen, mit der sich die Autoren in
den Dienst nationaler Identitätsstiftung
stellten4. In den dreissiger Jahren gewann
diese Funktionalisierung zusehends an

Bedeutung. Die Autoren verstanden sich
dabei explizit als «Soldaten» im Dienst der
Nation, die «die schweizerische Seele gegen
fremde Beeinflussung» verteidigen mussten5.

Literaturförderung erhielt im politischen

Vokabular damit einen festen Platz

Literaturförderung erhielt
im politischen

Vokabular damit

einen festen

Platz neben der

militärischen

Landesverteidigung.

neben der militärischen Landesverteidigung,

und der Schriftstellerverein konnte
schliesslich 1939 festhalten: «Wir nennen

die bewusste Förderung einheimischer

Kulturpflege geistige Landesverteidigung.»
(Geistesarbeiter, März 1939, S. 33)

Ausdruck für die umfassende Akzeptanz
der Geistigen Landesverteidigung war die

Institutionalisierung dieses Konzepts auf
Bundesebene mit der «Botschaft des

Bundesrates»6 vom Dezember 1938. Geistige
Landesverteidigung erhielt hier auf höchster

politischer Ebene die Aufgabe
zugesprochen:

«(...) in unserem eigenen Volke die geistigen

Grundlagen der Schweizerischen
Eidgenossenschaft, die geistige Eigenart unseres
Landes und unseres Staates neu ins Bewusstsein

zu rufen, den Glauben an die haltende
und schöpferische Kraft unseres schweizerischen

Geistes zu festigen und neu zu entflammen

und dadurch die geistige Widerstandskraft

unseres Volkes zu stählen.» (S. 997)
Formulierungen wie «geistige Grundlage»,

«geistige Eigenart», «schweizerischer
Geist» oder «geistige Widerstandskraft» sind
Elemente eines genau umrissenen Bildes
der Schweiz, dem der Bundesrat in seiner
Botschaft ein spezielles Kapitel widmete
und vor dessen Hintergrund erst verständlich

wird, weshalb Kulturförderung in den

dreissiger Jahren zur «nationalen Mission»
(S. 992) werden konnte. Das Bild der
Schweiz präsentiert sich in den Worten
des Bundesrats wie folgt:

«Der schweizerische Staatsgedanke ist
nicht aus der Rasse, nicht aus dem Fleisch,

er ist aus dem Geist geboren. Es ist doch

etwas Grossartiges, etwas Monumentales, dass

um den Gotthard, den Berg der Scheidung
und dem Pass der Verbindung, eine gewaltig
grosse Idee ihre Menschwerdung, ihre
Staatswerdung feiern durfte, eine europäische,
eine universelle Idee: die Idee einer geistigen
Gemeinschaft der Völker und der
abendländischen Kulturen! Diese Idee, die
Sinn und Sendung unseres eidgenössischen

Staatsgedanken zum Ausdruck bringt,
bedeutet im Grunde genommen nichts anderes

als den Sieg des Gedanklichen über das

Materielle, den Sieg des Geistes über das

Fleisch auf dem harten Boden des

Staatlichen. Uns auf dieses wahrhaft Monumentale,

wahrhaft Wunderbare in unserem
eidgenössischen Staatsgedanken zu besinnen

und uns dessen in tiefster Seele bewusst zu

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 35



DOSSIER 1 945

werden, das allein schon ist ein wesentliches

Element geistiger Verteidigung unseres Landes.»

(S. 998 f.)
Im Rekurs auf den Gotthard, in dem

sich die schweizerische Staatsidee gleichsam

materialisiert, sind die inneren und
äusseren Umrisse einer Nation vorgezeichnet,

die sich selbst am Schnittpunkt des

deutschen, französischen und italienischen
Kulturraums situiert und deren Einheit
sich im Willen zum föderalistischen
Zusammenleben begründet. In Abgrenzung
zum Dritten Reich definiert sich die
Schweiz damit als Willensnation, doch
dieser Abgrenzung sind mehr Verwicklungen

mit dem Nationalsozialismus
eingeschrieben, als der Text auf Anhieb
zu erkennen gibt. In Entwürfen zum
vorliegenden Text konkretisierte Bundesrat

Etter den Widerstand gegen den

Machtanspruch totalitärer Regimes zudem

einzig im Widerstand gegen den Kommunismus

und entwarf damit ein Feindbild,
das nicht nur eine verdeckte Komplizenschaft

mit dem Nazismus begründen
konnte7, sondern überdies plausibel macht,
weshalb sich das Konzept der Geistige
Landesverteidigung im Antikommunismus
des kalten Kriegs fortgeschrieben hat.

Der Stellenwert der Geistigen
Landesverteidigung lässt sich erst ermessen, wenn
man sich die Idee der Willensnation
vergegenwärtigt. Denn als Willensnation
beruht der Staat auf einer geistigen
Grundlage, und auf die Festigung eben
dieser Grundlage zielt eine Kulturpolitik
im Rahmen der Geistigen Landesverteidigung.

Der Literatur kam damit eine wichtige

Funktion zu: Sie hatte am Bild einer
Nation mitzuarbeiten, deren Einheit sich
in der Gemeinsamkeit von Denken und
Fühlen begründet8, und sie war darin
beteiligt am Entwurf eines Diskurses, mit
dem sich die tiefgreifenden Krisen im
wirtschaftlichen, sozialen und politischen
Bereich verdecken und eine Störung der
Einheit im Konstrukt der «geistigen
Überfremdung» nach aussen projizieren liessen.

Korrodis Forderung nach «Mehr Takt!»

traf sich darin mit der Politik des

Schriftstellervereins, der in Ferdinand Rieser,
dem Juden österreichischer Herkunft,
einzig den Geschäftsmann sah, der ein
dem schweizerischen Wesen verpflichtetes
Theater verhinderte. Das Emigrantentheater

befand sich auf diese Weise mehr-

Rieser erscheint

vielfach als

Kapitalist, dem

politische
Solidarität oder

künstlerisches

Empfinden fremd

waren und der

letztlich bloss

ein unterhaltendes

Boulevardtheater

wollte.

fach im Widerspruch zur offiziellen
schweizerischen Kulturpolitik der Geistigen

Landesverteidigung, die mit ihrer
fremdenfeindlichen Struktur und der breiten

Palette an Ausgrenzungs- und
Diffamierungsmöglichkeiten mit dazu

beigetragen hat, dass Rieser das Theater 1938

aufgab. Was für seinen Entschluss jedoch
im einzelnen ausschlaggebend war,
darüber lassen sich gegenwärtig nur Vermutungen

anstellen. Da die Akten aus seiner
Direktionszeit bisher nicht zum Vorschein

gekommen sind, schreiben sich eine Reihe

von Urteilen über Riesers Theaterpraxis
weiter, die mehr als spekulativ sind. Rieser
erscheint dabei vielfach als Kapitalist, dem

politische Solidarität, moralische

Überzeugung oder künstlerisches Empfinden
fremd waren und der letztlich bloss ein
unterhaltendes Boulevardtheater wollte.
Dass er schliesslich zu jener
«theatergeschichtlichen Persönlichkeit» wurde, die

«antifaschistisches Theater im Exil
ermöglichte», verdankt sich in dieser Sichtweise
allenfalls einer historischen Gunst9. Kaum

von der Hand zu weisen ist, dass sich in
den Aussagen über Rieser das antisemitische

Stereotyp vom jüdischen Unternehmer

weiterschreibt, der skrupellos und
ausbeuterisch in die eigene Tasche
wirtschaftet. Wie dringend dieses Bild zu
revidieren wäre, zeigt sich, wenn Rieser noch
heute ganz ungeniert - mit entsprechend
negativer Konnotation — als «jüdischer
Weinhändler»w charakterisiert werden
kann. Einzig Lindtberg verweist auf den

Antisemitismus in der Rede über Ferdinand

Rieser, wenn er festhält:
«Es wird gern mit Nasenrümpfen

vermerkt, Ferdinand Rieser sei ursprünglich
Weinhändler gewesen. Wäre er nichtjüdischer

Herkunft gewesen, hätte es wohl
geheissen, er hätte sich Verdienste um den

vaterländischen Weinbau erworben}1»

Oskar Wälterlin: Autonomie und
Neutralität (1938-1945)

Für das Emigrantenensemble bedeutete
Riesers Rücktritt eine existentielle
Bedrohung, denn eine Schliessung des Theaters

hätte den Verlust der Arbeits- und
damit auch der Aufenthaltsbewilligung
nach sich ziehen können. Die Gründung
der Neuen Schauspiel AG hat diese Situation

verhindert. Das bisherige Ensemble

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1945

wurde weiter beschäftigt, und mit Oskar
Wälterlin übertrug die neue Trägergesellschaft

ganz bewusst einem Schweizer
die künstlerische Direktion des Theaters.
Wälterlin nun gelang, was unter Rieser
nicht möglich wat, nämlich zwischen den
Interessen der Emigranten und einer
schweizerischen Kulturpolitik zu vermitteln

und dadurch das Schauspielhaus im
kulturellen Leben Zürichs zu integrieren.
Dieser Prozess lässt sich ausgehend von
einer Werbebroschüre beschreiben, mit
der sich die Neue Schauspiel AG 1938
erstmals der Öffentlichkeit präsentierte.
Wälterlin versprach hier nicht nur,
vermehrt Schweizer Schauspieler und Schweizer

Autoren zu berücksichtigen, er legte
überdies ein ästhetisches Konzept vor, das

sich auf das politische Selbstverständnis
der Schweiz bezog.

«Das Wort der geistigen Landesverteidigung

ist heute in aller Munde. Es soll nicht
Einschränkung bedeuten, sondern Weite.

Für den schweizerischen Geist waren unsere

Berge nie Mauern, sondern Höhen, von
denen der Blick Ausschau halten kann nach

neuen Werten, mögen sie kommen, woher sie
wollen. Das ist unsere Freiheit. Sie führt uns

zum höchsten Gut, das kulturelles Leben

schaffen kann, zur Humanität.
In einer Zeit, wo Parteiung die Welt an

den Rand des Abgrundes zu zerren droht,
hat die Kunst ihren bedeutungsvollen Platz
in einem Land, dessen Sinn Neutralität ist.
Nicht eine Neutralität, hinter der man sich

ängstlich verschanzt, sondern Neutralität
als Überparteilichkeit, als Boden der Wahrheit,

die wir in unserem Bezirk, dem

Theater, erkämpfen wollen, soweit sie uns
erreichbar ist}2»

Die spezifische Leistung dieses Entwurfs
lässt sich vorwegnehmend beschreiben als

eine Vermittlung zwischen Ästhetik und
Politik, die auf einer Analogisierung von
Schillers klassischer Kunstkonzeption und
der schweizerischen Neutralitätspolitik
beruht. Ausgehend von einem topographischen

Modell der Schweiz, das an den

Alpenmythos der Geistigen Landesverteidigung

anknüpft, spricht Wälterlin den
Schweizern einen erhöhten Standpunkt
zu, der als «Boden der Wahrheit»
«Überparteilichkeit» und damit «Neutralität»
garantiert. Wälterlin greift hier durchaus
zeitgemässe Redefiguren auf, denn
Neutralität definiert sich im politischen

Diesem

Neutralitätskonzept

ist das

poetologische

Konzept der

deutschen

Klassik

eingeschrieben.

Diskurs der Schweiz primär über eine

Position, die den Konfliktparteien sowohl

entgegengesetzt als auch übergeordnet ist
und die für sich eine unvoreingenommene
und damit potentiell richtige Sichtweise
in Anspruch nimmt.

Diesem - über die Topographie der
Schweiz entworfenen - Neutralitätskonzept

ist ganz offensichtlich das

poetologische Konzept der deutschen Klassik
eingeschrieben. Die Prämissen dieser Poetik

lassen sich exemplarisch rekonstruieren

am Beispiel der von Schiller 1794
verfassten «Ankündigung» seiner
Zeitschrift «Die Hören». Schiller reflektiert
hier die Funktion von Literatur auf dem

Hintergrund der französischen
Revolutionskriege und bestimmt sie dadurch in
Auseinandersetzung mit und zugleich in
Abgrenzung vom politischen Alltag. In
äusserst verknappter und verdichteter
Form steckt er dabei die Positionen einer
Ästhetik ab, auf die sich Wälterlin im
vorliegenden Text in vielfältiger Weise
bezieht. Schiller entwirft in seiner Ankündigung

das Konzept einer Literatur, die sich

gerade dadurch als politische definiert,
dass sie sich von der Tagespolitik
distanziert und sich — wie er es formuliert —

über «das Lieblingsthema des Tages ein

strenges Stillschweigen»^ auferlegt. In
Distanz zur Tagespolitik und im Rückzug in
einen autonom konzipierten Raum
verschreibt sie sich der Besinnung auf ein
Allgemeinmenschliches und antizipiert darin
das Ideal einer Gesellschaft, in der
partikuläre Machtinteressen überwunden und
die Ideale von Freiheit und Humanität
verwirklicht sind.

In Wälterlins Text nun fungiert dieser

von Schiller als überparteilich konzipierte
und zugleich mit der Wahrheit identifizierte

Ort der Kunst als tertium comparationis

zwischen ästhetischem und
politischem Diskurs. Indem Wälterlin Kunst
und Politik über den Begriff der Neutralität

analogisiert, kann er das künstlerische

Konzept durch ein staatspolitisches
legitimieren, das sich im Rekurs auf den

Alpenmythos seinerseits als naturgegebene
Selbstverständlichkeit präsentiert. In
Anlehnung an den politischen Diskurs der
Schweiz wird «Neutralität als Überparteilichkeit,

als Boden der Wahrheit» verstanden,

den man sich im Bezirk des Theaters

zur Verwirklichung von «Freiheit» und

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 37



DOSSIER 1 945

In Distanz zur

Tagespolitik und

im Rückzug in

einen autonom

konzipierten

Raum antizipiert
Literatur das

Ideal einer

Gesellschaft, in

der Freiheit und

Humanität

verwirklicht sind.

«Humanität» erkämpfen will, und zugleich
liegt es ganz in der Logik von Schillers

Argumentation, wenn das Schauspielhaus
für sich damit den Standpunkt einer
«höhern Warte» in Anspruch nimmt, von
wo der Blick über die «Widersprüche der
Wirklichkeit» hinausführt zu den «menschlichen

Fragen, die überall dieselben und von
allgemeiner Geltung sind». (Wälterlin: Zum
neuen Beginn, s. Anm. 12, S. 65.)

Mit der Überblendung von
Neutralitätspolitik und Autonomieästhetik war
ein Argumentationsmuster geschaffen, das

die bisher unvereinbaren Anforderungen
an das Zürcher Theater integrierend
aufnahm: Dem Anliegen nach einem
schweizerischen Theater trug Wälterlin Rechnung,

indem er mit der Gleichsetzung von
Autonomieästhetik und Neutralitätspolitik

einen Diskurs etablierte, der jede
Aufführung als Beitrag zur Geistigen
Landesverteidigung interpretieren und ihr
dadurch das Attribut «schweizerisch»
zusprechen konnte. Diese Beziehung zur
Geistigen Landesverteidigung spiegelt sich

unter anderem in einem Schreiben an die
Theaterdirektion, datiert vom 18. September

1939, das die Anerkennung belegen
kann, die Wälterlin mit seiner Kulturpolitik

auf höchster Bundesebene gesucht und

ganz offensichtlich auch gefunden hat:
«Sehr geehrter Herr Direktor,
Sie hatten die Freundlichkeit, mich zu

meiner Wahl als General zu beglückwünschen.
Ich benütze gerne den Anlass, um Ihnen

für diese Aufmerksamkeit verbindlich zu
danken. Sie kennen die Bedeutung, die ich
einer richtig verstandenen geistigen
Landesverteidigung immer beigemessen habe. Ln

den schweren Zeiten, denen wir entgegen
sehen, erfüllt Ihre Institution eine im Interesse

der Armee und des Landes nicht zu
unterschätzende Aufgabe.

Genehmigen Sie, sehr geehrter Herr
Direktor, den Ausdruck meiner vorzüglichen
Hochachtung.

Der Oberbefehlshaber der Armee. General
Guisan.» (Stadtarchiv Zürich)

Im Unterschied zur neutralitätspolitischen

Auslegung der Autonomieästhetik
orientierten sich die Emigranten mit der
deutschen Klassik am Entwurf eines
«anderen» Deutschland, der seit Mitte der
dreissiger Jahre zunehmend das Selbstverständnis

der aus Deutschland exilierten
Künstler und Intellektuellen bestimmte.

Zusammen mit dem identitätsstiftenden
Moment war diesem Selbstverständnis die

Verpflichtung eingeschrieben, die
klassischhumanistische Kultur vor dem Zugriff der
Nationalsozialisten zu bewahren und sie

zugleich im Widerstand gegen das Dritte
Reich zu benutzen. Ganz in diesem Sinne
verstand sich das Schauspielhaus nach
1938 denn auch in doppelter Weise als

Ort des Widerstands und als Ort der
Bewahrung deutscher Kultur, die in der
Schweiz gleichsam «Asyl» (Lindtberg: Zürcher

Schauspielhaus, s. Anm. 11, S. 30)
gefunden hatte. So hielt etwa Dramaturg
Kurt Hirschfeld zur Spielplangestaltung
des Schauspielhauses im Zweiten Weltkrieg

fest:
«Es galt, das Bild des Menschen in seiner

ganzen Mannigfaltigkeit zu wahren und zu
zeigen und damit eine Position gegen die
zerstörenden Mächte des Faschismus zu
schaffen}4»

In Wälterlins Text zur Neueröffnung
des Schauspielhauses sind mit der
Überblendung von Neutralitätspolitik und
Autonomieästhetik jene Bezugsfelder
angesprochen, auf die sich das Schauspielhaus

in seiner Arbeit nach 1938 bezog.
Die Pfauenbühne stand nun für den
autonomen Raum der Kunst, den neutralen
Ort der Schweiz, und sie war zugleich Asyl
eines anderen Deutschland. In der Theater-
und Exilgeschichtsschreibung erscheint
dieser komplizierte reale und symbolische
Ort des Schauspielhauses kaum reflektiert.

Die Arbeit am Zürcher Theater wird
hier praktisch ausschliesslich im Rahmen
einer antifaschistischen Widerstandspraxis
diskutiert und dabei in allzu vereinfachender

Weise einem Interpretationsparadigma
subsumiert, das zu einer Stilisierung der
Pfauenbühne zur oppositionellen Bühne
führt und dabei verdeckt, dass

Antifaschismus und Geistige Landesverteidigung

im kulturpolitischen Diskurs des

Schauspielhauses austauschbare Begriffe
waren. Vergessen geht damit, dass für
die Akzeptanz des Emigrantentheaters in
Zürich hauptsächlich zwei Dinge
ausschlaggebend waren, nämlich: erstens dessen

Einbindung in die Geistige Landesverteidigung

und zweitens, im Zusammenhang
mit der Favorisierung der Autonomieästhetik,

die Etablierung eines Spielplans,
der sich vom sogenannten Zeitstück aus
der Ära Rieser explizit distanzierte. Des-

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4



DOSSIER 1945

sen kritischer Gestus wurde grundsätzlich
als destruktiv verworfen, und man favorisierte

Werke, die sich einem als zeitlos-gültig
verstandenen Allgemeinmenschlichen

zuwandten und darin auf ein verbindendes
«Gemeinschaftserlebnis» (Oskar Wälterlin:
Aufgaben des Schauspielhauses [1939].
In: Bekenntnis zum Theater, s. Anm. 12,
S. 69.) zielen. Dieses Gemeinschaftserlebnis

war seinerseits Abbild jenes Willens
zur Gemeinschaft, wie ihn die Geistige
Landesverteidigung im Begriff der
Willensnation entwarf. Das Theater definierte
sich auf diese Weise als Spiegel der Nation,
und umgekehrt verstand sich diese Nation
im Rekurs auf die klassische Ästhetik
buchstäblich als «erhabene» Nation, deren
Souveränität sich gerade angesichts der

um sie herrschenden Gewalt konstituiert.
Eine Infragestellung der klassischen Ästhetik

tendierte infolgedessen dazu, als

Infragestellung schweizerischer Identität
interpretiert zu werden.

Wie sehr solche Korrespondenzen
zwischen Kunst und Nation die Einstellung
zum Schauspielhaus bestimmten, ist
exemplarisch den Kommentaren zu Wälterlins
erster Spielzeit zu entnehmen. Als
herausragende Ereignisse verzeichnen die
Berichte übereinstimmend die
Klassikerinszenierungen, die als zeitlos gültige
Dokumente eines Freiheitskampfes
unmittelbar auf die politische Situation der
Schweiz bezogen wurden. Geradezu
hymnische Lobreden erntete dabei die «Tell»-

Inszenierung, aktualisierte sie doch das

ganze Repertoire nationaler Bildersymbolik
der Geistigen Landesverteidigung,

angefangen bei der Darstellung der Schweiz
als Alpenland, fortgefürt in der Inszenierung

Teils als einfachem Bergler, der Kontur

gewinnt in der Abgrenzung von Gessler,
dem zynischen Repräsentanten einer fremden

usurpatorischen Macht, bis hin zum
Rütlischwur als dem Gründungsmythos
der Eidgenossenschaft, deren Identität
sich im Widerstand gegen eine
Fremdherrschaft begründet. Die Kritiker erklärten

die Aufführung zum «Ausdruck einer
unmissverständlichen vaterländischen
Selbstbesinnung» (Tagesanzeiger, 1. 5.1939), und
Korrodi, der von den Emigranten vor
noch nicht allzulanger Zeit «Mehr Takt!»

gefordert hatte, lobte:
«Wir mögen uns nicht zu entsinnen, dass

eine Teil-Aufführung in Zürich so hingeris¬

sene Zuhörer gefunden hätte, wie die
gestrige. <Oben> und <unten>, auf der Bühne
und im Zuschauerraum vollzog sich die
Verschmelzung, ein einzig Volk von Brüdern —

und Schwestern.» (NZZ, 27. 1. 1939)
Die Kritiken dokumentieren insgesamt

den Stimmungswechsel gegenüber einem
bisher als «fremd» wahrgenommenen
Ensemble, dessen Integration sich in dem
Moment verwirklichte, in dem die
Auseinandersetzung mit dem Nazismus
einherging mit der Berufung auf eine
schweizerische Identität und sich die anfänglich
explizit formulierte Opposition gegen das

Hitlerregime auf die Rede von den Idealen
eines freiheitlichen Staates verschob. Im
Zuge dieser Verschiebung verschwanden

Begriffe wie Exil, Emigration, Rassismus
und Antisemitismus aus dem sprachlichen
Repertoire und wurden ersetzt durch
Redefiguren, die zum Freiheitsdiskurs der

Geistigen Landesverteidigung gehörten
und darin auf ein nationales
Gemeinschaftserlebnis rekurrierten. Diese
kulturpolitische Neuorientierung ging mit einer
expliziten Abgrenzung von Riesers

Theaterpraxis einher, die Wälterlin in Anspielung

auf die Auseinandersetzungen rund
um die Aufführungen von Brückners
«Rassen» und Wolfs «Professor Mannheim»

als «zu einseitig negativ» (Oskar
Wälterlin: Verantwortung des Theaters
[1946]. In: Bekenntnis, s. Anm. 12, S. 130.)
verwarf. Denn, so seine Argumentation,
ein vom Zeitstück dominierter Spielplan
lasse Differenzen zwischen den Zuschauern
aufbrechen, statt diese im Blick auf ein
zeitlos Allgemeines zu versöhnen. Aktuelle
Themen wurden im Unterschied zu Rieser
damit nicht mehr selbst zum Gegenstand
der Aufführung. Man referierte auf sie

vielmehr in Form von Gleichnissen, die
den Zusammenhang zwischen Dargestelltem

und Gemeintem aussparten. Das
durfte mit zur Akzeptanz des
Emigrantentheaters beigetragen haben.

Zur Nachgeschichte der Geistigen
Landesverteidigung

Neutralitätspolitik, Geistige Landesverteidigung

und klassische Ästhetik haben am
Schauspielhaus eine Poetik des Zeitlos-Gültigen

begründet, an der auch nach 1945

festgehalten wurde, obschon sich mit
diesem Datum das ganz Bezugsfeld der bishe-

Das Theater

definierte sich

als Spiegel der

Nation, deren

Souveränität

sich gerade

angesichts der

um sie

herrschenden Gewalt

konstituiert.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4 39



DOSSIER 1945

rigen Arbeit verändert hatte. Die
Autonomieästhetik schrieb sich dabei in den
Kommentaren zur Aufführungspraxis weiter,

sie legte Inszenierungsstile und
Regiekonzepte fest, sie war normgebende
Instanz der Theaterkritik, und sie bestimmt
nicht zuletzt die Arbeiten von Frisch und
Dürrenmatt, die 1945 bzw. 1946 am
Schauspielhaus erstmals uraufgeführt wurden.

Mit diesen Weiterführungen unterlag
der autonomieästhetische Literaturbegriff
zugleich einer Reihe von Veränderungen,
die ihn schliesslich in ein breites Spektrum

unvereinbarer Positionen auffächerten.

Gemeinsam ist den verschiedenen

Konzepten einzig, dass aus ihnen jegliche
explizite Reflexion auf die Geistige
Landesverteidigung verschwunden ist. Dennoch
blieb die Geistige Landesverteidigung dem
Kunstdiskurs in verdeckter Form
eingeschrieben, und Spuren davon sind in all

jenen Konflikten lesbar, die sich auf das

Verhältnis von Ethik und Ästhetik beziehen.
Dass die Geistige Landesverteidigung

Argumentationsfiguren begründet hat,
die bis heute kulturpolitische Debatten
strukturieren, liesse sich an einer Vielzahl
von weiteren Beispielen zeigen. Verwiesen
sei in diesem Zusammenhang auf den von
Emil Staiger verursachten Zürcher
Literaturstreit von 1966, auf die Entlassung
von Schauspielhausdirektor Peter Löffler
1969, auf den Kulturboykott von 1991
oder die Abstimmung zum Kulturartikel
im Herbst 1994. Die genannten Beispiele
können exemplarisch illustrieren, wie
Diskussionen um Schreibweisen und
literarische Themen sehr schnell auf nationale

Konzepte eingeengt und die Autoren
einseitig auf eine staatsbürgerliche
Verantwortung hin verpflichtet werden, die
unausgesprochen auf jenen Willen zur
Gemeinschaft rekurriert, wie er im Konzept
der Geistigen Landesverteidigung
ausformuliert wurde.

1 So exemplarisch bei Werner Mittenzwei: Das
Zürcher Schauspielhaus 1933-1945 oder Die letzte
Chance. Berlin 1979.
2Max Frisch: Rede zum Zürcher Debakel (1969).
In: Gesammelte Werke. Jubiläumsausgabe. Frankfurt
1986, Bd. 6, S.500.
'An der Jahresversammlung im Sommer 1933 hielt
Werner Johannes Guggenheim fest: «Es ist ganz
selbstverständlich, dass diese Prominenten und
Halbprominenten, überhaupt alle diese Künstler, die aus

Dass die

Geistige

Landesverteidigung

Argumentations¬

figuren

begründet hat,

die bis heute

kulturpolitische

Debatten

strukturieren, Hesse

sich an einer

Vielzahl weiterer

Beispiele zeigen.

politischen Gründen um ihr Wirkungsfeld gekommen

sind, menschlich und künstlerisch unseres
aufrichtigen Mitgefühls gewiss sein dürfen, das kann
aber an unserer festen Überzeugung nichts ändern,
dass die schweizerischen Bühnen sie höchstens

zu einem kleinen Teil aufnehmen dürfen, weil diese

Künstler ebenso wenig wie die meisten, die heute
an unseren Theatern auftreten, fähig sind, das

schweizerische Theater zu schaffen, das wir endlich
haben wollen.» Zit. nach Louis Naef: Theater der
deutschen Schweiz. In: Wächter, Hans-Christof (Hg.):
Theater im Exil. Sozialgeschichte des deutschen
Exiltheaters 1933-1945. München 1973, S.249.
''In diesem Kontext zu diskutieren ist beispielsweise
die Gutachtertätigkeit, die der Schriftstellerverein
im Auftrag der Fremdenpolizei ausübte und damit
entscheidenden Einfluss auf die Genehmigung von
Arbeits- und damit auch von Aufenthaltsbewilligungen

emigrierter Autorinnen und Autoren gewann.
5 Das Zitat ist einer Resolution des Schweizerischen
Schriftstellervereins an den National- und Ständerat

entnommen, in der der Verein 1935 mit Blick auf
die Militärausgaben eine bessere finanzielle
Unterstützung der Autoren forderte; Geistesarbeiter,
Dezember 1935, S. 175.
6 Botschaft des Bundesrates an die Bundesversammlung

über die Organisation und Aufgaben der
schweizerischen Kulturwahrung und Kulturwerbung vom
9. Dezember 1938. In: Bundesblatt Nr. 50 vom
14. Dezember 1938, S. 985 ff.
7 Philipp Etter: Geistige Landesverteidigung.
Sonderabdruck aus der Monatsschrift des Schweiz.
Studentenvereins. Immensee 1937, S. 10 f.
8 Zum Bilderarchiv der Geistigen Landesverteidigung
vgl. Charles Linsmayer: Die Krise der Demokratie
als Krise ihrer Literatur. Die Literatur der deutschen
Schweiz im Zeitalter der geistigen Landesverteidigung.

In: ders. (Hg.): Frühling der Gegenwart.
Erzählungen 3. Zürich 1983, S. 445 ff.
9 So Mittenzwei in seiner Geschichte des Schauspielhauses

(Anm. 1), der zu Riesers Theaterpolitik
weiter festhält, er «nutzte die historische Chance,
aber er nutzte sie als Kaufmann; dass daraus ein

Kulturleistung von geschichtlichem Rang wurde,
ist eine andere Sache. Doch sie muss diesem Manne
zugezählt werden, auch wenn sich dabei herausstellt,
dass geschichtliche Leistungen nicht immer bewusst
und nicht auf nobelste Art zustande kommen. Als
1933 viele Schauspieler von Ruf Hitlerdeutschland
verliessen, reagierte Rieser darauf wie auf eine
veränderte Marktlage. Er sah jetzt Möglichkeiten,
Schauspieler an sein Theater zu ziehen, die vorher
für ihn unerreichbar gewesen waren.» (S. 33).
"'Dieter Bachmann und Rolf Schneider (Hg.): Das
verschonte Haus. Das Zürcher Schauspielhaus im
Zweiten Weltkrieg. Zürich, 1987, S.6.
" Leopold Lindtberg: Das Zürcher Schauspielhaus in
den dreissiger und vierziger Jahren. Zürich 1982,S. 16.
12 Oskar Wälterlin: Zum neuen Beginn. Anlässlich
der Übernahme der Direktion des Zürcher
Schauspielhauses (1938). In: Bekenntnis zum Theater.
Reden und Aufsätze. Illustration von Teo Otto.
Hg. von der Neuen Schauspiel AG zum 60. Geburtstag

von Oskar Wälterlin. Zürich 1955, S. 64 f.

"Friedrich Schiller: Ankündigung. Die Hören. In:
Schillers Werke. Nationalausgabe Bd. 22, S. 106.
14 Kurt Hirschfeld: Dramaturgische Bilanz. In: Theater.

Meinungen und Erfahrungen von Thérèse Giehse,
Ernst Ginsberg, Wolfgang Heinz, Kurt Hirschfeld,
Kurt Horwitz, Leopold Lindtberg, Teo Otto, Karl
Paryla, Leonard Steckel, Oskar Wälterlin. Nachwort
von Hans Mayer. Affoltern a.A. 1945, S. 15.

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 4


	Dossier : 1945
	Drei grundverschiedene Kämpfer gegen Hitler
	Die Distanz als Chance zum Nachdenken : ein Gespräch mit Christian Graf von Krockow über "totenstill", seinen Bildband über die NS-Konzentrationslager
	Vergangenheitsbewältigung 1945 und 1989. Ein unmöglicher Vergleich? [Klaus Sühl]
	Täter, Opfer, Zuschauer bei der Vernichtung der europäischen Juden : zum Werk des Holocaust-Forschers Raul Hilberg
	Über die dargestellte Wirklichkeit : Gedanken zu "Schindlers List" [i.e. "Schindler's List"] von Steven Spielberg
	Das Zürcher Schauspielhaus und die Geistige Landesverteidigung


