
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 1

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Ludger Lütkehaus

Die Wiederkehr des Dionysos
Akademisches und Nichtakademisches zum vergangenen Nietzsche-Jahr

Die Forschung kehrt zum jungen Nietzsche
zurück, und Otto A. Böhmer hat ein Satyrspiel
aufden späten geschrieben.

Eigentlich hatte er sehr
solide angefangen, der «kleine Pastor», als

Mustersohn, Musterschüler, Musterstudent,

Musterprofessor, frühreif, frühberufen

ganz ohne akademische Initiation.
Auch später war er immer vorbildlich
geblieben, zuvorkommend, bescheiden im
Auftreten, einfach sehr kultiviert.

In dem, was er schrieb, war er allerdings
immer radikaler geworden. Erst hatte er
einen «tollen Menschen» gespielt, der zum
Mörder geworden war: «Gott ist tot», tönte
seine Posaune des Jüngsten Gottesgerichts.
Dann hatte er «am 30. September 1888 der

falschen Zeitrechnung» ein förmliches «Gesetz

wider das Christentum» erlassen, das

diesem «Laster» den Todkrieg erklärte.
«Christen und andere Nihilisten» — wer sonst
hätte sie jemals in einem Atem zu nennen
gewagt - sollten nichts mehr zu lachen
haben. Alle überlieferten Werte, Gut und
Böse, Wahr und Falsch, Schön und Hässlich,

hatte sein philosophischer Hammer in
Stücke geschlagen. Und bevor er in den
ersten Januartagen des falschen Jahres 1889
selber toll wurde, hatte er mit immer schrillerer

Stimme gerufen: «Ecce homo», «seht

diesen Menschen!» — ihn, der nach seiner

eigenen Einschätzung der Grösste war: das

philosophische Geschick von Jahrtausenden.

Der Sprachkünstler der deutschen
Philosophie

Friedrich Wilhelm Nietzsche, einer der
üblichen kleinkarierten Grosssprecher?

Auf jeden Fall ist er nach der jahrzehntelangen

Exkommunikation, die dem
Nietzsche-Missbrauch des Nationalsozialismus
folgte, heute zum weltweit meistdiskutierten

Philosophen geworden. Natürlich
hat dazu die Aura seines Lebenslaufes
reichlich beigetragen, der nach der frühen
akademischen Karriere über das

schmerzengepeinigte Wanderdasein eines

Steppenwolfes schliesslich in den Wahn führte.
Seine Schwester, die seine erste und
erfolgreichste Marketing-Strategin und
Manipulatorin wurde, hat daraus ihr Kapital
geschlagen. Aber für Nietzsches
unvergleichliche Präsenz in der Gegenwartsphilosophie

gibt es auch solidere Gründe.
Vielleicht sogar noch vor Schopenhauer

ist er der Sprachkünstler der
deutschen Philosophie. Seine Essays, seine

Aphorismen sind Glanzstücke an Eleganz
und Prägnanz, tödlich in der Präzision,
schneidend die Exekutionen, im übrigen
frei von jedem raunenden Tiefsinn, eher
leicht zugänglich anmutend, aber so reich
an Substanz, dass jede Seite Nietzsche den
akademischen Kärrnern genug und
übergenug zu tun gibt. Ein Buch wie die
«Fröhliche Wissenschaft» - sie, nicht die

neue «Bergpredigt» seines öfter salbadernden

Hohepriesters Zarathustra ist das

Meisterwerk Nietzsches - war und ist in
der deutschen, der Weltphilosophie unerhört.

Philosophische Texte lesen - das

muss keine Strafe sein.
Das wichtigste philosophische Thema

der letzten Jahrzehnte, das seit Heidegger,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI 29



KULTUR NIETZSCHE

seit Adorno I Horkheimers «Dialektik der

Aufklärung» die Debatte bestimmt und
bei den Nietzsche-hörigen Neufranzosen,
den Dekonstruktivisten, den Poststruktu-
ralisten, der ganzen «Postmoderne», zum
Modethema geworden ist, hat Nietzsche

vor- und fast schon zu Ende gedacht: eine

Vernunftkritik, die mit dem «Logozentrismus»

der europäischen Tradition und den

zugehörigen Fortschrittsmodellen radikal
aufräumt. Allerdings, wenn die Gurus
jeder Provenienz derzeit davon profitieren,
dass die Menschen wieder so gerne ihren
Kopf in den Sand stecken, hat der
Vernunftkritiker Nietzsche ihn stets gerne
oben behalten. Wenn die «^/^.»-Mytho¬
logien inflationär ins Kraut schiessen,
verkündet Nietzsches Lehre, «der Erde treu zu
bleiben», eine strikt weltliche, nie
«hinterweltliche» Botschaft.

Vernunft- und Sprachkritik sind bei
Nietzsche sehr eng miteinander verknüpft.
Lange bevor die Philosophie des 20.
Jahrhunderts ihre linguistische Wende nahm,
hat er diese vorweggenommen. Mit luzi-
den sprachlichen Mitteln hat er analysiert,
dass Sprache immer metaphorisch, immer
«uneigentlich» bleibt.

Die leere Welt

Schliesslich das eigentlichste Thema
Nietzsches: Wie kann man noch leben,

wenn alle bisherigen höchsten Werte sich

entwerten; wenn nach dem unwiderruflichen

«Tod Gottes» nur noch eine leere

Welt übrigbleibt; wenn sich der
«Nihilismus» unaufhaltsam vollendet?
Wohlgemerkt nicht jener wohlbekömmliche
Nihilismus, der für die Wochenendprogramme

der Akademien, für die Etüden
der professionellen Nihilismus-Überwinder

taugt, sondern der Nihilismus als

«unheimlichster der Gäste», Nihilismus
als Lebensgefahr. Nietzsche hat ihn so

lebensbedrohlich empfunden, für sich

persönlich wie für alle Welt, dass er ihm
nur noch mit seinen forcierten neuen
Mythologien beikommen zu können glaubte:
dem «Übermenschen», dem «Willen zur
Macht», der «Ewigen Wiederkunft». Gegen
den Nihilismus versucht Nietzsche zum
Zarathustra, zum neuen Dionysos zu werden.

Dieser Versuch aber endet im Wahn.
Scheitert Nietzsche etwa, weil der Nihilismus

tatsächlich unüberwindlich ist?

Die Lesart

der Schwester

wurde

wirkungsgeschichtlich

prägend.

Behält sein Lehrer Schopenhauer am Ende

gegen ihn recht? Hat Nietzsche dem
Nihilismus mit seiner Idee der «Ewigen
Wiederkunft des Gleichen» nicht selber
«das grösste Schwergewicht» gegeben: die
vermeintliche Rettung nur die Besiegelung
der Ausweglosigkeit, «das Nichts ewig», die
innerweltliche Form der Hölle?

Beunruhigende Fragen, auf jeden Fall
keine leichte Kost. Wie erleichternd, dass

bei den zahllosen Publikationen zu Nietzsches

150. Geburtstag am 15. Oktober 1994
auch für so manches Satyrspiel gesorgt ist.

Das «Werk» der Schwester

«Der Wille zur Macht interpretiert», heisst
es in Nietzsches Nachlass der achtziger
Jahre. Er hätte gleich noch hinzufügen
sollen: «Der Wille zur Macht ediert.» Die
Herausgebertätigkeit von Nietzsches
Schwester, Elisabeth Förster-Nietzsche, von
ihm als «Lama» dem sarkastischen
Angedenken anvertraut, belegt das auf drastische

Weise. Zupackend, willensstark, ohne

Skrupel und ohne jeden Respekt vor dem
überlieferten Text, dafür begabt mit
beträchtlichen kriminellen Energien, war
sie der Inbegriff einer Anti-Philologin.
Was sie mit dem hie und da immer noch
fälschlich für ein Werk Friedrich Nietzsches

gehaltenen «Willen zur Macht» an

Manipulation geleistet hat, ist schon
staunenswert.

Noch eindrucksvoller ihre Briefeditionen.

Da hat sie nicht nur wie bei diesem

Mach(t)werk zusammengefügt,
auseinandergerissen, umgestellt, weggelassen, betitelt

und umgetitelt, wie es ihr gerade

passte; da hat sie auch rasiert, radiert,
korrigiert, dass es eine Art war. Das von ihr
1894 in Weimar begründete Nietzsche-
Archiv: eine Fälscherwerkstatt.

Und die Lesart der Schwester wurde
wirkungsgeschichtlich prägend. Als sie in
den dreissiger Jahren wiederholt Hitler in
der Weimarer Villa Silberblick, dem letzten

Aufenthaltsort Nietzsches, empfing,
war der Ruf Nietzsches als Prophet
des Nationalsozialismus konsolidiert: die
«blonde Bestie», zunächst braun eingefärbt,

dann mit dem schwarzen Totenkopf
als Emblem, der Befreier Zarathustra als

Mentor des KZ-Systems.
Erst die Editionen des österreichischen

Nietzsche-Forschers Karl Schlechta in

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI



KULTUR

den fünfziger Jahren, dann vor allem die
Nietzsche-Ausgabe von Giorgio Colli
und Mazzino Montinari, beide erklärte
Faschismus-Gegner, haben für die fälligen
Korrekturen der schwesterlichen Retouchen

gesorgt. Die Schlechta-Ausgabe ist
jetzt noch einmal wiederaufgelegt worden,
wohl eher aus kommerziellen verlegerischen

Gründen, denn ihre Pflicht als

bahnbrechende Übergangsausgabe hat sie

längst getan. Die heutige Standardausgabe
ist die historisch-kritische von Colli/
Montinari, die in gebundener Form im
Berliner de Gruyter Verlag erscheint.
Auch sie ist noch keineswegs vollständig.
Es ist irreführend und ärgerlich, wenn die
ebenso gute wie schöne, zu Recht vielgekaufte

kritische Studienausgabe von Colli/
Montinari im Taschenbuch unter dem
Titel «Sämtliche Werke» firmiert, aber
sofort einräumen muss, dass es sich nur um
den philosophischen Nietzsche ab 1869
handelt. Der gravierende Unterschied
zwischen «gesammelten» und «sämtlichen
Werken» interessiert heute offenbar nur
noch die Pedanten von der Philologen-
Zunft.

Aus dem philosophischen Nachlass ab

1869 - dem wichtigsten Stück der Colli-
Montinari-Ausgabe — hat jetzt Heinz
Friedrich mit einer kundigen Einleitung
zusammengestellt, was ihm als «Weisheit

für Übermorgen» geeignet scheint. Bei
Nietzsche geht es eben nicht ohne ein
«Über» ab. Vom «Übermenschen» zum
«Übermorgen» — lauter «Vorspiele der
Zukunft», fragt sich nur, welcher.

Für Nietzsches, wie es scheint,
«unphilosophische» Vergangenheit vor 1869 ist
man nach wie vor auf jene erste historischkritische

Ausgabe angewiesen, die 1934
im Weimarer Nietzsche-Archiv begonnen
wurde. Erstaunlicherweise noch unter der

Leitung der 1935 gestorbenen Schwester
wurde man dort nun philologisch seriös.

Fünf voluminöse Bände mit den Schriften

der Schüler-, der Studenten-, der
Militärzeit sind bis 1940 im Münchner
C. H. Beck Verlag erschienen, bevor im
Strudel der 1000 Jahre auch Nietzsche für
eine Zeitlang unterging. Jetzt sind die nur
noch antiquarisch und in den Bibliotheken

verfügbaren Bände in einem
fotomechanischen Nachdruck desselben Verlages
wiederaufgelegt worden. Der Deutsche

Taschenbuch-Verlag, bei Nietzsche seit je

NIETZSCHE

^
f

•-*«

^

\ ê

¦ 0-

Lou Salome Paul

Rèe, Friedrich

Nietzsche (1882).
Zurich, Stiftung für

Photographie.

engagiert, hat in kurzem Abstand eine
wohlfeilere und etwas leichtgewichtigere
Taschenbuchausgabe folgen lassen. Die
Fehler der Vorlage werden bei den
Nachdrucken leider mitgeschleppt. Aber
einstweilen wird so doch eine meist gar nicht
bekannte grosse Lücke aller bisherigen
Nietzsche-Editionen geschlossen.

Doch auch Elisabeth Förster-Nietzsches
Verdienste sind hier nicht zu leugnen.
Ohne ihre fanatische Sammelleidenschaft,
motiviert durch heftigste geschwisterliche
Liebe, wäre uns eine Fülle psychologisch
und auch schon philosophisch höchst
aufschlussreicher Zeugnisse des frühreifen,
früh grossen «kleinen Fritz» entgangen.
Nur zwei Beispiele: Ein Aufsatz des

18jährigen Nietzsche über «Willensfreiheit

und Fatum» führt das, was den
Menschen widerfährt, auf den unbewusst
operierenden Willen zurück. Die Seele ist der
unbewusste Macher aller Gegebenheiten:
tiefenpsychologische «Schicksalsanalyse»

avant la lettre. In einem zweiten Aufsatz
über «Fatum und Geschichte» setzt sich
der um diese Zeit noch für fromm gehaltene

«kleine Pastor» mit den

entwicklungshemmenden Einflüssen der Kindheit
auseinander:

«Wenn wir mit freiem, unbefangenem
Blick die christliche Lehre und Kirchen-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI 31



KULTUR NIETZSCHE

geschickte anschauen könnten, so würden
wir manche den allgemeinen Ideen
widerstrebende Ansichten aussprechen müssen.

Aber so, von unsern ersten Tagen an eingeengt

in das Joch der Gewohnheit und der
Vorurtheile, durch die Eindrücke unsrer
Kindheit in der natürlichen Entwicklung
unsers Geistes gehemmt und in der Bildung
unseres Temperaments bestimmt, glauben
wir es fast als Vergehn betrachten zu müssen,

wenn wir einen freieren Standpunkt
wählen, um von da aus ein unparteiisches
und der Zeit angemessenes Urtheil über

Religion und Christentum fällen zu können.

Ein solcher Versuch ist nicht das Werk

einiger Wochen, sondern eines Lebens
Es stehen noch grosse Umwälzungen

bevor, wenn die Menge erst begriffen hat, dass

das ganze Christenthum sich aufAnnahmen
gründet; die Existenz Gottes, Unsterblichkeit,

Bibelautorität, Inspiration und anderes

werden immer Probleme bleiben. Ich
habe alles zu leugnen versucht: o, nieder-
reissen ist leicht, aber aufbauen! Und selbst

niederreissen scheint leichter, als es ist; wir
sind durch die Eindrücke unsrer Kindheit,
die Einflüsse unsrer Eltern, unsrer Erziehung

so in unserm Innersten bestimmt, dass

jene tief eingewurzelten Vorurtheile sich

nicht so leicht durch Vernunftgründe oder
blossen Willen herausreissen lassen.»

Zwei Jahrzehnte später ist auch für
Nietzsches inständigen Atheisten, den
«tollen Menschen» der «Fröhlichen Wissenschaft»,

die Botschaft vom Tod Gottes
noch nicht richtig bei den Menschen
angekommen. Und er selber weiss nicht, ob

er einen Verlust beklagen oder die
Befreiung von dem bisher «grössten
Schwergewicht» feiern soll...

Der gesteigerte Nietzsche absconditus

Seit etlichen Jahren schon hat sich die

Nietzsche-Forschung auf diese frühen
Zeugnisse konzentriert. Die Anfänge
haben für die Interpreten immer eine eigene
Faszination — nicht zuletzt deswegen, weil
sie sich manchmal in ihnen wiederzuerkennen

glauben. Erst später wird die
Demarkationslinie zwischen den tragischen
Lieblingen der Götter und den glücklicheren,

langweiligeren, unfruchtbareren
Verwaltern der Normalität in aller Schärfe

gezogen.

Alle vertrauten

Identitäten

werden erschüttert:

das ist

die wahre,

die realistische

Subjekt- und

Identitätskritik.

Der Dortmunder Nietzsche-Forscher
Hermann Josef Schmidt legt nun gar eine

Untersuchung zu Nietzsches Kindheit und
Jugend vor, die mit ihren vier Bänden und
2520 Seiten den «Frühen Schriften» an

Quantität fast gleich ist. Die frühen Texte
werden freilich nicht unmittelbar wörtlich

genommen. Schmidt geht von der

Voraussetzung aus, dass ein Kind, das sich

aus seiner familiären, religiösen Umwelt
herausentwickelt, nur indirekt, mit
verstellter Stimme sprechen kann. Man muss
also die Spuren des verborgenen jungen
Nietzsche, des «Nietzsche absconditus»
dechiffrieren lernen, wenn man seine

Selbstbefreiung von der Mitgift seiner

«christogenen Neurose», den Prozess der

Selbstaufklärung wirklich nachvollziehen
will:

«Wie ein Kind erschreckt entdeckt, wer es

geworden ist, seine (christliche Erziehung)
unterminiert und in heimlicher poetophilo-
sophischer Autotherapie erstes <eigenes Land>

gewinnt.»
Die «poetophilosophische Autotherapie»,

nun ja; aber sonst ist das methodische

Konzept schlüssig. Nietzsche ist immer,
auch wenn er frei sprechen kann, vielstimmig

zu lesen, mit Gegen- und Unterstimmen,

wieviel mehr hier.
Diesen Selbstbefreiungsprozess zeichnet

Schmidt instruktiv nach. Die Begegnung
mit den Griechen, ihrer tragischen
Erkenntnis, rückt dem alten christlichen
Gott schon früh zu Leibe. Die muffige
«Naumburger Tugend», das Musterschülerdasein

in Schulpforta wird von vitaleren,

freieren Kräften erschüttert, die der
Geist des Fleisches: die aufbrechende
Sexualität, inspiriert. Die Gottes- und
Weltverdüsterung, die der kleine Nietzsche

beim Tod seines Vaters, dann seines

jüngeren Bruders erlebt, wird extensiv
beschrieben. Alle vertrauten Identitäten
werden erschüttert: das ist die wahre, die
realistische Subjekt- und Identitätskritik.
Vom «Attentat Gottes» zum Mord an ihm
führt der Weg: Auge um Auge, Zahn um
Zahn. So kann man diese Biographie
konstruieren.

Aber der Autor hat auch keine Gelegenheit

ausgelassen, eigene Glaubensbekenntnisse

im Übermass zu liefern und dabei
stets reichlich von sich zu sprechen, wo
die Sache der Aufklärung gefordert ist.
Selbst den hartnäckigsten Sympathisan-

.2 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 1



KULTUR NIETZSCHE

ten der religionskritischen Aufklärung
macht er das Lesen schwer. Er ist von
einer wahren Dechiffrierungswut befallen.

Wie in Nietzsche-Dingen offenbar
nur schwer vermeidlich, muss immer
noch eins draufgesetzt werden. Der
«Nietzsche absconditus», das «Spurenlesen»

reicht nicht, ein «Nietzsche abscon-
ditissimus», ein verborgenster Gott muss
her, dem natürlich nur ein «hétérodoxes

Spurenlesen», nein: ein «metaheterodoxes
Meta-», wenn nicht «Metametaspuren-
lesen» — ja, Sie haben richtig gelesen —

gerecht werden kann. Wie anders soll man
den kindlichen Kryptoatheisten
herauspräparieren?

Hat die Raffinesse des Autors einen
allerchristlichsten Härtetest auf Langmut
und Geduld des Lesers beabsichtigt? Das
Buch ist jedenfalls wahrhaft abschreckend

geschrieben. In ausufernden Pseudo-Dia-
logen mit dem Leser soll jeder mögliche
Einwand vorweggenommen werden,
obwohl selbstverständlich jede Interpretation
nur eine perspektivische Interpretation
von mehreren möglichen bleibt. Mein
Gott, wie hat noch Nietzsche formuliert:
wie offen und ungeschützt, bei seinen
Angriffen immer auf grösstmögliche Angreifbarkeit

bedacht.
Oder ist dieses Buch gar - Pendant

zur «poetophilosophischen Autotherapie»
Nietzsches - eine «akademophilosophische
Autodestruktion»? Ein durchaus legitimes
Anliegen, und gute Forschungsergebnisse
kann man schwerlich gründlicher sabotieren.

Ein Gott, der das Leben nicht kreuzigt

Den Weg zurück, zu den Anfängen
beschreiten auch einige andere Publikationen

des Nietzsche-Jahrs. Der Altphilologe
Manfred Landfester hat alle Schriften
Nietzsches zur Literatur und Philosophie
der Griechen aus der Basler Professorenzeit

(zum Thema «Nietzsche und die
Schweiz» jetzt auch ein vorzüglicher
Ausstellungsbildband) zusammengestellt und
eingehend kommentiert, nicht ohne
kritischen Akzent. Gegen die in der Postmoderne

so modern gewordene unhistorische
Lesart, die sich natürlich auf Nietzsches
antihistorische Affekte berufen kann, soll
wieder stärker historisiert werden. Das ist
bei Nietzsches erstem grossem Buch «Über

*¦»»•:

13mSì

u Ä_s

*S*

Nietzsche-Haus

in Sils-Maria.

den Ursprung der Tragödie aus dem Geist
der Musik» sehr angezeigt. Was hat er mit
dem nur scheinbar so klaren polaren
Begriffspaar des «Apollinischen» und des

«Dionysischen» nicht an Bildungsgerede
ausgelöst! Unter der «Kapuze des Gelehrten»

Schopenhauer und Wagner, seine

neuen Götter, mit den Griechen verwechselnd,

hat er die unselige deutsche Leidenschaft

für das Typologisieren fatal ermuntert.

Das eigene Urteil im «Versuch einer
Selbstkritik» von 1886 konnte nicht
schärfer sein:

«... das Buch, in dem mein jugendlicher
Muth und Argwohn sich damals ausliess...

aufgebaut aus lauter vorzeitigen übergrünen
Selbsterlebnissen — heute ist es mir ein

unmögliches Buch. Ich heisse es schlecht

geschrieben, schwerfällig, peinlich, bilderwütig

und bilderwirrig, gefühlsarm... ohne

Willen zur logischen Sauberkeit, sehr

überzeugt und deshalb des Beweisens sich
überhebend. »

Allerdings hat Nietzsche schon hier
jenen Gott entdeckt, der seine wichtigste
Identifikationsfigur wurde und dieses

scheinbar so zerrissene, von den

Interpreten immer wieder periodisierte und
auseinanderdividierte Denkerleben eint:
Dionysos, den Gott des Rausches und des

Wahns, des entfesselten Triebs, des Exzesses,

den Widervernünftigen, Amoralischen,
der die Wertetafeln zerschlägt, die Grenzen

der Individuen zerbricht, Mensch und
Mensch, Mensch und Natur, Gott,
Mensch und Tier im Liebestaumel vereint;
Dionysos, den grossen Gegenspieler des

Gekreuzigten — so Nietzsches letztes
Evangelium; auch er zwar ein Gott des Leidens,
aber einer, der das Leben nicht kreuzigt,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI 33



KULTUR NIETZSCHE

um es vom Leiden zu befreien, sondern
einer, der das orgiastische, schöpferische
Leidensleben will und immer wieder will.
Bis zu seinem Zusammenbruch in Turin
und darüber hinaus will Nietzsche der

Wiederbringer, der Jünger, mehr: die
Reinkarnation des Gottes werden.

Wahnsinn ohne tragische
Konsequenz?

Werner Ross, der in seiner grossen
Nietzsche-Biographie die Ängstlichkeit des

«Adlers» Nietzsche mit guten Gründen
betont hat - des Hochfliegenden, der sich
irdisch-allzuirdisch dahinquälte; des sich

weit über alle «menschlichen Dinge»
hinausphantasierenden Bergsteigers, der es

wahrscheinlich nicht einmal zur Besteigung

des vier Meter hohen Zarathustra-
Steines in Sils-Maria brachte -, Ross zitiert
diese hellsichtige Passage jetzt in seinem
Buch über den «wilden Nietzsche», Untertitel:

«Die Rückkehr des Dionysos», einem

komplementären Gegenstück zum «ängstlichen

Adler». Auch dieser Nietzsche ist
lange Zeit immer noch sehr manierlich,
verbindlich, zivilisiert geblieben. Er predigt

das bei den strukturalistischen und

poststrukturalistischen Neufranzosen so

beliebt gewordene «wilde Denken», das

«gefährliche Leben». Wirklich entfesselt,
wie es schon das gegängelte Kind auf seine
Weise gerne gewesen wäre, war er erst im
Wahn, als Narr und Dichter, als göttlicher
Hanswurst, der den gestorbenen
Konkurrenten zumindest an Lebendigkeit
übertraf. Der Theologe Franz Overbeck,
der hilfreiche Freund, der undionysische
schockierte Basler Bürger, hat den neuen
Dionysos gleich nach dem Turiner
Zusammenbruch porträtiert:

«Es kam vor, dass er in lauten Gesängen
und Rasereien am Klavier sich masslos

steigernd Fetzen aus der Gedankenwelt, in der

er zuletzt gelebt hat, hervorstiess und dabei
auch wunderbar hellsichtige und
unsäglich schauerliche Dinge über sich als

den Nachfolger des toten Gottes vernehmen
liess, Äusserungen des Berufs, der
Possenreisser der neuen Ewigkeiten zu sein,
und er, der unvergleichliche Meister des

Ausdrucks, war ausserstande, selbst

Entzückungen seiner Fröhlichkeit anders als in
trivialsten Ausdrücken oder durch skurriles
Tanzen und Springen wiederzugeben.»

Wirklich

entfesselt, wie

es schon

das gegängelte

Kind auf seine

Weise gerne

gewesen wäre,

war er erst im

Wahn, als Narr

und Dichter,

als göttlicher
Hanswurst.

Overbecks Beschreibung lässt indessen

keinen Zweifel daran, dass Nietzsche
wirklich wahnsinnig geworden war. Der
gestellte Wahnsinn, von dem der Autor der

«Morgenröte» spricht (l.Buch, 14. Stück)
und den auch Ross manchmal seinem
«wilden Nietzsche» unterstellt: das wäre
ein moderater Wahnsinn, dem die tragische

Konsequenz fehlte, ein kalkulierter,
kein entfesselter Wahn.

Ross: «Er wird wahnsinnig, um endlich
wild zu sein?» - nein, was wäre das auch
für eine Wildheit?

Seit den Debatten um Hölderlin
erfreut sich die Vermutung, der Wahn
könne auch taktisch simuliert sein, einer
etwas zu modischen Beliebtheit. Den Leiden

wird so das «grösste Schwergewicht»

genommen, das Nietzsche nie verleugnet
hat.

Auch Otto A. Böhmer neigt in seinem
Nietzsche-Roman «Der Hammer des

Herrn» derselben Version wie Ross zu.
Er stellt das Zitat aus der «Morgenröte»
über die Bedeutung des simulierten
Wahns «in der Geschichte der Moralität»
gleich als Motto voran: Nietzsche, die
«List der Unvernunft».

Böhmer legt es als literarisch praktizierender

Dionysiker allerding eher darauf
an, den Lesern mit den Innenansichten
des wahnsinnigen Nietzsche den Boden so

unter den Füssen wegzuziehen, alle Grenzen

derart zu verwischen, dass man nicht
mehr recht weiss, wo und woran man ist,
ob beim verrückten Nietzsche in Turin,
Jena, Naumburg, Weimar oder beim noch
halbwegs vernünftigen Basler Professor,

zur Kur in Steinabad oder Marienbad,
daselbst mit dem Oberkapellmeister des

Kurorchesters, dem berüchtigten Marsch-
und Schützenfestkomponisten Richard
Wagner, oder in teils authentischen, teils
frei erfundenen Liebesgeschichten.
Bisweilen klappert auch bei Böhmer die
Gelehrsamkeit eines historisch-philosophischen

Romans. Umgekehrt erreicht das

frei Phantasierte nicht immer die Intensität

des dokumentarisch Verbürgten. Und
die Massstäbe der Darstellung des Wahns
in der deutschen Literatur sind wahrhaftig

hoch gesetzt: Büchners «Lenz» und
«Woyzeck» etwa sind eine uneinholbare
Konkurrenz. Aber Böhmer ist etwas ganz
anderes, Eigenes geglückt: ein Roman
von einem buchstäblich irrwitzigen Hu-

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI



KULTUR NIETZSCHE

mor, der von der philosophischen Hans-
wurstiade bis zur Psychiatrie-Satire alle
erdenklichen Register zieht: das würdige
Satyrspiel nach den seriösen, den gewichtigen

Publikationen des Nietzsche-Jahrs:
Vor kurzem hat ein Hotelier aus Sils zwei

Bänke gestiftet, die nun dort oben
festgeschraubt sind, nagelneu, und aufSitzwillige
warten. Gut so. An Nietzsches Lieblingsplätzen

in der Gemarkung Sils stehen also

Bänke; eine Aufmerksamkeit, die ihm gelegen

kommt. Beantragt hat er sie nicht,
obwohl er sich, allen inneren Bekundungen
zum Trotz, doch schon ruhebedürftig fühlt.
Ein Greis in den besten Jahren. «Ich habe
noch alle Zähne», sagt Nietzsche.- Er
krümmt sich vor Lachen. Wenn er nur nicht
so gnadenlos witzig wäre; in Sachen Humor
ist er notgedrungen zum Selbstversorger
geworden. Oben, aufder Höhe, bestreicht ihn

jetzt eine merkwürdige Wärme. Die Sonne,

verborgen hinter feinen Wolkenschleiern,
macht Dampf; es ist wie im Sommer, wenn
die Fliegen schwirren und die plumpen
Schädel der Wanderer zugebrannt werden.

Na ja, ganz so heiss ist es denn doch nicht;
eben warm nur, ermüdend. Berge und Seen

verschwimmen; die harten klaren Konturen
sind aufgelöst, ein Summen geht durch die

Luft. In der Ferne Glockenklang; ein sehr

bescheiden gewordenes Priesterchen läutet
zum Gebet, streng nach Vorschrift, und

natürlich wird er froh sein, wenn auch
heute wieder keiner kommt. «O mein Gott»,

ruft Nietzsche, und es kommt kein Echo. «O

mein Gott, warum hab' ich dich verlassen.

Kamerad, der du für den Himmelsdienst zu
alt und für mein Programm aufErden noch

zu unerfahren bist...»
Und ist dann doch noch eingenickt.

Friedrich Nietzsche: Werke in drei Bänden. Hrsg.

Karl Schlechta. Carl Hanser Verlag, München

1994. - Friedrich Nietzsche: Frühe Schriften.
Deutscher Taschenbuch Verlag, München 1994, 5 Bde,

in Kassette, zusammen 2909 S. - Friedrich

Nietzsche: Weisheit für Übermorgen. Unterstreichungen

aus dem Nachlass (1869-1889). Hrsg. Heinz

Friedrich. Deutscher Taschenbuch Verlag, München

1994, 312 S. - Hermann Josef Schmidt: Nietzsche

absconditus oder Spurenlesen bei Nietzsche. IBDK

Verlag, Aschaffenburg, 4 Bde. 1991-1994, zus.

2520 S. im Schuber. - Friedrich Nietzsche: Die

Geburt der Tragödie. Schriften zu Literatur und

Philosophie der Griechen. Hrsg. und erläutert von

Manfred Landfester. Insel Verlag, Frankfurt am Main

1994, 697 S. - Nietzsche und die Schweiz, Hrsg.

David Hoffmann. Offizin Zürich 1994, 128 S. -
Werner Ross: Der wilde Nietzsche oder die Rückkehr

des Dionysos. Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart
1994, 200 S. - Werner Ross: Der ängstliche Adler.

Friedrich Nietzsches Leben, Neuausgabe, Deutscher

Taschenbuch Verlag, München 1994, 830 S. - Otto

A. Böhmer: Der Hammer des Herrn. Roman. Eichborn

Verlag, Frankfurt am Main 1994, 364 S.

SPLITTER

28. 1. - Nachmittags: Besuch von Cordan. Erzählt

von seinem Besuch in Berlin usw. - Abends:

Korrespondenz. - Genommen (Schluss.)

- Nietzsche. «Dass es nicht darauf ankommt, ob

Etwas wahr ist, sondern wie es wirkt -: absoluter

Mangel an intellektueller Rechtschaffenheit. Alles

ist gut, die Lüge, die Verleumdung, die unverschämteste

Zurechtmachung, wenn es dient, jenen Wärmegrad

zu erhöhen, - bis man 'glaubt'.• (Zu verwenden.)

(Aber die eigentliche «Lehre> des «Willen zur

Macht' wird immer unerträglicher - müsste immer

unbrauchbarer werden - wenn man sie wörtlich

nehmen wollte.)

aus: Klaus Mahn, Tagebücher 1934-1935, edition

Spangenberg, München 1989

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI 35



KULTUR

Elsbeth Pulver

«Tradition ist ein dynamischer Prozess»
Eine Ausstellung über Schriftstellerinnen in der deutschsprachigen
Schweiz zwischen 1700 und 1945

Jahrhunderte lang war für Frauen in der Schweiz
das Schreiben eine, vielleicht die einzige,
Möglichkeit, emanzipatorische Traditionen

zu bilden. Die Ausstellung «... und schrieb

und schrieb wie ein Tiger aus dem Busch»,

in der schweizerischen Landesbibliothek in
Bern lässt uns zwanzig bekannte und unbekannte
Autorinnen und die Welten, die sie entwarfen,
in Wort und Bild wiederentdecken.

Bei diesem Aufsatz

handelt es sich um den

Text der Eröffnungs-
adresse der Berner

Ausstellung.

Die Autorin Thérèse

Huber (1764-1829).
Scherenschnitt von

Luise Duttenhofer.

In den ersten Februartagen
des Jahres 1959 kam ich, vor dem Kino
Jura wartend, mit einer älteren, vielleicht
schon alten Frau ins Gespräch. In
herzlichem Einvernehmen tauschten wir ein

vernünftiges Wort aus über eine Frage, die
damals alle, aber kontrovers, beschäftigte.
Ich habe die Frau vorher nie gesehen, und
schon im Kinosaal verloren wir uns aus
den Augen für immer; ein Satz aus diesem

Gespräch aber blieb in meinem Bewusstsein,

auch er für immer. Aber erwarten Sie

jetzt nicht Spektakuläres; es war ein un¬

auffälliger Satz. «Nun werde ich es also
nicht mehr erleben», sagte die Frau.

Es? Wer so alt ist wie ich oder über ein
datensicheres Geschichtsbewusstsein
verfügt, weiss auf Anhieb, was dies «Es» war,
das die alte Frau nun nicht mehr erleben
würde. Am 1. Februar 1959 wurde, zum
letztenmal, wie sich herausstellen sollte,
das Frauenstimmrecht auf Bundesebene

abgelehnt. Und was die Frau wollte, ist
klar: jemandem anvertrauen, was dies für
sie persönlich bedeutete. Es war nicht
wenig.

Doch was soll sie, was soll ihr Satz im
heutigen Rahmen? Sie war keine
Schriftstellerin, bewahre. Dass sie sich der Sprache

bediente für ihre Lebensbilanz und
deren Übermittlung, weil eben die Sprache

zum Menschen schlechthin gehört
und nicht nur zur Literatur, das immerhin
verdient eine kurze Beachtung anlässlich
einer Ausstellung, in der Sprache, und
zwar im weitesten Sinn genommen, eine
Art Zentrum darstellt. Sie war, wie gesagt,
keine Schriftstellerin, überhaupt keine

prominente Frau; und es gibt gewiss Heutige,

die ihr vorwerfen, sie hätte nicht das

richtige, das heute richtige Bewusstsein;
das ändert meinen Respekt nicht. Sie war
das, was man damals ein älteres Fräulein
nannte. Unser liebes Fräulein Keller, sagte
der Chef, dem sie den Laden schmiss, und
hoffentlich liess er es zu, dass sie seine
Satzzeichen an die richtige Stelle schob.

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI



KULTUR SCHRIFTSTELLERINNEN

Nichts Besonderes also, und doch etwas
Besonderes, wie sonst hätte sich der Satz

über nun 35 Jahre hinweg in meinem
Gedächtnis behaupten können, stärker, weil
authentischer als das Wort- und
Phrasengestöber, mit dem durch die Jahrzehnte
hindurch die Zeit an unser Ohr dringt! So

dass ich heute jenen 1. Februar 1959

eigentlich nur noch mit den Augen dieser
wohl längst Verstorbenen sehe. Was mir
vorbildlich scheint: dass sie, diese Unauffällige,

in ihre Lebensbilanz nicht nur ihr
Privatleben einbezog, dieses übliche «was
habe ich erreicht», «wer hat mich
gekränkt», sondern diese enge Grenze
überschritt und das Öffentliche einschloss,
den Prozess der Geschichte, von dem sie

ein Teil war. So konkretisierte sich in
einem Satz, der ebensogut hätte ungehört
verwehen können, für einen flüchtigen
Augenblick ein Stück Frauengeschichte,
nichts weniger als das. Und indem meine

Erinnerung diesen Moment in mein
Leben integrierte, wurde daraus ein winziges
Element einer weiblichen Tradition. So,
meine ich, bildet sich Tradition: indem
wir Erfahrenes und Überliefertes nicht
nur bewahren, das genügt nicht, sondern

integrieren in die Gegenwart als ein
störendes oder stärkendes Element.

Frauengeschichte unter dem Aspekt
des Schreibens

Wie aus Frauengeschichte Frauentradition
wird, über diesen Prozess nachzudenken,
dazu bietet die Ausstellung Anregungen
und Material in Fülle. Schon das ist ein
Grund, sich in sie zu vertiefen.
Frauengeschichte, gesehen unter dem Aspekt des

Schreibens, des Buches, des Lesens, das

sind ihre grossen Themen; und sie bietet
mehr, als sie verspricht; das ist ein
Kompliment, das man selten machen kann. Sie

präsentiert nicht nur Autorinnenporträts,
sondern auch deren Hintergrund, bis hin
zur Alltagsgeschichte, in der auch meine
Gewährsfrau von Februar 1959 einen
Platz finden kann. 20 Schriftstellerinnen
stehen im Zentrum, aber das Ambiente
der Zeit, in der ihr Schreiben stattfand, ist
ebenfalls und auf interessante Weise
thematisiert, so dass das historische wie das

literarische Interesse fast gleichermassen
zu ihrem Recht kommen. Ein Thema ist,
beispielsweise, das Lesen, dieser wichtige

-¦

Nur wenige Autorinnen

haben ein Denkmal In

der Öffentlichkeit erhalten

wie Cécile Ines Loos

(1883-1959). Im Sommer

1994 wurde in Basel

eine Anlage nach ihr

benannt.

Impuls aller Emanzipation - ein Faktum,
das die grosse Marie von Ebner-Eschen-
bach zur Bemerkung veranlasste, mit der

ersten Leserin sei auch die Frauenfrage auf
die Welt gekommen. Auch die berühmten
Lesegesellschaften sind ein Thema, dann
die Geschichte der Bildung, die
Berufsmöglichkeiten, die Bibliotheken, die Saffa,
die Landesausstellung, das Radio, die

Büchergilde Gutenberg usw.

Querelle des femmes und

political correctness

Unter dem Titel «Querelle des femmes»

wird auch an den alten Streit über die
weibliche Intelligenz erinnert, der noch
im 18. Jahrhundert vehement und nur unter

zögernder Beteiligung der Frauen
geführt wurde: das heisst die mit
scheinwissenschaftlicher, eigentlich scholastische!
Akribie erörterte Frage, ob Intelligenz und

Bildung, ob die ganze Geistseite des

Menschen auch zur Frau gehöre, oder ob sie

aus ihr ein «monstrum naturae» mache.
Schwarzes Mittelalter, tempi passati,
mausetot, denken wir getrost bei einem
solchen Ausdruck. Aber auch hier zeigt sich,
dass das längst Vergangene immer Fragen
nach dem Heute und Morgen wecken
kann. Wenn man neuerdings in allen

Zeitungen liest, dass die menschliche Intelligenz

wissenschaftlich in den Genen
verankert und festgeschrieben wird, und dass

daraus im Land der political correctness
auch Konsequenzen auf ethnische
Unterschiede gezogen werden, dann haben auch
Frauen Grund aufzuhorchen. Und es ist

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 1 37



KULTUR SCHRIFTSTELLERINNEN

-

'

:H
mm,-'

..*.

»W^i.»,•i

Lv

/-

Die Lyrikerin Gertrud

Pfander (1874-1989).

nicht unangebracht zu fragen, ob
vielleicht die allerletzten Ausläufer der Querelle

des femmes heute nur in den Untergrund

gegangen seien und dort versteckt
weiterleben, ohne dass sie je in Worte
gefasst werden - also gefährlicher, weil
ungreifbarer.

Das ist nicht mein Thema. Es ist auch
nicht das Thema dieser Ausstellung. Oder
vielleicht doch, ebenfalls im Untergrund?
Zugespitzt gesagt: Die Ausstellung
zersetzt, was an archaischen Vorurteilen
herumgeistert. Es gehört zu den Vorteilen
einer gut gemachten Ausstellung, dass sie

nicht diskursiv verfährt, sondern konkret
zeigt, in Bildern sichtbar macht: sehr be-

grüssenswert in einer Zeit, die immer stärker

zu rein begrifflichen Diskursen
tendiert. Es war eine glänzende Idee, das, was
in hartnäckiger Forschungsarbeit zutage
gefördert wurde, in einer Ausstellung zu
konkretisieren. Über 900 Namen von
Frauen, die mindestens ein Buch publiziert

haben, können wir jetzt in einer

Bibliographie nachschlagen. Die Zahl ist
imposant; sie ist grösser, als die meisten

am Anfang dieses Unternehmens vorausgesagt

hätten.
In der Ausstellung erhält die Zahl viele

Gesichter. Konkret und also auch mit den
Sinnen kann erfahren werden, wie vielgestaltig

sich die Frauen in drei Jahrhunderten
der Sprache bedienten, ungeachtet

äusserer und innerer Widerstände, unge-

Wir sehen aber

nicht lauter

Siegerinnen,

sondern auch

Scheitern und ein

nur teilweises

Gelingen.

achtet der Querelle des femmes und der

Hausfrauenideologie; dass sie
Lebensbilanzen zogen, Tagebücher, Briefe, Bücher
schrieben, Zeitschriften herausgaben, Verlage

gründeten, Wissenschaft trieben, als

Journalistinnen arbeiteten. Damit wird
ein Stück Realität gezeigt, das man mit
blossen Behauptungen nicht leicht
wegschieben kann. Manches, was da geschrieben

wurde, war allerdings nur Bestärkung
der jeweils geltenden Normen, bewegte
sich in dem, was man heute den
Mainstream nennt; aber daneben wagten
Frauen auch immer wieder, über die Grenzen

zu gehen, machten möglich, was
unmöglich schien. Wir sehen aber nicht lauter

Siegerinnen, sondern auch Scheitern
und ein nur teilweises Gelingen. Auch das

kann das Selbstvertrauen der Heutigen
stärken.

Geschlossene Zeiten: im Schatten
des Talents

Die Frauen, die da in Kurzporträts
vorgestellt werden, können uns unter ganz
verschiedenen Aspekten interessieren, die
eine mehr durch ihr Leben oder ihre
Haltung, die andere mehr durch das Werk,
durch die Sprache. Was für eine
hochtalentierte Lyrikerin lernen wir in der
Bernerin Gertrud Pfander kennen, die, eine
seltsame Koinzidenz, im gleichen Jahr wie
Conrad Ferdinand Meyer starb. In dessen

Nachfolge hatte sie bewegend und zum
Teil formvollendet geschrieben; und wir
werden ihr, die mit 24 starb, nicht
nachrechnen, dass ihr der Schritt in lyrisches
Neuland nicht gelang. Umgekehrt ihre
ältere Zeitgenossin Meta von Salis
Marschlins. Sprachlich gesehen wohl keine
genuine Schriftstellerin, aber was für ein
Vorbild an Mut, sich gegen die Zeit zu
stellen, nicht um zu provozieren, sondern
aus Überzeugung. In offeneren Zeiten
wäre sie vielleicht eine grosse Juristin oder
Historikerin geworden, aber immer wäre
sie wohl quer zu ihrer Zeit gestanden, das

macht sie sympathisch. Und, eine Generation

jünger, Cécile Lauber, eine Bürgersfrau

in gesicherten Verhältnissen, die
einen Blick auf Härte und Grausamkeit
des Lebens wagte, zu dem sich unter ihren
Zeitgenossen (ich meine hier die Autoren)
nicht viele Parallelen finden. Ihr Werk
beweist, dass der Mitleidsblick keine senti-

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 1



KULTUR SCHRIFTSTELLERINNEN

mentale Sache ist, sondern Mut, ja Härte
voraussetzt.

Frauenkalender als Garant
von Kontinuität

Ohne dass es in Thesenform gesagt würde,
dokumentiert die Ausstellung auch dies:
dass es vor allem im 20. Jahrhundert eine
überraschende Kontinuität weiblichen
Schreibens, dass es eine Tradition gab.
Dafür nur ein Beispiel: Über fünf ganze
Jahrzehnte hinweg ist nach 1910 der
Frauenkalender erschienen, der, zur Hauptsache

betreut von einer einzigen Frau, der
unermüdlichen Clara Büttiker, zwar
gewiss nicht das Beste vom Besten brachte,
dafür die literarische Produktion von
Frauen in erstaunlicher Breite präsentierte
und dadurch Kontinuität geradezu
herstellte. Diese Tradition aber brach
offensichtlich in den fünfziger Jahren ab,
versickerte. Das hat, wie mir scheint, nicht in
erster Linie (aber vielleicht indirekt) mit
der Frauenfrage zu tun, sondern damit,
dass in der Zeit nach 1945 - gerade in der
Schweiz und hier in einem noch nie erlebten

Ausmass — eine geistige Neuorientierung

nötig wurde. Das betraf Autoren und
Autorinnen, Frauen und Männer gleichermassen.

Zwar hat es gerade bei den Autorinnen
nicht an Bemühungen gefehlt, die Kontinuität

weiblichen Schaffens aus der ersten
Jahrhunderthälfte in die zweite zu retten.
So erschien 1949 in der Büchergilde
Gutenberg ein Buch, das man als eine kleine
Vorläuferin der jetzigen grossangelegten
Arbeit ansehen kann: Verfasserin war
Olga Brand, der Titel hiess, sehr bezeichnend,

«Stilles Wirken». Die Publikation
kann als Porträtsammlung von Autorinnen

der ersten Jahrhunderthälfte
charakterisiert werden, deren Namen Sie auch in
dieser Ausstellung finden. Noch heute
steht das erwähnte Buch in meiner Biblio-

Die Publikation zur Ausstellung
«Und schrieb und schrieb wie ein Tiger aus dem
Busch». Über Schriftstellerinnen in der
deutschsprachigen Schweiz. Herausgegeben von Elisabeth

Ryter, Liliane Studer, Doris Stump, Maya Widmer

und Regula Wyss. Im Auftrag des Eidgenössischen

Büros für die Gleichstellung von Frau und
Mann.
Zürich: Limmat Verlag 1994. 300 Seiten,
broschiert mit zahlreichen Abbildungen.

So bildet

sich Tradition:

Indem wir

Erfahrenes und

Überliefertes

nicht nur bewahren,

sondern

integrieren in die

Gegenwart als

ein störendes

oder stärkendes

Element.

Ausstellungsdaten

Bern, 11. November 1994 bis 14. Januar 1995
Schweizerische Landesbibliothek

Montag bis Freitag 9-18 Uhr
Mittwoch 9-20 Uhr, Samstag 9-16 Uhr

Basel, 28. Januar 1995 bis 4. März 1995
Universitätsbibliothek
Montag bis Freitag 8.30-19.30 Uhr
Samstag 8.30-16.30 Uhr

Zürich, 28. April 1995 bis 16. Juni 1995
Stadthaus

Montag bis Freitag 8-18 Uhr

thek, es hat Wohnungswechsel und
sonstige Turbulenzen überstanden. Und wenn
ich jetzt nicht unbedarft hier vor Ihnen
stehe, sondern mir die Autorinnen der
ersten Jahrhunderthälfte vertraut sind, und
zwar seit langem, dann verdanke ich das

unter anderem diesem bescheidenen
Buch.

«Stilles Wirken« - kein Weg
in die literarische Zukunft

Aber gerade wenn man das Buch und die
darin porträtierten Autorinnen respektiert,

darf oder muss man auch sagen, dass

von da aus kein Weg in eine literarische
Zukunft führte. Eine Schriftstellerin, die
sich an diesen Texten orientiert hätte,
wäre vermutlich ins Epigonale und
Provinzielle geraten. Bezeichnend, dass etwa
gleichzeitig mit diesem Werk des Rückblicks

das «Tagebuch 1946-1949» von
Max Frisch, und damit ein Werk der
Zukunft erschien, das die Erfahrung der

Jahrhundertmitte, und zwar nicht nur die
schweizerische, festhält, in einer der
epochalen Zerstörung und Zerrissenheit
entsprechenden offenen Form. Zu sagen, der

Weg der Deutschschweizer Literatur habe
über Frischs Tagebuch geführt, wäre als

Formel einprägsam, aber zu einfach; so

eng und so festgelegt sind literarische
Entwicklungen nicht. Aber für Autoren und
Autorinnen war eine vergleichbare Offenheit

und Courage in der Wahrnehmung
der Gegenwart unabdingbar, und es war
für die Traditionsbildung der Frauen nicht
unwichtig, dass zunächst keine Autorin so

umfassend wie das erwähnte Tagebuch die

Erschütterungen des Jahrhunderts
beschrieb.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI 39



KULTUR SCHRIFTSTELLERINNEN

Weitere Publikationen
«Viel Köpfe, viel Sinn». Texte von Autorinnen aus
der deutschsprachigen Schweiz 1795-1945.
Herausgegeben von Sabine Kubli und Doris Stump.
Bern: eFeF-Verlag 1994.
Doris Stump, Maja Widmer, Regula Wyss,
Deutschsprachige Schriftstellerinnen in der
Schweiz, 1700-1945. Eine Bibliographie. Zürich,
Limmat Verlag 1994.

Mit «Stillem Wirken» war das nicht zu
leisten. Dieser Ausdruck übrigens verdient
unsere Aufmerksamkeit. Er hat zugleich
etwas sehr Weibliches und ein wenig
Schweizerisches an sich, beides im Guten
und im weniger Guten. Es ist jenes
Understatement darin und die Neigung zum
Unauffälligen, die so sympathisch sind in
einer auf Show und Effekt ausgerichteten
Zeit. Und dass dieses Understatement,
dass gerade das Leise und Verborgene auch

etwas Subversives sein kann, das lehrt uns
ein Robert Walser auf jeder Seite seines

Werkes - und auf andere Art kann man es,

immer wieder überrascht und berührt,
auch bei Regina Ullmann erkennen. Aber
gerade bei Frauen geht oder ging das

gerühmte stille Wirken oft mit Anpassung
und Wohlverhalten zusammen. Auf
Sparflamme zu kochen, ist zwar im Haushalt
lobenswert, in der Kunst kann es tödlich
sein.

Mit dem Tigersprung in die
Gegenwart

Wie sehr muss uns da auffallen, dass fast
die gleichen Autorinnen, die 1949 unter
dem Titel «Stilles Wirken» erschienen, im
Herbst 1994, in dieser Ausstellung, unter
dem einem Text von Cécile Ines Loos

entnommenen Motto «und schrieb und
schrieb wie ein Tiger aus dem Busch»

auftreten können. Wo hat er sich denn früher
versteckt, dieser Tiger? Der Abstand
zwischen dem stillen Wirken und dem

Tigersprung zeigt beispielhaft, wie sich unter
neuem Zugriff, anderer Sehweise die
Vergangenheit ändert, und dass Traditionsbildung

kein Bewahren ist, sondern ein
dynamischer Prozess. Das heisst also: Was

hier geboten wird (und ich meine die
Ausstellung und die ihr zugrundeliegende
Forschungsarbeit zusammen) ist nicht
Reproduktion früherer Lesarten, sondern

Was hier

geboten wird

ist nicht

Reproduktion

früherer

Lesarten, sondern

ein grossangelegter

Versuch,

Vergangenheit

neu zu sehen,

so dass sie

in der Gegenwart

lebendig

werden kann.

ein grossangelegter Versuch, Vergangenheit

neu zu sehen, so dass sie in der

Gegenwart lebendig werden kann.
In der Gegenwart lebendig werden, das

ist eine sehr allgemeine Feststellung. Aber
was heisst es konkret? Meine ich damit,
die heutigen Autorinnen sollten oder
könnten in dieser neu vorgestellten Literatur

Vorbilder für ihr Schaffen finden und
dort anschliessen, wo es ihren potentiellen
Kolleginnen der Jahrhundertmitte
anzuschliessen nicht möglich war? Das meine
ich entschieden nicht; sicher nicht als

Verpflichtung, ja nicht einmal als Vorschlag.
Tradition ist kein Zopfmuster, in dem

man die aufgesparten Maschen nach einer

Zeitlang unversehrt wieder aufnehmen
kann; sie ist nicht planbar. Der Geist
weht, wo er will, und heutige Autorinnen
haben wie nie zuvor auch eine weibliche
Variante der Weltliteratur zu ihrer Verfügung

(wo übrigens, im Blick auf künftige
Ausstellungen sei es erwähnt, auch Namen
aus der Westschweiz zu finden sind:

Monique Saint-Hélier, Catherine
Colomb, Alice Rivaz). In diesen Rahmen

muss das gestellt werden, was uns hier in
reicher Fülle angeboten wird: ein vielfältiges

Kapitel Literaturgeschichte dieses

Landstrichs. Ich sehe die Tradition, mit
der wir uns jetzt auseinandersetzen können,

nicht nur als eine innerliterarische
Angelegenheit, sondern umfassender, als

etwas, das uns alle betreffen kann, «to
whom it may concern». Ob Vergangenes
in der Gegenwart lebendig wird oder

nicht, das liegt nicht ausschliesslich in der
Macht der Veranstalterinnen, denen wir
doch herzlich dankbar sind für ein
grossartiges Angebot; es ist auch eine Frage der

Rezeption. Von Hugo von Hofmannsthal
stammt der Satz — und es ist an Ihnen,
meine Damen und Herren, sich auch den
weiblichen Hallraum dazu zu denken —

von Hofmannsthal also stammt der Satz:

«Ein Buch ist immer zur Hälfte des Lesers

Werk, wie das Theater des Zuschauers.» Das

gilt auch für eine Ausstellung, vielleicht
für sie besonders. Auf eine Ausstellung
müssen wir ja zugehen, im Wortsinn und
konkret, uns in sie hineinbegeben, sonst
nehmen wir nichts wahr. Man kann es

versuchsweise auch so sagen: Wenn wir
uns nicht bewegen, wird nichts in uns
bewegt.

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 1



KULTUR

Hans Bänziger,

geboren 1917 in Zürich.

Dissertation bei Emil

Ermatinger. 1953-1966
Dozent an der

Hochschule St. Gallen. 1965

Habilitation. 1967-1982
Professor für moderne

deutsche Literatur am

Bryn Mawr College bei

Philadelphia, 1970-
1972 Chairman des

Dept. of German. 1982
Rückkehr in die Schweiz.

Poesie und Partei

1 Ein einziges Beispiel:
•Akteneinsicht Christa
Wolf. Zerrspiegel und

Dialog", Hg. Hermann

Vinke, Luchterhand,
Hamburg 1993.

Plato war für Zensurmassnahmen, Zola galt als

Staatsfeind. Nach 1989 zeigen die Debatten um die
deutsche Literatur: Gefragt ist die Selbständigkeit
in der Erkenntnis bleibender Werte.

Literarische Kunstwerke werden

nicht objektiv, sondern parteiisch
beurteilt. Wenn dabei überdies noch politische

Überlegungen mitspielen, sind der
Willkür kaum Grenzen gesetzt. Schon
Plato hat in seiner «Politeia» Zensurmassnahmen

befürwortet, hauptsächlich im
Interesse des Staates, nicht aus rein
literarischen Gründen; den Dichtern sei, denkt
er, der Hang zum Unwahren angeboren.
Wir kennen die schlimmen Folgen
verwandter Begründungen. Immer wieder
wurden missliebige Künstler von den
Herrschenden und ihren Gerichten
verfolgt oder von einflussreichen politischen
Parteien verunglimpft.

Seit dem deutsch-deutschen Literaturstreit

um Christa Wolf weiss nun
jedermann, dass auch Rezensenten mit Autoren
ins Gericht gehen können. Der Streit hat
sich anlässlich der Publikation der Erzählung

«Was bleibt» (1990) entzündet, zum
Teil im Zusammenhang mit den grossen
Problemen der Wiedervereinigung der
beiden deutschen Länder. Die Etappen
der meist heftigen Auseinandersetzungen
müssen hier nicht genannt werden; jedermann

kann sich im grossen Angebot von
Darstellungen leicht orientieren1.

Für Christa Wolf (*1929) hat sich der

Antagonismus Poesie vs. Partei besonders

unglücklich ausgewirkt; die menschlichen
Spannungen zwischen Ost- und
Westdeutschen spitzten sich paradoxerweise
nach dem Fall der Mauer zu; die politischen

Gegensätze wurden komplexer, die
Autorin aber mit ihrem feinen Gespür für
innere Gefährdungen und wenig Sinn für
äussere Komplikationen war der neuen
Lage kaum gewachsen. Anders Erich
Loest (*1928), dem offenbar eine nüchterne

Beurteilung politischer Konstellationen

angeboren war. Schon im autobiographisch

angelegten Buch «Durch die Erde
ein Riss. Ein Lebenslauf» (1981) berichtet
er ohne die geringste Spur von Selbstmit¬

leid über seine Beziehungen zu verschiedenen

Parteien. Als Schüler fühlte er sich
kurze Zeit in einer nationalsozialistischen
Jugendorganisation zu Hause, nach dem

Krieg 11 Jahre lang in der SED. Er
durchschaute jeweils rasch die politischen Praktiken

und musste so am Ende für seinen
Widerstand sieben Jahre in DDR-Gefängnissen

büssen. Der Weg in den von anderen

gepriesenen Westen fiel ihm nicht
leicht. Er fühlte sich als Mitmacher, der

wusste, dass Macht verführt und dass

literarische Bekenntnisse oft verlogen sind.
Darum (im 7. Kapitel seines «Lebenslaufs»)
die Selbstbezichtigung: «Was kann einer,

überlegt der Chronist, der sich so krumm
macht, über diese seine Zeit schreiben. »

Man darf wohl behaupten, Loest, der

einige Jahre Parteigenosse, später Dissident

war und dann parteilos wurde, habe

in den verfeindeten Gruppierungen der
deutschen Kulturlandschaft besänftigend
gewirkt. Zum mindesten in der Literatur.
Seit seiner Wahl zum Bundesvorsitzenden
des Verbandes deutscher Schriftsteller im
Frühjahr 1994 ist er einer der wichtigen
Hoffnungsträger der literarischen
Wiedervereinigung geworden. Im Gegensatz zu
Loest scheint der Politologe Wulf Schönbohm,

der trotz seinen Schwierigkeiten
mit einflussreichen Politikern Mitglied
der CDU geblieben ist, eher Unruhe
gestiftet zu haben. Aus Prinzipientreue?
Wegen Meinungsverschiedenheiten verlor
er vor einigen Jahren zusammen mit
seinem Vorgesetzten Geissler die Stelle im
Zentralsekretariat. Im Roman
«Parteifreunde» (1990) bekennt der mit dem
Verfasser verwandte Protagonist trotzdem, die
Partei bleibe seine Heimat. Es handelt sich
in diesem Werk um Szenen, die nur ein
Insider schreiben konnte; um literarische
Reportagen ohne den Anspruch, Dichtung
zu sein. In der «Zeit» wurde dem Werk
«Erstmaligkeit» und Authentizität bezeugt.
Ausserdem - eher als Kompliment denn

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI 4l



KULTUR POESIE UND PARTEI

als Einwand —, handle es sich um «eine

triviale Darstellung trivialer Tatsachen»2.

Partei, eine Institution?

Es ist erstaunlich, wie selten man in
Rezensionen und Abhandlungen zum Fall
Wolf auf eine Analyse des Einparteiensystems

der DDR oder auf grundsätzliche
Gedanken über die Beziehungen zwischen
Parteien und Literatur trifft, obgleich
bestimmt ohne Kenntnis der Zugehörigkeit

der Autorin zur SED und ohne
Kenntnis eines solchen Systems ihr Fall
nicht verstanden werden kann.

Einparteiensysteme — sie sind keineswegs

ausgestorben - sind an sich krasse

Antinomien. Im lateinischen «Partitum»,
dem «Geteilten», werden andere, einigermassen

gleichwertige Teile vorausgesetzt.
Wo alles auf einen Nenner gebracht wird,
ist das nicht möglich. Christa Wolf wurde
demnach mit keiner eigentlichen Partei
konfrontiert.

In Westdeutschland dagegen sind
verschiedene politische Gruppierungen ähnlich

wie in anderen westeuropäischen
Staaten seit langem konstitutionell verankert.

In der Schweiz geschieht dies lediglich

in einzelnen Kantonen explizit, in
der Bundesverfassung nur implizit. Wäre
es übertrieben zu sagen, in den zuerst

genannten Ländern könne man Parteien
allenfalls als Institutionen bezeichnen, in
der Schweiz nicht? Verbände,
Vernehmlassungsverfahren und die ausgeprägten
Volksrechte sind bei uns wichtiger als die
Funktion der Parteien. Doch das Problem
Institution muss natürlich auf einem
breiteren Hintergrund gesehen werden3.
(Vielleicht ist übrigens die Auseinandersetzung
zwischen René Rhinow und Henner
Kleinewefers in den Nummern 73/11 und 12

und 74/1 dieser Zeitschrift wegen der

Vagheit des Begriffs Institution so heftig
geworden.)

Politisch bedeutet Partei in modernen
Demokratien Zusammenschluss mehrerer
Staatsbürger aufgrund gemeinsamer politischer

Interessen und gemeinsamer Vorstellungen,

was für das Wohl des betreffenden
Staates förderlich sei. Bis etwa zur Mitte
des letzten Jahrhunderts herrschte die
allgemeinere Verwendung des Wortes vor: die
einer Abteilung im gesellschaftlichen oder
militärischen Sinn, überhaupt die des Teils

2 W. Schönbohm:
• Parteifreunde. Ein

Roman aus der Provinz».

Düsseldorf, Econ 1990,
S. 307. Als Fernsehfilm
im ARD Ende 1993 unter
dem Titel: «Zeit der
Füchse". Rezension "Die

Zeit", 27. September
1990. Daneben in allen

möglichen tonangebenden

deutschen
Publikationsorganen positive
und negative Reaktionen.

Der Roman ist
in der Schweiz meines
Wissens nirgends
besprochen worden.

3 Vgl. meine 1995
erscheinende Studie
«Institutionen -
literarische Feindbilder? Zu

Bildern fester
gesellschaftlicher Einrichtungen

in Dichtungen der
letzten zwei Jahrhunderte".

in einem grösseren Ganzen. Die deutschen
Klassiker und ihre Erben haben das Wort
noch fast immer im allgemeinen Sinne der
beschränkten Teilhabe verwendet; damals

gab es ja keine entsprechenden politischen
Organisationen. Es versteht sich darum

von selbst, dass zum Beispiel Goethe und
die meisten Autoren der nächsten zwei
Generationen sich über das Parteiwesen
im konkreten Sinn weder Gedanken
machten noch sie darzustellen vermochten.

Trotzdem lohnt es sich, einige ihrer
grundsätzlichen Überlegungen zu beachten.
Ich zitiere von Goethe lediglich einen
persönlich-bekenntnishaften Ausspruch.
«Aufrichtig zu sein, kann ich versprechen,
unparteiisch zu sein aber nicht», schreibt er in
Nr. 1363 der «Maximen und Reflexionen».

Hintergrund für Gottfried Kellers
Hauptwerke ist sein Heimatkanton, in dem
seit etwa 1860 die Bewegung der «Demokraten»

als Opposition gegen das mächtige
System Alfred Eschers eine parteiähnliche
Rolle spielte. Keller stand der Bewegung
zuerst nahe, distanzierte sich aber später
aus verschiedenen Gründen von ihr. Seine
Wahl zum Staatsschreiber 1861 legte ihm
eine gewisse Loyalität zur Regierungspartei

nahe. In der Jugend hatte er aufs

heftigste gegen Pfaffen und konservative
Innerschweizer polemisiert. Solche
Dunkelmänner zu tolerieren, wäre ihm, ähnlich

wie den damals in der Stadt politisch
sehr aktiven deutschen Emigranten, als

Duckmäuserei vorgekommen. Ein 1854

veröffentlichtes Epigramm aus dem
Zyklus «Parteileben» klingt, verglichen mit
den früheren Kampfliedern, relativ harmlos.

Es behauptet, wer über den Parteien
sich wähne «mit stolzen Mienen», der stehe

zumeist «beträchtlich unter ihnen». Doch
schon das zweite Epigramm des Zyklus
schränkt am Schlüsse ein: Auch jener
werde der Sache nicht frommen, «der nie
darüber hinaus» wolle kommen. Dieser
politischen Grundhaltung begegnen wir
in fast allen Novellen und Romanen.

Die kurzen Hinweise auf Goethe und
Keller bezweckten nur, den Kontrast zum
politischen Klima der Gegenwart deutlicher

zu machen. Die Parteien sind heute
straff organisiert, was verständlicherweise
in breiten Kreisen Unbehagen verursacht.
Die Macht der Apparatschiks ist auch in
den Ländern mit Mehrparteiensystemen
gewachsen, und dies weckt den Unwillen

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI



KULTUR POESIE UND PARTEI

sowohl der Bürger wie der Intellektuellen
und Künstler.

Dichtung im Widerspruch zu Parteien

Für den Haupttitel meines Aufsatzes habe
ich nicht aus Verlegenheit oder um des

Stabreims willen den Ausdruck Poesie

statt Literatur gewählt. Poetisch sind in
erster Linie Gedichte. Dass sie keine, gar
keine enge Beziehung zu politischen
Ideologien und Gruppierungen eingehen können,

wenn sie nicht geschmacklos werden,
wurde schon oft von den verschiedensten
Kritikern gezeigt. Ungewollt taten es der

grosse Lyriker Brecht und der in der DDR
mächtige Becher durch ihre missglückten
Parteigedichte. Komplizierter sind die
Verhältnisse in der Dramatik und in der Epik.

Von den eingangs erwähnten Werken
Wolfs, Loests und Schönbohms kann
einzig Wolfs Konfession «Was bleibt» von
Kriterien der Dichtkunst aus beurteilt
werden - auch wenn der Anspruch darin
zu hoch ist: der Titel enthält eine verhaltene

Anspielung auf Hölderlins bis zum
Überdruss zitiertes, aber hier doch wichtiges

Wort «Was aber bleibt, stiften die Dichter».

Politische Parteien besitzen niemals
bleibenden Wert; diejenigen, die sich
einen solchen zuschreiben, ersticken an
ihrer Selbstüberschätzung.

Schönbohm begnügt sich mit einer
fiktionalen Reportage und gibt nicht vor,
Autor einer Dichtung zu sein. Nicht ganz
so klar ist die literarische Genügsamkeit
in Peter Stadlers «Polit-Roman»
«Eingeschlossene Gesellschaft» (1983). Der
Verfasser, wissenschaftlicher Mitarbeiter eines

SPD-Bundestagsabgeordneten, verbrämt
den Bericht über parlamentarische
Erfahrungen (und Enttäuschungen) in Bonn
mit einem kleinen Liebesroman. Der Titel
erinnert an Koeppens 40 Jahre früher
erschienenen Roman «Treibhaus». Loest

dagegen verzichtet in seinem «Lebenslauf»
auf romanartige Elemente — im Gegensatz
zu seiner als Roman bezeichneten Satire
«Froschkonzert» (1987). Der Roman

zeugt von Loests späterer Parteilosigkeit.
Erzählt wird hier von politischen Streitigkeiten

in einer deutschen Kleinstadt. Ein
Schüler hat angeblich einen Frosch
verschluckt. Ob er oder die Lehrerin härter
zu strafen sei, darüber können sich
konservative und progressive Parteien mit Fug

Die Macht der

Apparatschiks ist
auch in den

Ländern mit

Mehrparteiensystemen

gewachsen, und

dies weckt den

Unwillen sowohl

der Bürger wie

der Intellektuellen

und Künstler.

4 M. Rohrwasser: «Der

Weg nach oben» [...],
Stroemfeld, Basel,
Roter Stern, Berlin

1980, S. 230.

und Recht ereifern. Dieses Werk kann und
will kein Markstein in der Literaturgeschichte

sein. Aber auch kein Dokument
für oder gegen eine bestimmte Partei.

Eklatant wird der Widerspruch
zwischen den Ansprüchen der Literatur und
Partei dort, wo harmonisches
Zusammenwirken und Solidarität à tout prix
angestrebt werden. Johannes R. Becher
(1891-1958) war ein wichtiger, persönlich
exzentrisch wirkender Vertreter des

Expressionismus. Nach Jahren der Exzesse,

später des Exils, wurde er Kulturminister
der DDR. Brecht war, obgleich er Bechers
Nationalismus strikte ablehnte, manchmal
froh um die Hilfe des hohen Parteifunktionärs.

Neben den schwer verdaulichen
Hymnen auf Lenin, Stalin, Ulbricht,
Pieck («Du, deines Volkes Bester») gibt es

mehrere Parteigedichte, in denen Becher
seinen politischen Gehorsam im Stil eines

Kirchengläubigen bekennt. Laut Hans
Mayer war er einer der grossen Heimatdichter.

Im «Lied vom Bau des Sozialismus»

(«Ein Bau, wie keiner je zuvor /So gut
und fest begründet») und in der «Kantate
1950» mit dem Haupttitel «Partei, du bist
Friede auf Erden!» («Du grosses Wir, du

unser aller Willen») oder im Sonett «Die
Partei» («Was war ich, ohne dass mich die
Partei IIn ihre Zucht genommen, ihre
Strenge?!») lernt man dies bei allem Verdruss
über die penetrante Botschaft verstehen.

Wir müssen hier aber bedenken, dass

selbst Gotthelf don, wo er als Doktrinär
vom Kampf der vom Zeitgeist Besessenen

gegen alte Traditionen - gegen den Bernergeist

- erzählt, hie und da seine dichterische

Grösse verliert. Parteilichkeit stand
ihm wie Becher im Wege. «Die Parteigedichte

Bechers entwerfen Familienbilder»,
schreibt Michael Rohrwasser, «Häuslichkeit,

Wärme, Rettung wird ihnen verheissen.

Die Mutter erscheint und nimmt den
wankenden Sohn beim Arm, um ihn zu führen}»
Dieser Charakterisierungsversuch Hesse sich

von einem böswilligen Interpreten leicht
auf einige Dichtungen Gotthelfs übertragen,

auf diejenigen nämlich, wo die
Einfachheit des Erzählens sich mit politischer
Schwarzweiss-Malerei verbindet.

Anpassung und Widerstand

Politische Verräter am Geist, bewusste
oder feige Anpasser, gibt es in allen tota-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 1 43



KULTUR POESIE UND PARTEI

litären Systemen. Im Mehrparteienstaat
ist das seltener und meist geschickt
getarnt als Nachgiebigkeit bei einer
Mehrheitspartei. Einige Unterschiede im
Hinblick auf die totalitären Systeme und ihre
literarischen Anhänger sind aber doch
beachtenswert. Die anerkennenden Worte
Rilkes für Mussolini oder Benns für die
Partei Hitlers entsprangen eher einer
momentanen Schwäche oder einer momentanen

Desorientiertheit als einer begründeten

politischen Überzeugung. Rilke waren
alle politischen Details völlig fremd, Benn
hat vor seinem Ja zu Hitler nicht einmal
dessen Parteiprogramm gelesen. Der
Marxismus ist überdies für Schriftsteller stets
attraktiver als der Faschismus gewesen.

Auf einem anderen Blatt stehen all die

politischen Bekenntnisse von den
sogenannt Unpolitischen. Thomas Mann
schreibt 1918 seine «Betrachtungen eines

Unpolitischen»; bei Hermann Hesse

drückt sich Ähnliches im entschiedenen
Nein gegenüber der Partei der Chauvinisten

aus und verbindet sich die Hoffnung
auf ein (gefährdetes) fiktionales Paradies

mit den relativ unverbindlich verwendeten

fernöstlich-deutschen Symbolen. Doch
es profitieren und profitierten vom
Antagonismus Partei vs. Poesie auch zahlreiche
mittelmässige Schriftsteller. Zu sprechen
wäre nicht nur von den Opfern des

Antagonismus, sondern auch von den literarisch

Schlauen.
Oft sind solche Werke angeblich

Goethes Altersweisheit verpflichtet. Goethe
schrieb in den (1819 abgeschlossenen)
Noten und Abhandlungen zum Divan
unter dem Stichwort «Eingeschaltetes»:
«Der Dichter steht viel zu hoch, als dass er
Partei machen sollte. Heiterkeit und Bewusstsein

sind die schönen Gaben, für die er dem

Schöpfer dankt.» Ähnlich äussert sich

später Hölderlin, trotz seinem zeitweilig
entschiedenen politischen Engagement.
Goethe drückt in den gleichen Noten zum
Divan (unter dem Stichwort «Mahomet»)
jedoch auch seine Vorbehalte gegen das

Ausweichen der Poesie ins weltanschaulich
Unverbindlich-Märchenhafte aus.

In unserem Jahrhundert ist es schwer

geworden zu beurteilen, wo Parteifeindlichkeit

literarisch ein Ausweichen vor
strengem Denken und wo sie selbstkri-

5 So F. R. Allemann, der

Verfasser bedeutender
und informativer
geographisch-politischer

Werke, in der "Tat",
9. Januar 1954, S. 11.

- Lob z. B. Ulrich
Greiner in der «NZZ»,

29./30. Mai 1976,
S. 60 (Erzählkunst, die

• um keines Trostes
willen auf Wahrheit

verzichten wollte", darum

keinen Erfolg hatte). Bei

Koeppen und Stadler
nehmen sich übrigens

die beiden SPD-Politiker
auf ähnliche Art das

Leben.

6 H. M. Enzensberger:
«Poesie und Politik», in:

Einzelheiten, Suhrkamp,
Frankfurt 1962, S. 350.

Seine Antwort (im Juni

1994) auf meine Frage,
ob er sich eine

Parteizugehörigkeit persönlich
überhaupt vorstellen
könnte, scheint mir

beachtenswert: «Nein -
nicht aus prinzipieller
Abneigung gegen

Parteien, sondern weil

Unabhängigkeit zu den

Voraussetzungen meiner
Arbeit gehört.»

tisch ist. Häufig fehlt den «Unpolitischen»
lediglich der Sinn für Solidarität, das

heisst, eine gewisse Bescheidenheit. Koeppens

melancholisch-bitteres Bild vom
Treibhaus Bonn insinuiert, ähnlich wie
Wolfs «Treibhaus» poetischer Gefühle
«Was bleibt», Selbständigkeit in der
Erkenntnis bleibender Werte. Auch Koeppens
Roman veranlasste einen kleinen
Literaturstreit, auch er zeigt seine Unkenntnis
des Parteienbetriebs, klagte mit vagen
Mitteln die Ausweichmanöver der andern

an. Von einigen Kritikern wurde er, der
Büchnerpreisträger, Anfang der fünfziger
Jahre als der grösste deutsche Romancier
gepriesen, von anderen der «literarischen

Hochstapelei» bezichtigt5.
Sollte wirkliche politische Literatur

unmittelbarer zu historischen Vorgängen
stehen als Koeppens und Wolfs Werke?

Hans Magnus Enzensberger schreibt im
Essay «Poesie und Politik» (1962): «Poesie

und Politik sind nicht <Sachgebiete>, sondern

historische Prozesse, der eine im Medium
der Sprache, der andere im Medium der
Machte» Im Artikel «Verteidigung der
Normalität» (1982) stellt Enzensberger
allerdings, ohne auf politische Dissidenten

explizit einzugehen, auch die schamlose,

«nackte» Form von Normalität der

angeblichen Aussenseiter bloss.
Ich kenne nur ein namhaftes Beispiel

für die Unmittelbarkeit von Politik und
Literatur - nicht Poesie - zur Geschichte:
Emile Zolas und seiner Verbündeten
Kampf für die Rehabilitierung von
Hauptmann Dreyfus Ende des letzten
Jahrhunderts. Zolas Brief an den

Staatspräsidenten, publiziert unter dem Titel
«J'accuse», wurde mancherorts mit der

Wirkung der Französischen Revolution
verglichen. Die Gruppe von Intellektuellen

- zum erstenmal wird jetzt dieser
Ausdruck verwendet, und zwar noch nicht
im negativen Sinn - trug über die
Vertreter der Staatsräson einen klaren Sieg
davon und konnte im nachhinein als

«parti des intellectuels» bezeichnet werden.

Der Konflikt ist unvergesslich; noch
100 Jahre nach dem Vorfall, streiten sich

«Dreyfusards» und ihre Gegner. Eine solche

Partei der Intellektuellen hat jedoch
Seltenheitswert. Ähnlich wie das Thema
Partei in der Literaturwissenschaft.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI



KULTUR

Anton Krättli

Unterhaltungen mit Diderot
Hans Magnus Enzensbergers Szenen und Essays «Diderots Schatten»

Enzensberger hält mit Diderots Reflexionen
Zwiesprache im Patchworkstil. Dabei entstehen

Metamorphosen von Stoffen und Themen,
deren Aktualität ungebrochen ist.

Denis Diderot lebte von
1716 bis 1784. Er war der Sohn eines
Messerschmieds, wurde einer der letzten
Träger europäischer Universalbildung, ein
Aufklärer und Herausgeber der berühmten

Enzyklopädie, ein Gesprächspartner
Voltaires und d'Alemberts, ein emsiger
Mitarbeiter der «Correspondance
littéraire, philosophique et critique» des

Freiherrn Friedrich Melchior von Grimm,
eines Bulletins für deutsche Fürsten, auf
das eine Zeitlang auch Friedrich der
Grosse abonniert war. Diderot verfasste
auch Schauspiele, so «Der Hausvater» und
«Der natürliche Sohn», die Lessing ins
Deutsche übersetzte, schrieb den Dialog
«Rameaus Neffe», den Goethe deutschen
Lesern in ihrer Sprache zugänglich
machte, ausserdem Romane und
Erzählungen. Ein brillanter, witziger Kopf muss
er gewesen sein, vielleicht nicht einer,
dem die Bezeichnung Dichter gebührt,
aber ein grosser Anreger, ein ideenreicher,
informierter Zeitgenosse. Bei den Damen,
die auf ihre Salons stolz waren, genoss er

grosse Beliebtheit, weil er immer das

Neuste mitbrachte und über Personen
und Affären pointierte Anmerkungen zu
machen wusste. Hans Magnus Enzensberger,

der sich weit aussen geistig mit
ihm verwandt fühlen mag, sieht in ihm
den ersten Intellektuellen überhaupt.
Denn diese Spezies, meint er, sei relativ
jung, trete erstmals in der zweiten Hälfte
des achtzehnten Jahrhunderts auf, und
zwar eben in Frankreich. Vielleicht ist hier
der Ort, zwei Abschnitte aus dem Nach-

bearbeitet und erfunden wort des Buches einzurücken, in welchem

von Hans Magnus Enzensberger unter dem Titel «Diderots
Enzensberger. Suhrkamp Schatten»1 seine eigenen Übersetzungen

Verlag, Frankfurt am und Bearbeitungen einzelner Werke und
Main 1994. seine damit auch verbundenen Erfindun-

1 «Diderots Schatten.

Unterhaltungen, Szenen,

Essays». Übersetzt,

gen zur Person des Verehrten zusammen-
fasst:

«Mit Diderot und seinen Zeitgenossen
beginnt die lange und verwickelte Geschichte

der Intelligentsia als einer Nothelferin, die
dazu berufen ist (oder sich dazu berufen
wähnt), gegen alle Missstände der
gesellschaftlichen undpolitischen Welt anzutreten
und den Armen und Unterdrückten,
Erniedrigten und Beleidigten jederzeit
beizustehen. Wir wissen nur allzu gut, wohin
dieses edle Bestreben im Lauf der letzten
zweihundert Jahre geführt hat: zu
umwälzenden Veränderungen, die kein Mensch
den unbewaffneten Eierköpfen zugetraut
hätte, aber auch zu moralischer Selbstüberforderung

und Pharisäertum, Heuchelei
und Dogmatismus, Selbstgefälligkeit und
Besserwisserei. Unvorstellbar, was Diderot
zu den Podiumsdiskussionen über das

Engagement des Schriftstellers gesagt hätte, die
die Welt in den letzten Jahrzehnten hat
erdulden müssen. Vermutlich hätten sie ihn
verblüfft und angeödet. Jener fatale Begriff
war ihm unbekannt. Nicht aus
ideologischem Pflichtgefühl oder aus Parteidisziplin

hat sich Diderot in das Abenteuer
des Helfens gestürzt, sondern aus naiver
Neugier. Auch ging es ihm dabei nicht um
das Prinzip, sondern um die alltägliche
Praxis. Die Überlieferung spricht dafür,
dass seine Hilfsbereitschaft bis zum Exzess

ging.»

Die Manie des Eklektikers

Die einzelnen Arbeiten Enzensbergers im
Band «Diderots Schatten» umfassen
Hörspiele, zwei Essays und eine Komödie. Die
Komödie trägt den Titel «Der Menschenfreund»,

ist kein Stück von Diderot, schon
darum nicht, weil er selbst und in eigenem

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI 45



KULTUR DIDEROT

Namen die Hauptrolle darin spielt. Aber
das Stück gründet auf einer Vorlage des

Helden, einem Text, der lange verschollen
war, 1854 von Charles Baudelaire
entdeckt und dem Direktor des Théâtre de la
Gaité in Paris eingereicht, aber von diesem

abgelehnt worden war. Die Komödie
«Est-il bon? Est-il méchant?», wie ihr
ursprünglicher Titel heisst, ist in der ersten
Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts in
einer bibliophilen Zeitschrift gedruckt,
aber kaum beachtet worden. Enzensberger
übersetzte sie, dann stellte er eine sehr
freie Bearbeitung davon her, und schliesslich

liess er sich durch die Vorlage dazu
verführen, den «Menschenfreund» zu
schreiben, nun ein Stück nicht von,
sondern allenfalls mit Diderot. Da Hans
Magnus Enzensberger — wie er selber sagt,
seit Jahren von einer wahren Diderot-
Manie besessen — natürlich das Werk und
die Biographie seines Helden bestens

kennt, hat er beides rücksichtslos geplündert

und für seine Zwecke als Komödienschreiber

verwendet, was ihm passend
schien.

Das Verfahren scheint bedenklich.
Vergreift sich hier nicht einer an Texten, die

zwar nicht mehr durch ein Urheberrecht
geschützt sind, aber doch aus Pietät und
Ehrfurcht in ihrer ursprünglichen Gestalt
belassen werden sollten? Ich glaube,
Diderot selbst hätte gegen das Verfahren
Enzensbergers keine grossen Einwände
gehabt. Schliesslich ist seine Komödie aller
Wahrscheinlichkeit nach ein
Gelegenheitsstück, auf Bestellung und in kurzer
Zeit für einen gesellschaftlichen Anlass

geschrieben. Wer weiss, ob darin nicht
schon Motive verwendet sind, die Diderot
selbst anderswo gehört oder gelesen hat?
Schon Shakespeare hat vermutlich oft
auch auf frühere Spielvorlagen zurückgegriffen.

Es lässt sich nicht im Einzelfall
nachweisen, wie frei er damit verfahren
ist. Dass die Literatur ihre Stoffe aus dem

grossen Reservoir der Literatur selbst
bezieht, dafür gibt es berühmte Beispiele.
Die Reihe der Stücke, die den Titel
«Amphitryon» tragen, macht es offenkundig:
Was Plautus an handfester, derber Komik
aus dem Stoff gewann, wandelte sich unter

Molières Hand zum galanten und
reichlich unmoralischen Divertissement.
In Kleist aber haben sich, um hier eine
schöne Formulierung von Fritz Ernst

Es geht ihm nicht

um Philologie

und vielleicht
auch nicht um

Interpretation,
sondern um

Zwiesprache und

Teilhabe an einer

Geselligkeit,

die uns abhanden

gekommen ist.

einzufügen, «Begeisterung, Übermut und
philosophische Erkenntnis verbündet, um
Molières Stück ins Zeitlose zu entführen».

Vergleiche dieser Art sind hier natürlich
zu hoch gegriffen. Es ging mir nur darum,
mit zwei Beispielen daran zu erinnern,
dass Figuren und Formen in der Literatur
von Epoche zu Epoche ihre Metamorphosen

erfahren. Hans Magnus Enzensberger
sucht den direkten Zugang zu Diderot. Es

geht ihm nicht um Philologie und
vielleicht auch nicht um Interpretation,
sondern um Zwiesprache und Teilhabe an
einer Geselligkeit, die uns abhanden
gekommen ist. Seinen Band eröffnet
folgerichtig ein Interwiew zwischen einem
Besucher aus dem 20.Jahrhundert, der— mit
einem Mikrophon in der Hand — bei
Diderot an der Rue Taranne anklopft und
den Philosophen in ein Gespräch
verwickelt. Das Verfahren ist auch hier:
Enzensberger erfindet die Situation, in der

er als «Moderner» mit dem Enzyklopädisten

ins Gespräch kommen kann. Was
Diderot spricht, ist zumeist authentisch,
entnommen aus Essays, Erzählungen,
Anekdoten. Das gilt auch für den Roman
«Jakob und sein Herr», den Enzensberger
in einen «Radio-Roman» umgestaltet hat,
hundert Druckseiten Umfang, fast vierzig
verschiedene Sprecher, eine Form, die
nicht gerade überzeugt, auch wenn man
sich vorstellt, dass in täglichen Fortsetzungen

gesendet werde.

Die Nähe der Frauen ist unerlässlich

An Voltaire schrieb Diderot im Februar
1758 einen Brief, in welchem er
versichert, er sei dazu geschaffen, seinen
Freunden die Wahrheiten zu sagen — und
bisweilen auch den Gleichgültigen, was
wohl anständig, jedoch sehr unklug sei.

Zwei grossartige Proben dieser Offenheit
enthält Enzensbergers Patchwork aus
Paraphrase, Imitation und Kommentar in
den beiden Aufsätzen «Gründe, meinem
alten Hausrock nachzutrauern oder: Eine

Warnung an alle, die mehr Geschmack als

Geld haben» und «Über die Frauen». Das

erste ist ein Lob der Armut, die ihre
Freiheiten habe, das zweite ist eine Antwort
Diderots auf den «Essai sur le caractère,
les mœurs et l'esprit des femmes dans les

différants siècles» von Antoine Léonard
Thomas. Diderots Bemerkungen dazu

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 1



KULTUR ZEITSCHRIFTEN

erschienen in Friedrich Melchior von
Grimms «Correspondance littéraire». In
Enzensbergers Übersetzung kommen die
Weltgewandtheit, die stilistische Eleganz
und die schonungslose Offenheit zum
Ausdruck, die den Schriftsteller Diderot
auszeichnen. Er beginnt mit einer Reverenz

vor A. L. Thomas, meint aber dann,
dieser habe zuviel gegrübelt und zuwenig
empfunden. Er, Diderot, hätte sich bei
diesem Thema weniger neutral verhalten.
Man weiss in der Folge nicht, was man
mehr bewundern soll, die tiefen Einsichten

oder die Brillanz der Formulierung,
die nicht allein dem Verfasser, sondern
hier auch dem Übersetzer Ehre macht.
«Wenn ihr hört,» sagt er etwa, «wie eine
Frau die Liebe verwünscht, und wie ein

Schriftsteller das Urteil der Öffentlichkeit
verachtet, so dürft ihr daraus schliessen, dass

die Reize der einen schwinden und das

Talent des andern nachlässt.» Einmal
wendet er sich an den Veranlasser seiner

Replik unmittelbar: «Wer über Frauen
schreibt, Monsieur Thomas, der muss seine
Feder in den Regenbogen tauchen und den

Staub von Schmetterlingsflügeln über jede
Zeile streuen; so wie beim Hündchen des

Pilgers muss es bei jedem Pfotendruck Perlen

regnen.» Ein Leser dieses durchtriebenen
Frauenlobes wird kaum verkennen, dass

Diderot «viel Zeit zu Füssen der Frauen»
verloren hat. Er hielt ihre Nähe für den
Schriftsteller unerlässlich. Denn im
Umgang mit Frauen gewöhne man sich daran,
auch die trockensten und schwierigsten
Probleme klar und elegant zu behandeln.
Man nehme eine Leichtigkeit im
Ausdruck an, die im Gespräch entstehe und in
den Stil eingehe.

«Diderots Schatten» ist eine Sammlung
verschiedenartiger Versuche, sich mit
Diderot zu unterhalten. Nicht alle überzeugen

in gleicher Weise. Aber alle sind nicht
überschattet, sondern vielmehr beleuchtet
und erhellt durch einen Geist, der die

eigene Koketterie Lügen straft, die ihn an
Voltaire schreiben liess: «Eines Tages werden

wir alle wieder zu Asche. Was schert's

mich dann, ob ich Voltaire oder Diderot
gewesen bin, und ob Ihre drei Silben oder

meine drei überleben?»

Michael Wirth

Denken in der Tradition und an den Rändern
Drei neue mehrsprachige Fachperiodika in der Schweiz

«Kunst + Architektur in der Schweiz» heisst jetzt
das Vereinsorgan der Gesellschaft für Schweizerische

Kunstgeschichte im neuen Gewand. Aktuellen Themen

der schweizerischen Sozialgeschichte geht «traverse»
nach. Mit «Olympe» liegen in der Schweiz zum
ersten Mal feministische Arbeitshefte zur Politik vor.

L/ie französische
Revolutionärin Olympe de Gouges stellte 1791

mit ihrer Forderung nach Einbezug der

Lebensbedingungen der Frauen in den

politischen Diskurs Sichtweise und
Herrschaftsanspruch der Männer grundlegend
in Frage. Ihren Mut bezahlte sie mit dem
Tod unter der Guillotine, wodurch ihre

legendäre Erkenntnis «Die Frau hat das

Recht, das Schafott zu besteigen, ohne gleiche

Rechte zu besitzen» von der politischen
Praxis der Männer grausam bestätigt
wurde. «Olympe»: der Name für ein neues
feministisches Periodikum in der Schweiz

war gegeben. Unter der Federführung
der Zürcherin Elisabeth Joris bietet das

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI 47



KULTUR ZEITSCHRIFTEN

aus acht Frauen, Pädagoginnen, Politologinnen,

Juristinnen, Soziologinnen und
Journalistinnen bestehende Redaktionskomitee

zweimal im Jahr ein Forum
für weibliche Interpretationen politischer
Phänomene und Entwicklungen vornehmlich

in der Schweiz, aber auch im Ausland.
Die Artikel in den vier Landessprachen
sind sowohl journalistisch wie auch
wissenschaftlich ausgerichtet. Nach Beiträgen

zu Olympe de Gouges, Aufsätzen zum
Thema «Frauenrechte sind Menschenrechte»

und «Kommentaren zur politischen

Aktualität» erscheinen im ersten
Heft Tagungsberichte und Buchrezensionen

zu frauenspezifischen Themen.
Bezeichnend für die neuen Tendenzen
weiblicher Publizistik ist, dass die Autorinnen
in der ersten «01ympe»-Nummer ihren
Themen eine gesellschaftliche Dimension
geben. Eine brillante Analyse befasst sich
mit dem Persönlichkeitsrecht, das in der
Schweiz im letzten Jahr zum ersten Mal in
die Debatte um den Schwangerschaftsabbruch

eingeführt wurde.
Zweisprachig, deutsch / französisch, ist

«traverse, Zeitschrift für Geschichte,
Revue d'histoire», die bereits mit zwei Nummern

vorliegt. Sie versteht sich als

wissenschaftliche Fachzeitschrift. In den
beiden ersten Heften stehen Themen der

jüngeren Sozialgeschichte, vornehmlich
der Schweiz, im Zentrum: «Drogen und
Sucht» in der ersten Nummer, in der zweiten

«Stadt entziffern».
Beeindruckend ist die Kohärenz, mit

der die Dialektik der Stadt, Menschen
unterschiedlicher sozialer Herkunft anzuziehen

und zugleich mit der ihr inhärenten
Ausgrenzungsdynamik wieder zu trennen
und gegeneinander aufzubringen, in allen
Aufsätzen herausgearbeitet wird. Auch die
Geschichte der Sucht wird von einigen
Autoren als eine Geschichte von Ausgrenzungen

sozialer Gruppierungen und ihrer
Mechanismen behandelt. Einen erfreulich

grossen Raum widmen beide «traverse»-
Hefte der Debatte um Möglichkeiten und
Grenzen der «Oral History» als Arbeitsinstrument

sozialgeschichtlicher Forschung.
In neuem Gewand und mit neuem

Namen präsentiert sich das Vereinsorgan

der Gesellschaft für Schweizerische
Kunstgeschichte (GSK). «Unsere Kunstdenkmäler»

wurden Anfang 1994 in «Kunst+
Architektur in der Schweiz» umgetauft.
Die Zeitschrift steht nun nicht mehr allein
den 10 000 Mitgliedern der Gesellschaft

zur Verfügung, sondern ist auch im
Abonnement und sogar am Kiosk erhältlich.
Die vier mit einem weitaus leserfreundlicheren,

eine reichere und differenziertere
Illustrierung erlaubenden graphischen
Erscheinungsbild versehenen Hefte des

45. Jahrgangs 1994 sind den Themen
«Expo 64» (redaktionell betreut von Christof

Kubier), «Deliciae Bernenses» (Nott
Caviezel), «Romanische Skulptur» (Elfi
Rüsch) und «Genremalerei» (Catherine
Lepdor) gewidmet. «Kunst + Architektur
in der Schweiz» ist wie ihre Vorgängerin
dreisprachig. Die Beiträge junger Schweizer

Kunsthistorikerinnen und Kunsthistoriker

bilden nach wie vor das Rückgrat der
Zeitschrift, die darin gleichsam en passant
die Funktion erfüllt, ein Spiegel der

Leistungen der jungen kunsthistorischen
Forschung in der Schweiz und zu Schweizer
Themen zu sein. In diesen Dienst stellt
sich auch der grosse Mitteilungs- und
Rezensionsteil der Zeitschrift. Auf breite
Basis gestellt, das akademische Publikum
ebenso ansprechend wie die interessierte
Öffentlichkeit, ist «Kunst + Architektur»
ein nachahmenswertes Vorbild für andere

geisteswissenschaftliche Fachbereiche.

• Olympe», Feministische Arbeitshefte zur Politik,

c/o Elisabeth Joris, Gemeindestrasse 62,

8032 Zürich. Erscheint in der Regel zweimal jährich,
Fr. 17.-, Abonnement für zwei Ausgaben pro Jahr

Fr. 32.-.
• traverse», Zeitschrift für Geschichte - Revue

d'histoire Chronos Verlag, Münstergasse 9,

8001 Zürich. Erscheint dreimal pro Jahr. Einzelpreis
Fr. 25.-, Abonnement für drei Ausgaben pro Jahr

Fr. 60.-.
• Kunst + Architektur in der Schweiz», c/o Gesellschaft

für Schweizerische Kunstgeschichte, Pavillonweg

2, 3001 Bern. Erscheint viermal pro Jahr.

Einzelpreis Fr. 25.-, Abonnement für vier Ausgaben

pro Jahr Fr. 80.-.

48 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTI


	Kultur

