
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 3

Artikel: Unterwegs zu einem neuen Fin de Siècle

Autor: Görner, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAY

Rüdiger Görner

Unterwegs zu einem neuen Fin de Siècle

Die Arbeit am Ende, die Kultur des Endes, die heute

ohne Endzeitvisionen auskommt, gehört den «Synaptikern».
Diese Bewältiger von morgen, glauben es mit jedem
Reiz aufnehmen zu können und schwärmen von einer

neuen Naivität.

Z.u Ende gehen: ein
Jahrhundert und sein Jahrtausend. Das eine
betrifft uns als Verhängnis, das andere als

Mythos. An der Schwelle zum vermeintlichen

Neuen stehen wir zwischen
Erinnerungshalden und Abgründen des Vergessens.

Dem Ende bleibt das Imitat: nachgeahmte

Décadence, reproduzierte Kunst,
digitale Sterilität. Kein Reiz mehr, kein
anrüchiger Verfall. Man stirbt nicht länger
am Lido in Venedig, sondern auf der
Intensivstation.

Wie suggestiv war es doch gewesen, das

Urbild der Jahrhundert-Wenden-Laszivität,
Klimts «Judith». Stattdessen:

Madonna im Metallkorsett.
Oder kann das Ende nicht enden, weil

es ihn immer noch nicht gefunden hat,
seinen spezifischen Ausdruck, seine
«Judith». Wird das Ende weiter zucken,
künstlich beatmet und ernährt, nach dem

einunddreissigsten Dezember Neunzehn-
hundertneunundneunzig? Wird es uns zum
status quo werden?

Man kann mit ihm leben, mit dem
Ende, gewiss, sich in ihm einrichten.
Fortschritt und Rückschritt stagnieren gleichzeitig.

Auf diese Weise ginge nichts
verlustig.

Nicht das «Weltende» ist in Sicht, wie
fakob van Hoddis, dieser eschatologische
Expressionist, gemeint hatte («Dem Bürger
fliegt vom spitzen Kopfder Hut, /(...) Und
an den Küsten — liest man — steigt die
Flut»), sondern das Ende als Welt. Das
Ende als Lebensform. Zu ihr gehören die

Wiederholung der Wiederholung und sich
selbst multiplizierende, Vielfalt vortäu¬

schende Fernsehprogramme. In den Talk-
Shows dominiert das Open End: Weiterreden

bis zum völligen Zerreden einer
Sache. Das offene Ende bedeutet Endlosigkeit.

Und endlos meint: Herrschaft des

Endes, vom Terminator, dem «Vollstrecker
des Endes», mit unsäglicher Brutalität in
der Medien-Wirklichkeit umgesetzt.

Im Paradoxen heimisch werden

«Das Wesen unserer Epoche ist Vieldeutigkeit

und Unbestimmtheit. Sie kann nur auf
Gleitendem ausruhen...», schrieb
Hofmannsthal im Jahre 1906. Damals ereignete

sich die Revolution im Psychischen;
heute, am Ende der Seele und der Enttarnung

Freuds als Agenten seiner eigenen
Gelüste, im Genetischen.

Wenigstens können wir ihn benennen,
den Urvater der Psychoanalyse, ihn
angreifen und verteidigen, seine Papiere
einsehen, seine Totem-Sammlung bestaunen
oder belächeln. Aber die Genetiker sind

anonym. Sie entsorgen zu Lebzeiten, was
sie an Arbeitsspuren hinterlassen haben.
Zu Tausenden programmieren sie weltweit,

mutieren Erbanlagen, löschen
Erbfaktoren. Es wird aber kein Museum
geben für den einen Genetiker, wie es ein
Museum für Freud in der Berggasse Wiens
und in Maresfield Garden in London
geben kann.

«Auf Gleitendem ausruhn». Im
Paradoxen heimisch werden. Hofmannsthal
kannte noch, was er «vieldeutig» nannte
und «unbestimmt»; er konnte es benennen:

die Tradition. Die Wiener Moderne,
ihr Fin de Siede, wusste, welchen Aspek-

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 3



ESSAY FIN DE SIECLE

ten der Tradition sie verpflichtet war.
Adolf Loos arbeitete mit dem Klassizismus.

Kraus mit Nestroy. Schönberg mit
Bach und Brahms. Es liess sich über
feste Flächen «gleiten». Inzwischen sind
Flächen selbst ins Gleiten geraten, in
Form von Versatzstücken oder — Treibeis
der zynisch-kalten Vernunft. Auf diesen
Flächen tradiert man nicht mehr; man
persifliert allenfalls.

Mit Vorliebe spielt man mit den Enden
eines Gedankens. Warum? Um die
ungeheure Erblast dieses Jahrhunderts zu
überspielen, seine Totalitarismen, den
vielfachen Völkermord, die nukleare Bedrohung,

den ökologischen Notstand. Worte
die wachsen, wenn man sie ausspricht.
Gleichzeitig jongliert man mit ihnen wie
mit zu grossen Bällen. Um «diskursfähig»
zu sein, wird dieser Balanceakt jedoch
gefordert. Oder beginnt nicht hier der
Selbstbetrug des Intellektuellen, wenn er
glaubt, jedes beliebige Thema in diesen
Balanceakt einbeziehen zu müssen?
Verkommt dadurch das Nachdenken über
unsere Hypothek zur blossen Pflichtübung?

Zur Arbeit am Ende und zur Kultur des

Endes, die inzwischen ohne Endzeitvisionen

auskommt, gehört die Diffamierung
des Intellektuellen durch Intellektuelle.
Seiner Berufsbezeichnung nach meldet
sich der Intellektuelle am Ende zu Wort.
Intellegere bedeutet: einsehen. Man sieht
etwas ein am Ende eines bestimmten
(Erkenntnis-)Prozesses. Der Intellektuelle
reflektiert a posteriori; den Status des

Vordenkers kann er nicht mehr beanspruchen;

denn er geriete in das, was ihn
neuerdings gesellschaftlich vollends
diskreditiert hat: in Utopieverdacht.

Intellektuelle schreiben über die Krise
des Intellektualismus. Sie werfen sich

gegenseitig vor, die Wirklichkeit verkannt
zu haben, blind gewesen zu sein gegenüber

den Signalen des geschichtlichen
Prozesses. Am Ende gilt als intellektuell,
wer das Intellektuelle geisselt.

Trotz aller Unkenrufe und Verdächtigungen

hinsichtlich seiner Integrität hat
der Intellektuelle den Künstlet des Fin de

Siècle ersetzt. Man malt nicht mehr das

Sinnbild der Laszivität, man reflektiert
den Zerfall des Sinnlichen im Zeitalter
von Aids. Man vervollständigt Partituren
aus der Vergangenheit, Beethovens, Schuberts

und Mahlers «Zehnte», denkt den

Inzwischen sind

Flächen selbst

ins Gleiten

geraten, in Form

von Versatzstücken

oder -
Treibeis der

zynisch-kalten

Vernunft.

Gang ihres möglichen Melodieverlaufs
nach, man rekonstruiert den vermeintlich
authentischen Ton eines venezianischen
Konzerts aus dem 18. Jahrhundert und
sterilisiert ihn auf einer weiteren Compact

Disc.
Das Verhältnis der Tonflächen zueinander

interessiert, ihr «Gleiten» und
Rauschen, seriell oder konvulsiv, ihre endvollen

Pausen und überdehnten Tonfolgen.
Es wäre folgerichtig gewesen, nach dem
Tod Luigi Nonos den Kompositionsbetrieb

weltweit einzustellen. Wie kaum
ein anderer hat er an einem neuen Fin de

Siècle gearbeitet, an einer Musik des langsam

dahinvegetierenden Endes geschrieben.

Nono hat den Klang isoliert und auf
die Stille hin entwickelt. Umgekehrt hat

er das absolute Schweigen zum Klingen
gebracht. Doch die übrige Konsum-Musik
war zu laut, zu martialisch, als dass sie

hätte wahrnehmen können, was sich in
Nonos Klangdämmerung vollzog: der
Widerruf jeglicher Tradition in der Musik.
Das unbedingte Musikende. Verglichen
mit Nono erweisen sich selbst die Mini-
malisten als Tonschwelger.

Luigi Nono war der Intellektuelle unter
den Komponisten, im zuvor besagten
Wortsinne: Er sah die Entwicklung der
Musik ein und zog seine Konsequenzen
daraus: Er führte den Klang ad absurdum.
Er nahm Einsicht in die Musik, zerlegte
ihre Tonschichten und gab ihre Strukturen

preis wie ausgenommene Eingeweide,
die man auf dem Wüstensand der
Sonnenglut aussetzt. Nono hat die Eingeweide

der Musik der Stille geopfert.
Man redet vom Ende, doch niemand

nimmt wirklich Abschied. Man verdrängt
ihn, deckt ihn zu mit multikulturellen
Spielformen. Man verabschiedet die
Stilrichtungen nicht, sondern wärmt sie

rituell wieder auf. Chic sein am Ende des

Saeculums im Schnitt der zwanziger Jahre.
Oder: Korinthische Säulen, im
Spiegelglashaus integriert.

Das bedeutet: An diesem Ende sollen
sich die Geister nicht scheiden, sondern
zueinander finden in dem Versuch, eben
dieses Ende zu überspielen.

Jede gewünschte Information liegt vor,
elektronisch aufbereitet und jederzeit
abrufbar. Vorgänge, Entwicklungsprozesse
können simuliert werden; und wer simuliert,

kann manipulieren. Synthetisierte

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 3 27



ESSAY FIN DE SIECLE

Informationen täuschen etwas Neues vor,
ein Werk, das in Wahrheit jedoch nur
durch eine Vielzahl von Ableitungen
innerhalb eines oder mehrerer Systeme -
folgerichtig oder beliebig - entstanden ist.

Der Anfang im Ende: Recycling

«Überall speichert die Kultur weit mehr

auf als der Mensch vertragen kann»,
schrieb Theodor Lessing 1921. Im Namen
Buddhas verfluchte et die westliche
Zivilisation. Spengler meinte zu dieser Zeit,
dass ein solcher Fluch schon nicht mehr
vonnöten sei, da das «Abendland» bereits
versinke. Allein Albert Schweitzer
misstraute diesem Verfluchen und Verenden-
Lassen. Er sah zu jener Zeit im allzu häufigen

Reden vom Ende den Versuch, den

eigentlichen Problemen der Menschheit
auszuweichen, insbesondere den Fragen
der Sozial-Ethik.

Die Kulturtheorie der Postmoderne hat
die Ethik verhöhnt. Vom Verfall ist nicht
mehr die Rede, auch nicht vom Untergang,

sondern von beliebigen Assoziationen

und von der Immunisierung gegen
ethische und moralische Nöte.

Das Sollen ist vom Wollen abgelöst
worden, das Werden vom Verharren in
Spiellaune. Zum Spass verknüpft man
beispielsweise die Enden der Literatur in
Vorfreude darauf, das Geknüpfte wieder

zu entwirren. Nach dem Motto: Was

entsteht, ist wert, dass es dem Recycling
anheimfällt. Im Recycling sind die Enden

gut aufgehoben. Computergesteuert werden

aus ihnen wieder Anfänge.
«Der neue Künstler hat kein Programm

mehr, sondern nur noch Nerven», schreibt
Durs Grünbein in «Transit Berlin». Er ist
ein nekrophiler Neurologe und - Synap-
tiker.

Wie man weiss, befinden sich an den

Nervenenden die sogenannten Synapsen,

von denen aus Erregungen weitergeleitet
werden. Diese Enden sind somit aktiv.

Für ein neues Fin de Siècle wäre mithin
eine bedeutende Anzahl synaptisch
arbeitender «Künstler» unabdingbare
Voraussetzung. Das neue Fin de Siècle soll demnach

Nerven zeigen. In den Grossstädten

glaubt er sich zu Hause, der Synaptiker.
Sein «Stil ist allenfalls noch ironisch spie-

lm Recycling

sind die Enden

gut aufgehoben.

Computergesteuert

werden

aus ihnen wieder

Anfänge.

lerische Tarnung oder Mimikry, insekten-

hafter Bewegungsablauf im Zwielicht von
Gewächshausnachmittagen» (so Grünbein,
offenbar nach ausgiebiger Gottfried-Benn-
Lektüre).

Zurück in die Städte. Der Synaptiker
verlässt den Öko-Bauernhof und nistet
sich in den U-Bahn-Stationen ein, um den

unterirdischen Nervensttängen der Stadt
näher zu sein. Jede Station eine Synapse,
ein Endpunkt, mit Höchstgeschwindigkeit

zu erreichen. (Weiss man doch, dass

im Neuronensystem Impulse sich mittels
einer saltatorischen Erregungsleiter
übertragen, sprunghaft, sich selbst überschlagend,

an Geschwindigkeit während der

Übermittlung gewinnend.)
Die Synaptiker werden dem offenen

Schluss auf der Bühne und im Roman ein
gründliches Ende bereiten. Sie werden
sich nur noch auf die Schlüsse konzentrieren.

Nichts werden sie sorgfältiger
ausfeilen als die letzten Seiten ihrer Bücher.

Entsprechend dürften sie die Anfänge
vernachlässigen. Der Synaptiker wird offene

Anfänge zurücklassen.
Ein wahres Siècle de la Fin geht zu Ende;

in ihm ist das Ende Massenware geworden,

ein beliebig reproduzierbares
Produkt. Das Jahrhundert des Endens. In der
mörderischen Endlösung wurde die Rede

vom Ende zum Beginn beispielloser
Verbrechen und eines in Wahrheit nicht zu

bewältigenden Traumas.
Am Ende solchen Endens kann jede

«Synapse» nur überfordert sein, überreizt.
Und doch, sie sind schon unterwegs, die

neuen Synaptiker, auf der Suche nach

neuen Reizfiltern, die Bewältiger von
morgen, die glauben, es mit jedem Reiz
aufnehmen zu können, die Reizentsorger,
die von einer neuen Naivität schwärmen.
Dass inzwischen die Schwelle am Eingang
zur nächsten «selbstverschuldeten

Unmündigkeit», dem Neonationalismus, bereits
überschritten ist, gilt dabei zu vielen als

«reizvolles» Experiment.
Und Judith, diese Ikone des sinnlichen

Endes, des lustvollen Verfalls? Spottet sie

unserer Berührungsängste? Triumphiert
ihr freizügiges Wesen über unser Verhü-
tungsbewusstsein? Sie lässt sich nurmehr
zitieren als Beleg dafür, welchen Reiz das

Ende einmal gehabt hat.

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-JAHR HEFT 3


	Unterwegs zu einem neuen Fin de Siècle

