
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 3

Artikel: Ernst Jünger : ein Grenzposten im Niemandsland

Autor: Arnold, Heinz Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM BLICKFELD

Heinz Ludwig Arnold

Ernst Jünger - Ein Grenzposten im Niemandsland

Kann Geschichte Sinn haben, die zu schwachen Systemen

führt? Ernst funger, der in diesem Monat 100 fahre wird,
hat dieser Frage sein Lebenswerk gewidmet.

L/as Leben des Schriftstellers Ernst
Jünger, der am 29. März 1895 geboren wurde,

umspannt nun ein Jahrhundert. Folgt man seiner

eigenen Darstellung, so hat die strenge Ordnung
des Elternhauses ihn seinen Neigungen gemäss

gefördert: Darin war der Vater, ein Apotheker, die

prägende Autorität, ein Exerzitienmeister in der

Beobachtung der Natur und in der planenden
Strategie des Schachspiels: Die Mutter förderte, nicht
nur mit ihrer Goethe-Verehrung, den Leseeifer des

Knaben.
1913 brach Jünger aus dieser elterlichen Ordnung

aus in die Fremdenlegion: Der Ausbruch grundiert
eine Haltung, die Jünger ein Leben lang für sich
beansprucht - Nonkonformismus. Die-
ses Abenteuer hat Jünger 1936 in den |

«Afrikanischen Spielen» nacherzählt,
nicht ohne Stilisierung der eigenen
Figur zum Einzelgänger, der die
bürgerliche Zivilisation hinter sich lässt.

Freilich holte ihn der Vater schon
nach sechs Wochen zurück ins
wilhelminische Kaiserreich. Und das eröffnete

wenig später jene Bühne, auf der

Ernst Jünger eine Rolle übernahm, die
seine Existenz prägte, als Krieger und
Schriftsteller.

Jünger zog in diesen Krieg wie in ein persönliches
Abenteuer. Er machte ihn von 1914 bis Ende 1918
als Stosstruppführer mit und wurde hoch dekoriert;

gegen Hindenburgs Willen verlieh ihm der Kaiser den

Orden Pour le mérite, dessen Kanzler und letzter
Ordensritter Ernst Jünger noch ist.

1920, als der Krieg vorbei war und verloren,
veröffentlichte Jünger sein erstes Buch: «In
Stahlgewittern» — mit über 250 000 Exemplaren (davon
wurden bis 1939 60 000, von 1939-1945 immerhin
170 000 Exemplare verkauft) wurde es Jüngers
erfolgreichstes Buch, es begründete einen Ruhm, dem die
krasse Ablehnung bis zu seinem Tode nebenherlief.
1925 folgten «Das Wäldchen 125» und «Feuer und

Schon 1927 hatte

ihm Hitler ein

Reichstagsmandat angeboten,

doch Jünger hat es

abgelehnt.

Blut», zwei Bücher, die immer kürzere
Zeitabschnitte des Krieges immer breiter darstellen. Davor

war, 1922, noch «Der Kampf als inneres Erlebnis»
erschienen, ein Traktat, der vitalistisch die Seelenlage

des Kriegers im Kampf zu begründen suchte
und den Menschen als Raubtier bestätigt.

Jünger war aus einem Kriege gekommen, der die
alten Ordnungsvorstellungen hinweggefegt hatte.
Das Ergebnis des Krieges hatte alles in Frage gestellt,
woran er glaubte. Wo aber war der Sinn des Ganzen,

wo doch kein Sieg war? Die Republik von Weimar
war Jüngers Ziel nicht, sie hat er stets bekämpft -
konnte da die Geschichte Sinn haben, die zu ihr
geführt hatte? Diese Frage, diese Aufgabe hat ihm

die Erfahrung des Ersten Weltkriegs
gestellt. Der Schriftsteller Ernst Jünger

hat ihrer Beantwortung und Erfüllung

sein Lebenswerk gewidmet.

Glaube an den höheren Sinn

Jüngers Kriegsbücher hatten ihn mit
nationalkonservativen und
nationalrevolutionären Kreisen zusammengebracht,

in deren Publikationsorganen
er sich an der politischen Debatte um
Deutschlands Zukunft beteiligte. Das

hat ihm den Vorwurf eingetragen, Republik und
Demokratie von Weimar bekämpft und so den Boden
bereitet zu haben für Hitlers «Drittes Reich». Schon
1927 hatte ihm Hitler, der ihn wegen seiner Kriegsbücher

schätzte, ein Reichstagsmandat angeboten,
doch Jünger hat es abgelehnt.

Im Mai 1926 hat Ernst Jünger in dem damals für
ihn zentralen Aufsatz: «Der Wille» geschrieben: «Wir
müssen an einen höheren Sinn glauben als an den, den

wir dem Geschehenen zu geben imstande sind, und an
eine höhere Bestimmung, innerhalb deren sich das, was

wir zu bestimmen wähnen, vollzieht. Sonst wird uns der
Grund, auf dem wir stehen, mit einem Ruck unter den

Füssen fortgerissen und wir taumeln in einer sinnlosen,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 3



I M (LICKFELD ERNST JÜNGER

chaotischen, zufälligen Welt. Wir müssen glauben,
dass alles sinnvollgeordnet ist, sonst stranden wir bei den

Scharen der innerlich Unterdrückten, der Entmutigten
oder der Weltverbesserer oder wir leben wie die Tiere als

Duldende in den Tag hinein. »

Nicht Erkenntnis, sondern der Glaube prägt hinfort

Jüngers Lesart von Welt. Die Ordnungssysteme,
die er entworfen hat, 1932 im «Arbeiter», 1959 in
«An der Zeitmauer» und schliesslich 1990 in «Die
Schere», sind nicht der Erkenntnis abgewonnen,
sondern dem Glauben. Und ob als Stosstruppführer
oder als Autor — beide sind angetreten, die ihnen
entgegenstehende Wirklichkeit mit ihren Mitteln zu
besiegen und nach ihrer Vorstellung zu
formen - und der Schriftsteller tut es

seither als unanfechtbar über der Realität

schwebender Seher und Künder.
Ernst Jünger hat dieser Vorstellung

vom Autor ein Leben lang
nachgearbeitet und nachgesonnen, hat ihn
stets vom blossen «Schriftsteller»

abgegrenzt. Als der Siebenundachtzigjährige

1982 in der Frankfurter
Paulskirche den Goethe-Preis
entgegennahm, bedankte er sich mit einer Lesung aus
seinem zwei Jahre später erschienenen Buch «Autor und
Autorschaft», das die Früchte dieses Nachsinnens
versammelt:

«Der Autor hat sein Gesetz, er hat sein Ganzes; die
Teile tragen sich durch den Zusammenhang. Wenn

man jedem Leser, Betrachter, Beurteiler erlauben
würde, einen Abstrich zu machen, fiele alles dahin. »

«Die Eitelkeit des Papiers. Was ist das in hundert
fahren, in tausend, in zehntausend? Das gleich am

Anfang. Aber auch: Du würdest schreiben, auf einer
Insel allein. Darin verrät sich die sakrale und von den

Umständen unabhängige Berufung: der Autor lebt im
Volk, im Staat, in der Gesellschaft seiner Zeit und
zugleich einsam im Walde, aufPatmos, am Sinai. Was

dort geschah, ist wichtiger, als was er vermittelt;
vielleicht kommt er mit leeren Händen zurück.»

Für Ernst Jünger immer noch bestimmend ist
diese gegen die Unbilden der Realität von Zeit und
Geschichte dekretierte Figur des Dichter-Autors, der

allein seinem Gesetz folgt. Ob er sie später
Waldgänger oder noch später Anarch nannte - auch ihre
Konzepte wurden entworfen und entwickelt auf dem

Palimpsest des Kriegers, der im Kampfsich befindet,
auf verlorenem Posten, «im Niemandsland zwischen
den Gezeiten», wie Jünger gesagt hat, verloren für,
oder besser: erhoben über Zeit und Geschichte.

Nähe zum Nationalsozialismus

Aber Jünger war ja nicht nur der Seismograph gewesen,

als den er sich nach 1945 bezeichnete, sondern

Nicht Erkenntnis,

sondern der Glaube

prägt Jüngers Lesart

der Welt.

er war beteiligt gewesen an der deutschen
Geschichte: in sie eingreifend Anfang der dreissiger
Jahre mit dem Aufsatz «Die totale Mobilmachung»
und dem Grossessay «Der Arbeiter. Herrschaft und
Gestalt». Mit diesem «planetarischen Entwurf», der
den Ideen und Denkmustern des Nationalsozialismus

und des Bolschewismus zumindest nahestand,
reagierte er auf Irritationen der Moderne, räumte auf
mit der bürgerlichen Welt, in deren Progression die
Moderne sich entwickelt hatte. Deren Klima haben
schon Jüngers «Aufzeichnungen bei Tag und Nacht»,
die 1929 unter dem Titel «Das abenteuerliche Herz»
erschienen sind, evoziert: Schreckensvisionen und

Beschwörungen des Grauens, die
Träumen abgeschrieben sind und das

i Entsetzen in surrealistischer Manier
intonierten:

«Ich schritt eine staubige, langweilige
Strasse entlang, die sich durch eine

hügelige Wiesenlandschaft zog. Plötzlich

glitt eine herrliche, stahlgrau und
distelblau gemusterte Natter an mir vorbei,

und obwohl ich das Gefühl hatte,
sie aufnehmen zu müssen, liess ich es zu,

dass sie im dichten Grase verschwand. Dieser Vorgang
wiederholte sich, nur wurden die Schlangen immer
matter, unansehnlicher und farbloser; die letzten lagen

sogar tot und schon ganz von Staub überzogen aufdem

Weg. Bald danach fand ich einen Haufen von
Geldscheinen in einer Pfütze verstreut. Ich las sorgfältig
jeden einzelnen auf, säuberte ihn vom Schmutz und
steckte ihn ein. »

Etwa zur gleichen Zeit, als dieser Text entstand,
hatte Jünger seinen Aufsatz «Der Wille» in die

kriegerische, wie eine Drohung an die Weimarer
Republik formulierte Vision münden lassen: «Hinter
dieser ganzen feinen, dünnen und unfruchtbaren
Geschäftigkeit im lebenswarmen Raum steht schon das

Schwert, das alle Diskussionen beendet und dessen

Schärfe sich durch keine Theorien mildern lässt.»

Anfang 1933 wurde diese Vision Wirklichkeit.
Die Nationalsozialisten beendeten tatsächlich alle
Diskussionen mit Gewalt und errichteten ihren
Terrorstaat, der die Züge jenes gewalttätigen «Arbeiter»-
Staats trug, den Jünger kurz zuvor entworfen hatte.

Ernst Jünger freilich hat sich daran nicht aktiv
beteiligt, er zog sich zurück. Er pflegte fortan seine
«Autorschaft», so wie er sie für sich dekretiert hatte,
als Erzähler, Tagebuchschreiber und Essayist: ein nur
noch seinem metaphysischen und ästhetischen

Programm verpflichteter Kommentator von Welt und
Zeit. Dass er den Zweiten Weltkrieg, in dem er den
Vormarsch nach Frankreich als Hauptmann
mitmachte, um dann in Paris beim Stabe des

Oberbefehlshabers als Zensuroffizier zu arbeiten, mit
Tagebuchnotizen begleitete, war insofern nur konse-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 3 7



IM BLICKFELD ERNST JÜNGER

quent: Im Tagebuch war und ist Jünger Herr über
Zeit und Geschichte. Jünger hat das Tagebuch wie
kaum ein anderer Schriftsteller zur bewussten
Selbstdarstellungsform mit literarischem Anspruch
ausgebildet. Seine extreme sprachliche und stilistische
Bemühtheit liess den unmittelbaren Reflex auf erfahrene

oder erlittene Wirklichkeit nicht
zu. Jüngers Tagebücher sind stets auf
Deutung angelegt, nicht auf Authentizität.

Egozentrisches Philosophieren
bar jeder Verbindlichkeit

Ein durchgängiges Thema des zweiten

Tagebuch-Komplexes «Siebzig
verweht I —III», zwischen 1980 und
1993 erschienen, ist das skeptische
Nachsinnen über das Verfliessen der
Zeit. Diese Skepsis galt dem Sinn,
der in der Geschichte steckt. Ihren ;

unmittelbaren Emanationen hatte

Jünger sich ja schon in den dreissiger Jahren zu
entziehen versucht, durch ein bewusst ästhetisierendes
Schreiben und den Rückzug auf den Mythos. Immer
wieder ging es darum, der Geschichte zu widerstehen
und über ihre Realität hinwegzugehen, aus ihr
herauszutreten, sich ihr jedenfalls nicht verantwortlich
zu stellen.

Jüngers Antwort auf die Forderungen der Zeit ist
ein egozentrisches, metaphysisches Philosophieren
ohne systematische Analytik und bar jeder Verbindlichkeit.

Und der Kothurn dieses Philosophierens ist
seine autonome «Autorschaft», wie er sie als form-
und darin für ihn sinngebende Qualität gegen den

Ansturm des Sinnlosen schon früh dekretiert hat.
Nur ihr Erscheinungsbild hat sich verwandelt — auf
dem Palimpsest des Kriegers erschien als Träger des

Optimismus der fünfziger Jahre der Waldgänger, des

Skeptizismus seit den siebziger Jahren der Anarch.
Der «Kampf» des Waldgängers hat sich gegenüber

dem von Krieger und Arbeiter spiritualisiert - die
Schrift «Der Waldgang» macht deutlich, dass ihr
Protagonist nicht mehr der kämpfende Anarchist ist,
sondern der Künstler, der seine Kraft aus der
unmittelbaren Anschauung der «geschichtsfreien» Natur
gewinnt - ihre Metapher ist der Wald. Knapp heisst

es im «Waldgang»: «(...) der Dichter ist Waldgänger».
Der Waldgänger aber hatte seine Freiheit noch im

Widerstand zur Welt definiert. Vollends weit- und
geschichtslos wird diese Freiheit in Jüngers letzter

Jünger hat das Jagebuch

wie kaum ein anderer

Schriftsteller zur

bewussten

Selbstdarstellungsform mit

literarischem Anspruch

ausgebildet.

Gedankenfigur: dem Anarchen - er ist der
Protagonist von Jüngers nach «Heliopolis» zweitem utopischen

Roman «Eumeswil» von 1979. Der Anarch
entzieht sich nicht nur jeder Handlung, sondern
auch jeder Äusserung seines nur noch im Geheimen
entwickelten Denkens - ja noch mehr: «(...) das

Anarchistische bleibt aufdem Grunde als

Geheimnis, meist selbst dem Träger
unbewusst. »

Damit hat Ernst Jünger das Numi-
nose endlich und endgültig erreicht: Es

bedarf, um als Anarch zu existieren,
nicht des Bewusstseins, nicht des Intellekts.

Denn die anarchische Existenz
ist ausserhalb der Zeit, im Vor- und
Unbewussten. Dort ist Geschichte, als

zerteilte Zeit, aufgehoben. «Als

Anarch», so Jünger, «bin ich entschlossen,

mich aufnichts einzulassen, nichts letzthin

ernst zu nehmen — allerdings nicht

auf nihilistische Weise, sondern eher als

ein Grenzposten, der im Niemandslande
zwischen den Gezeiten Augen und Ohren schärft. »

Nun ist endlich auch «die Zeit zur Strecke

gebracht», wie Jünger in «Eumeswil» formulierte. Und
der Anarch steht, wie einst der Krieger auf den
Schlachtfeldern von Verdun, wieder als Grenzposten
zwischen den Fronten: Schon damals ging es ja um
den Kampf als «inneres Erlebnis».

Jüngers gesamtes Werk führt in letzter
Konsequenz dorthin zurück, von wo es seinen Ausgang

genommen hat, und seine dekretierte «Autorschaft»
hat nur entwickelt, was nach Jüngers Meinung schon
früh in ihm angelegt war — so sieht er es auch in
seinem letzten geschichtsphilosophischen Buch «Die
Schere»: «Der Rückweg zum Ursprung führt, wie über
alles Zeitliche, auch über den Lebenslaufdes Einzelnen
hinaus. Er hat sein Mögliches, und damit
Unvollständiges, getan. Es wird ergänzt werden. Das in ihm
von Anbeginn verborgen Gewesene wird, und zwar von
ihm noch, erkannt.»

Heinz Ludwig Arhold ist Herausgeber des -Kritischen Lexikons der

Gegenwartsliteratur- und der Zeitschrift für Literatur -Text und

Kritik", in der als Doppelnummer 105/106 Anfang 1990 ein Heft

über Ernst Jünger erschienen ist, das soeben wieder ausgeliefert
wurde. Ausserdem ist vom gleichen Autor erschienen: -Krieger -
Waldgänger - Anarch. Versuch über Ernst Jünger» (Reihe 'Güttinger

Sudelblätter', herausgeben von Heinz Ludwig Arnold,
Wallstein Verlag, Göttingen}.

8 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 3


	Ernst Jünger : ein Grenzposten im Niemandsland

