
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 2

Artikel: Identität und Unmenschlichkeit

Autor: Gruen, Arno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arno Gruen

DENTITÄT UND UNMENSCHLICHKEIT

Primo Levi fragt schon im Titel seines erschütternden
und zugleich liebevoll geschriebenen Berichts über
Auschwitz «Ist das ein Mensch?» und weist damit weit
über Auschwitz hinaus. Auschwitz ist ein Mahnmal
dessen, wozu Menschen imstande sind, und stellt uns

vor die Frage, was denn ein Mensch überhaupt sei.

/Huschwitz ist weder
Anfang noch Ende der Scham über das, wozu
Menschen imstande sind. Diese fing an
mit den Kindsmorden der Antike und findet

weiter statt mit den täglichen
Verstümmelungen und Vergewaltigungen von
Kindern, Frauen - Menschen - in
Südamerika, Afrika, dem früheren
Jugoslawien, Russland, dem Nahen Osten und
bei uns in den Gewalttaten des Fremdenhasses

und von Kindern gegen andere
Kinder. Wir nennen das, worin wir leben,
stolz Zivilisation, doch haben unsere
Gesetze und Techniken ein Eigenleben
entwickelt, das sich gegen unser seelisches

und körperliches Überleben richtet.
Die politischen Verhältnisse schwanken
zwischen Konsolidierung bürokratischer
Herrschaft und Ausbrüchen ohnmächtigen

Zorns (E. R. Wolf).
Wie kommt es, dass wirtschaftliche

Zusammenbrüche, Rezessionen, Kriege,
Zerstörung, Hass, Bruderstreit,
Gewalttätigkeit, Drogenkonsum, Kriminalität,
Verachtung Frauen und Kindern gegenüber,

Verrohung und Grausamkeit überall
zunehmen? Ist es möglich, dass unsere
Denkweisen so festgefahren sind, dass die
wahren Ursprünge unseres selbstzerstörerischen

Tuns verdeckt bleiben?

Wir leben in einer Welt, in der wir
zunehmend voneinander abhängig sind,
in der wir uns aber gleichzeitig vermehrt
gegeneinander einsetzen. Jeder Mensch
hat Hilflosigkeit und Ohnmacht erlebt.
Die Hilflosigkeit in der Kindheit ist wohl
das prägendste Erlebnis jedes Menschen.
Wenn ein Schimpansenbaby sich verletzt,

wird es von seiner Mutter sofort
aufgehoben und umsorgt; beim Menschen ist es

nicht ungewöhnlich, dass Mutter oder
Vater wütend werden und strafen statt
helfen. Dadurch wird aber das Verletzlichsein

zu einem Dem-anderen-Ausgelie-
fertsein. Das macht das Hilflossein zu
einem unerträglichen, den Selbstwert
herabsetzenden Zustand.

Es ist ein schreckliches Paradoxon, dass

gerade die Auflösung von Gehorsamsstrukturen,

die ja die Freiheit, die Kreativität

und die Spontanität fördern könnte,
zu einer Gegenreaktion führt. Die
Menschen fühlen sich bedroht von Unsicherheiten

und Unklarheiten. Sie kämpfen für
eine «höhere» Identität, um eine neue
Sicherheit in ethnischer und linguistischer
Homogenität. Der Fremdenhass und der
Nationalismus sind verzweifelte Versuche,
das verletzte Selbstwertgefühl und die
innere Leere durch Symbolik und symbolische

Taten zu füllen, ohne sich dieser Leere

und ihren Ursachen stellen zu müssen.
Die Ursachen liegen in einer

Kindererziehung, in der ein Kind lernt, sich
nicht um seiner eigenen Lebendigkeit willen

zu lieben, sondern wegen seiner

Anpassung an Verhaltensmuster. Damit fängt
die Leere an.

Identifikation mit dem Aggressor

Erschütternde Beispiele zeigt der Film von
Johannes Guide und Stefanie Landgraf,
gedreht für Terre des Hommes: Geraubte
Kindheit. Es geht um die zehnjährigen
Kinder in Mocambique, die von der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 2 31



ESSAY GEWALT

Renamo, der sogenannten Rebellenorganisation,

gekidnappt, vergewaltigt und dazu

gebracht werden, wie Roboter andere
Menschen zu morden. Der Film veranschaulicht
in extremer Weise, was jeder
Sozialisierungsprozess, der auf Gehorsam baut, in
sich trägt. Indem die Angst des Kindes vor
dem Erwachsenen, der seine körperlichen
und seelischen Grenzen überschreitet, dem
es aber völlig ausgeliefert ist, ausgelöscht
wird, wird das Kind zum Werkzeug seines

Unterdrückers. Diesen verschleppten und

vergewaltigen Kindern wird auf grausamste
Weise beigebracht, Angst und Verletzlichkeit

zu unterdrücken.
Um die Angst und den damit verbundenen

Schmerz vermeiden zu können, fängt
ein Kind an, seine Unterdrücker, den

Aggressor, zu idealisieren, ihn zum Objekt
seiner Identifikation zu machen. Auch
Erwachsene können diesen Vorgang unter
den Bedingungen einer Gefangenschaft
und unter der Folter wiederholen, wie
es Jacobo Timmerman für die argentinische

Diktatur, und der Nobelpreisträger
Wole Soyinka für Nigeria unter dem
Diktator General Gowan beschrieben haben.

Sandor Ferenczi schrieb dazu schon
1932: «Kinder fühlen sich körperlich und
moralisch hilflos, ihre Persönlichkeit ist zu
wenig konsolidiert, um auch nur in Gedanken

protestieren zu können, die überwältigende

Kraft und Autorität des Erwachsenen
macht sie stumm, ja beraubt sie oft der
Sinne. Doch dieselbe Angst, wenn sie einen

Höhepunkt erreicht, zwingt sie automatisch,
sich dem Willen des Angreifers unterzuordnen,

jede seiner Wunschregungen zu erraten
und zu befolgen, sich selber ganz zu vergessen,

sich mit dem Angreifer vollaufzu
identifizieren.» Diese Identifikation mit dem

Aggressor hat politische Konsequenzen.
Sie führt zu einem verheerenden
gesellschaftlichen Verhaltensmuster, zu einem
Verbünden der Opfer mit dem Täter und
gleichzeitig zum Hass gegen jene, die als

schwach eingestuft werden können. Diese
werden zum Feind, weil sie das Opfer in
uns selber symbolisieren, das Lebendige,
das wir hätten sein können, das wir aber

zu fürchten lernten, weil es bei unseren
Eltern Anstoss erregte. Und so sind
Menschen auf der Suche nach Feinden,
denn ohne diese können sie ihr eigenes
Gefüge nicht mehr aufrechterhalten.
Henry Miller schrieb dazu in seinem

Wenn wir uns mit

dem Aggressor

identifizieren,

verlieren wir

unsere eigenen

Gefühle.

Aufsatz über den «Fall Maurizius» von
Jacob Wassermann: «Der Feind! Der
Feind! Werden wir nie von ihm loskommen?
Wer ist er, da er so schnell und so listig sein

Aussehen wechseln kann? Ja, wer ist der
Feind? Sicher wird er ein schreckliches

Ungeheuer sein, sonst müssten wir nicht immer
wieder gegen ihn zu Felde ziehen. »

Wenn wir uns mit dem Aggressor
identifizieren, verlieren wir unsere eigenen
Gefühle. Was der Film «Geraubte Kindheit»
vermittelt, ist ein Bild von Kindern, die

gefühlsarm geworden sind. Sie können
weder weinen noch sich freuen, weil ihnen
das Bewusstsein ihrer Verletzlichkeit
genommen wurde. Ein Nationalgardist des

nicaraguanischen Diktators Somoza
berichtet entsprechend in einem Interview:
«Ich bin klein und mager. Bevor ich zur
Nationalgarde ging, hatte ich vor allem und
jedem Angst [heute] habe ich keine

Angst, das ist das wichtigste Das nenne
ich einen Mann.» Grausamkeit, Gewalt,
Verachtung für Leid und Schmerz wurden
bei solchen Menschen zum Merkmal ihres
Verhaltens. Fremdenhasser und
Rechtsextreme stehen unter der Zwangsvorstellung,

die Fremden, die Schwächsten und
die Behinderten mit Ausrottung bedrohen

zu müssen.
Monika Nienstedt und Armin Westermann

beschreiben in ihrer Studie zur
Sozialisation traumatisierter Kinder (Pflegekinder,

1990), wie die Abhängigkeit eines

Kindes entweder zu einer positiven
Bindung oder auch zu einer auf Überanpassung

beruhenden Angstbindung führen
kann. Es sollte nicht erstaunen, dass die

Gewalttätigen unter uns - nach neueren
Forschungen mindestens 80 Prozent der
rechtsradikalen Jugend - körperlicher
Gewalt durch ihre Eltern ausgesetzt waren.

Proust, der genaue Beobachter und
Kenner des menschlichen Wesens, hat
folgende Frage formuliert: «Wie haben wir
den Mut, in einer Welt zu leben, in der die
Liebe durch eine Lüge provoziert wird, die
aus dem Bedürfnis besteht, unsere Leiden

von denen mildern zu lassen, die uns zum
Leiden brachten?»

Der Hass der Nichtgeliebten

Die Hasserfüllten, die auf ethnisch-linguistische

und religiöse Reinheit bestehen,
glauben, so eine Identität für sich ent-

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 2



ESSAY GEWALT

wickeln zu können. Sie machen uns und
sich selber weis, dass dies unseren ur-
sprünglichesten Bedürfnissen und biologischen

Anlagen entspreche und verweisen
auf unsere Urahnen in ihren Stämmen
und Gruppierungen. Bei den
Stammesgemeinschaften der «Primitiven» war aber

nicht die Angst das Zentrale, sondern die

Kooperation; der Respekt und die Würde,
die Erhaltung der Vielfalt der Persönlichkeit,

das liebevolle Fördern der eigenen
Identität des Kindes. Nicht Macht und
Besitz waren die Grundlage dieser
Gemeinschaften, sondern das Fördern jener
kulturellen Formen, die es dem einzelnen

von Geburt an möglich machten, Leiden
wie auch Freuden zu ertragen und die

eigene wachsende Tätigkeit in ein Weltbild

der Verbundenheit mit seiner Umwelt
zu integrieren. Und in «primitiven»
Gesellschaften ist es immer noch so.

Es waren nicht unsere Vorfahren, die dem
Schmerz entrannen. Wir sind es, die ohne
wahres Selbst, ohne wirkliche Identität die
Wahnidee fördern, durch eine «Stärke», die
durch Rassen- oder Fremdenhass erreicht
werden soll, gerettet zu werden.

Diese Überlegungen geben vielleicht
Hinweise zur Antwort auf die Frage: «Ist
das ein Mensch?»

Ein Mensch, der ohne wahre Liebe
aufwächst, kann kein Mensch werden. Deswegen

sah auch ein Pfarrer in Hoyerswerda
die dortigen Gewaltausschreitungen als

«Folgen der Liebesverluste der Kinder dieser
Stadt». Solche Menschen können sich nur
den Schein der Menschlichkeit geben, wie
Himmler es tat, als er im Mai 1944 über
die Judenvernichtung sprach und um
Mitleid für die Mörder bat. Sie hatten es

ja schwer; sie mussten «entweder herzlose

Schläger ohne Gefühl für menschliches
Leben oder Weichlinge mit Nervenzusammenbrüchen»

werden. Der Hass der nicht
Geliebten bedroht uns alle. Wir wollen
ihn nicht, aber der Affekt verschwindet
dadurch nicht, er kann nur unterdrückt
werden, um dann in Zeiten des
gesellschaftlichen Zerfalls offen auszubrechen.

Was tun? Hass muss als berechtigt
angenommen werden - insofern es um aggressive

Wut gegen die ursprünglichen Aggressoren

geht. Er muss zu den vergessenen,
verdrängten und abgespaltenen Objekten
zurückgeführt werden. Es ist die Umsteuerung

des vom eigentlichen Zielobjekt abge-

Wir müssen uns

der Gewalttätigkeit

ohne Zögern

und mit aller

Autorität wider¬

setzen.

lenkten Hasses — die unzulänglichen
Eltern, Erzieher, Schulen usw. —, die unser
Ziel sein muss, nicht seine Unterdrückung.

In der zitierten Arbeit von Nienstedt
und Westermann wird aufgezeigt, wie dies

geschehen kann: Wenn der Hass der Kinder

auf ihre wirklichen Eltern als berechtigt

von anderen, den Kindern wichtigen
Erwachsenen angenommen und erkannt
wird, wird es diesen Kindern möglich,
sich ihrer verleugneten Angst und ihrem
Schmerz zu stellen. Diese Kinder, die
hasserfüllt und in ihrer Gewalttätigkeit gegen
andere unlenkbar waren, fangen dann an,
sich zu ändern, ihre Aggressionen in kreative

Richtungen zu verarbeiten.
Dies zeigt uns, dass die Hasserfüllten

von heute im Grunde nicht wissen, wen
sie hassen. Aber im Gegensatz zu diesen
Kindern sind sie älter und in Gruppen
organisiert, die ihre Verachtung und ihre
falsche Identität konsolidieren. Das
bedeutet aber, dass man mit ihnen auf zwei
Gleisen gleichzeitig vorgehen muss:
Konsequent sein mit ihrer Gewalttätigkeit und
zur selben Zeit den Affekt so zu akzeptieren,

dass er auf seinen Ursprung zurückgeführt

werden kann.

Konsequente Verurteilung der
Gewalttätigkeit

Wir müssen uns der Gewalttätigkeit ohne

Zögern und mit aller Autorität widersetzen.

Den Brandbomben, den Artilleriebeschüssen

und den Gasangriffen auf Frauen
und Kinder, gegen Wehrlose und gegen
Schwache muss auf nationaler und
internationaler Ebene mit aller Entschlossenheit

entgegengetreten werden. Erst dann
werden die Gewalttätigen haltmachen.
Wenn jedoch Politiker die Rolle des Hasses

unterschätzen, ihn sogar legitimieren,
droht der Demokratie Gefahr. Es stimmt
nicht, dass dieser Hass durch Abreagieren
gemildert werden kann. Im Gegenteil:
Jede einzelne zerstörerische Handlung
erhöht die Zerstörungswut solcher
Menschen. Nur durch noch mehr Zerstörung
können sie ihre Schuldgefühle
unterdrücken. Dies ist ein zusätzlicher Aspekt,
warum die politischen Denkschablonen,
die diesen Hass verniedlichen, in der Tat
die Destruktivität fördern.

Konsequent mit Gewalttätigen umzugehen

befreit diese von der Notwendigkeit,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 2 33



ESSAY GEWALT

ihre Gewalttätigkeit zu steigern, auch

wenn sie es selbst nicht als Befreiung erleben

können, sondern sich zunächst dagegen

wehren. Aber es ist der tiefere Grund,
warum die Antwort des sächsischen
Innenministers Heinz Eggert auf den

gewalttätigen Rechtsextremismus in Sachsen

dazu geführt hat, diesen zu reduzieren.

Eggert befürwortete eine konsequente
Haltung des Staates, gleichzeitig aber auch
die Aufarbeitung der emotionalen
Probleme. Dass manche ihm «Härte» vorwerfen

zeigt, wie weit viele in ihrer eigenen
Identifikation mit den Tätern gekommen
sind. Sich von der Gewalttätigkeit nicht
eindeutig zu distanzieren, ihr nicht mit
Konsequenz zu begegnen bedeutet, den
Täter in der Verleugnung der eigenen
Schuld zu unterstützen. Dadurch nehmen
wir dem Gewalttätigen die Möglichkeit,
sich den eigenen Schuldgefühlen zu stellen.

Dann begraben wir uns selbst und
machen es den Tätern unmöglich, zu
ihren noch vorhandenen menschlichen

Möglichkeiten zurückzukehren.

Gewalttätigkeit ist Verachtung
der Liebe

Moral kommt nicht aus abstrakten Begriffen.

Sie entwickelt sich aus der Fähigkeit,
mitfühlend auf Schmerz und Leid zu
reagieren. Wenn wir merken, dass es uns
schmerzt, wenn unsere Taten anderen
Schmerz zufügen, fängt erst wirkliche
Moral an. Wenn nur äussere Schranken
Einhalt gebieten, aber ohne Bezug zu
innerem Einfühlungsvermögen sind, dann
werden Heuchelei, Falschheit und Betrug
jede Ebene des gesellschaftlichen Lebens

durchdringen. Menschen mit einem nur
äusserlichen Gewissen - und das sind die
Gehorsamen - werden dann die ersten
sein, welche die Unaufrichtigkeit und
Falschheit der politischen Autoritäten
erkennen und als Alibi gebrauchen, um ihre
eigenen Hemmungen abzulegen.

Das Kennzeichen solcher Zeiten ist
immer die Zunahme der Gewalttätigkeit
gegen Kinder und Frauen überall in der
Welt. Es ist das Mahnzeichen für das

gegenwärtige Ausmass der Verachtung für
Liebe und Mütterlichkeit.

Diese Gewalttätigkeit als Verachtung
der Liebe zu erkennen, ist ein erster
Schritt, um die Verachtung in die Schran-

Moral entwickelt

sich aus der

Fähigkeit,
mitfühlend auf

Schmerz und Leid

zu reagieren.

ken zu weisen. Dieser Kampf muss vom
Moralischen her geführt werden, durch
die Anerkennung des Leids unserer Kinder.

Alles was dazu führt, Kinder in Liebe
aufwachsen zu lassen, wird die Identifikation

mit der Gewalt verhindern.
Was es schwierig macht, ist die Tatsache,

dass wir im allgemeinen die Bedeutung der
Kindheit für die Politik noch nicht begriffen

haben. Wir sehen nicht, dass unsere
Sozialisierungsprozesse die Gefahren für
eine demokratische Gesellschaft herbeirufen.

Im politischen Denken spielen
die Technik und die Wissenschaften eine

grosse Rolle - nicht die Psychologie. Wir
sind deswegen kaum in der Lage, in unserem

Denken die psychologischen
Zusammenhänge und ihre Auswirkungen auf das

politische Verhalten zu berücksichtigen.
Was als Psychologie verstanden wird, ist

ein Rückfall auf Regeln, auf Methodik,
weil man glaubt, dadurch besser lenken zu
können. Es gibt aber keinen Ersatz für das

Erkennen von psychologischen
Zusammenhängen. Den Prozess der Identifizierung

mit dem Aggressor in seinen
politischen Auswirkungen zu verstehen, ihn
bei sich wahrnehmen zu können, führt
jedoch zu den konsequenten Haltungen,
die Lösungen herbeibringen werden. Dann
werden wir aufhören, Opfer anstelle der

eigentlich Verantwortlichen für unser
Unbehagen zu suchen. Der wahre Täter kann

nur im Teufelskreis des Gehorsams und
des sich daraus ergebenden Hasses erkannt
werden. Wir müssen sehen, was wir einander

antun.
Es sind nicht die politischen Ideologien,

die uns aus der heutigen Sackgasse

führen, sondern das Bestreben, ehrlich
mit uns selbst zu sein.

Literatur: S. Diamond: »Kritik der Zivilisation»,
Campus, Frankfurt 1976. S. Ferenczi:

'Sprachverwirrungen zwischen den Erwachsenen und dem

Kind', in: 'Schriften zur Psychoanalyse», II, Fischer,

Frankfurt 1970. A. Gruen: «Autonomy and Identification»:

The paradox of their opposition», in:
«International Journal of Psycho-Analysis», 49, 1968.

A. Gruen: "Falsche Götter: Über Liebe, Hass und die

Schwierigkeit des Friedens», dtv, München 1993.

P. Levi: «Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer
Bericht», dtv, München 1992. M. Nienstedt und

A. Westermann: •Pflegekinder: Psychologische

Beitrage zur Sozialisation von Kindern in

Ersatzfamilien», Votum, Münster 1990.

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 2


	Identität und Unmenschlichkeit

