
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 2

Artikel: China und Europa

Autor: Senger, Harro von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Harro von Senger

ist Professor für Sinologie

an der Universität

Freiburg I. Br.,

Dr. iur., Dr. phil.,
Verfasser u.a. von 'Stra-

tegeme: Lebens- und

Überlebenslisten aus

drei Jahrtausenden',
9. Auflage, Scherz-Verlag,

Bern 1994, und

• Einführung in das

chinesische Recht»,

Verlag C. H. Beck,

München, 1994.

China und Europa

Schneiden sich europäische Ochsen aus chinesischen

Kartoffeln Birnen zurecht? Mit diesem Paradox lässt

sich die Frage nach der Übertragbarkeit des eigentlich
Chinesischen nach Europa beantworten.

Liner der frühesten europäischen

Sinologen, der französische
Chinamissionar Joachim Bouvet S.J. (1656—
1730), hat sich im Jahre 1604 in einem
unter anderem an den deutschen Philosophen

Leibniz adressierten Brief bemüht,
sämtliche in sein Blickfeld geratenen
chinesischen Erscheinungen in ein christliches

Koordinatensystem einzuordnen.
Demnach soll beispielsweise das Yijing
(I Ging), das Buch der Wandlungen, eigens
verfasst worden sein, um auf geheimnisvolle

Weise von der Fleischwerdung des

Gottessohnes und der Erlösung der
Menschheit zu künden. Selbst ein Laie
dürfte heutzutage über die chinafremden
Thesen J. Bouvets den Kopf schütteln.
Obwohl er fünf Jahrzehnte in China
verbracht und, der chinesischen Sprache
mächtig, mit vielen Chinesen geredet und
zahlreiche chinesische Schriften gelesen
hatte, war ihm mit seiner bibelzentrierten
Perspektive China offensichtlich weitgehend

verschlossen geblieben.
Hat die heutige Sinologie die Mentalität

der Jesuiten überwunden, und vermittelt

sie demnach Chinesisches sachgerechter
nach Europa? Ja und nein. Ja, insofern

es kaum noch einen Sinologen geben
dürfte, der China in einen christlichen
Verständnisraster zwingen wollte, und
insofern sich zahlreiche Sinologen um
Objektivität bemühen. Nein, wenn nach wie
vor allzu apodiktisch die Meinung verbreitet

wird, der Sinologe müsse China mit
Hilfe der Methoden, der Kategorien und
der Terminologie westlicher Wissenschaften

wie etwa der Jurisprudenz (mit ihrem
ins römische Recht zurückreichenden
Denkhorizont) erforschen. So wird in der

vom Schweizerischen Wissenschaftsrat
veröffentlichten Expertise «Die
Asienwissenschaften in der Schweiz: Vorschläge zur
Reorganisation und Stärkung nach dem

Organisationsprinzip der <area study>»
(Verfasser: Robert H. Gassmann, erschie¬

nen in der Reihe «Forschungspolitische
Früherkennung» FER 146/1994, S. 12)

einer «Zusammenarbeit und (dem)
regelmässigen Austausch (z. B. zwischen dem

Philologen, der die textlichen Quellen zu
einem Ritus erschliesst, den die Völkerkundlerin

vor Ort beobachtet und dokumentiert
und den der Religionswissenschaftler oder

der Soziologe in seinem Kontext
interpretiert...)» das Wort geredet. Sofern man
diese Modellvorstellung auf China
bezieht, ist offenbar allein der Philologe der
chinesischen Sprache mächtig. Er spielt
im Rahmen der geschilderten interdisziplinären

Zusammenarbeit die Rolle des

Sinologen. Von einer die chinesische
Sprache betreffenden philologischen
Kompetenz der Völkerkundlerin, des

Religionwissenschaftlers und des Soziologen
ist in dem Szenario nicht die Rede. Das
bedeutet wohl, dass es sich um gänzlich in
westlichen Sprach- und Denkhaltungen
verwurzelte Nur-Völkerkundler, Nur-Re-
ligionswissenschaftler bzw. Nur-Soziolo-

gen handelt. Der Nur-Religionswissen-
schaftler oder der Nur-Soziologe soll also

den vom sinologischen Nur-Philologen
aus dem Chinesischen übersetzten Text
und den von der Nur-Völkerkundlerin
«beobachteten» und (mit Hilfe von
Dolmetschern?) dokumentierten Ritus «in
seinem Kontext interpretieren». Die Art
und Weise, wie hier im Namen des

Schweizerischen Wissenschaftsrates
Chinaforschung konzipiert wird, scheint mir,
dem Grundmuster nach, ziemlich genau
der mittelalterlichen Jesuitensinologie zu
entsprechen. Der chinesische Befund landet

im «Kontext» zwar nicht bei der Bibel,
aber bei einer zu schätzungsweise 99
Prozent von Abendländern entwickelten
wissenschaftlichen Disziplin. So wird, scheint
mir, an China vorbeigeforscht. Chinesisches

wird vereuropäisiert, das eigentlich
Chinesische kann gar nicht ins Blickfeld
geraten. Dabei möchte ich nicht leugnen,

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 2



DOSSIER EUROPA - UND DARÜBER HINAUS

dass es eine sinnvolle sinologieübergreifende

Interdisziplinarität geben kann, wie

zum Beispiel Ulrich Mauchs Monographie1

«Der listige Jesus» beweist, die auf
meinem Buch «Strategeme»2 beruht. Hierbei

geht es aber nicht darum, dass der
der chinesischen Sprache nicht mächtige,
dafür aber theologisch versierte
Religionswissenschaftler zusammen mit dem
nurphilologisch orientierten Sinologen China
erforscht. Vielmehr übernimmt der Pfarrer

und Dr. theol. Ulrich Mauch von mir,
dem Sinologen, ein nicht nur rein philologisch,

sondern auch geistig erschlossenes
chinesisches Konzept - nämlich den Katalog

der 36 Strategeme der Chinesen — und
befruchtet damit seine innereuropäisch-
innerchristliche theologische Forschung.
Es handelt sich hierbei um ein Muster
dafür, wie die Sinologie, verstanden als

eine der Transplantation von Elementen
der chinesischen Kultur nach Europa
dienende Kulturwissenschaft, in der
chinesischen Kultur Allgemeingültiges,
Universales zu erschliessen und auf diese

Weise die unvollkommene europäische
Kultur - auf dem Wege hin zu einer
Weltkultur - zu vervollkommnen vermag.

Um chinesische Seins- und Denkweisen
authentisch wahrnehmen und in Europa
einführen zu können, sollte ein und
dieselbe Person, also die Sinologin bzw. der

Sinologe, sowohl über eine solide Kenntnis

der chinesischen Sprache als auch über
eine gute Ausbildung in einer
europäischen Einzelwissenschaft verfügen. Der
Rechtssinologe, Ethnosinologe, Sozio-

sinologe usw. sollte aber bei der Ergrün-
dung Chinas die Kategorien seiner
Fachwissenschaft nicht zu geistigen Fesseln

werden lassen. Er muss vielmehr, um
den erfahrenen China-Beobachter Laszlo

Ladany zu zitieren, eine chinesische Brille
aufsetzen. Nur so vermag er sich gewissermassen

in einen «Insider» zu verwandeln,
der nicht nur Chinesisch zu sprechen,
sondern auch zu denken lernt. Das
durchdringende Verständnis von innen heraus
ist ihm die Grundvoraussetzung für die

spätere Darstellung des Chinesischen in
seiner westlichen Muttersprache und
Gedankenwelt. Der Vorgang ist umgekehrt
wie bei der Jesuitensinologie. Erst wird
das chinesische Koordinatensystem oder
ein einzelnes Element davon so unverfälscht

wie möglich erfasst und dann wird

1 Ulrich Mauch:

• Der listige Jesus»,

Theologischer Verlag,

Zürich 1992.

2 Harro von Senger:

• Strategeme», Scherz

Verlag, 9. Auflage,

Bern 1994.

3 Harro von Senger/
Xu Guojian: 'Das internationale

Privat- und Zivil¬

verfahrensrecht der

Volksrebuplik China»,

Veröffentlichungen
des Schweizerischen

Instituts für Rechtsvergleichung,

Band 21/22,
Schulthess

Polygraphischer Verlag,

Zürich 1994.

versucht, es dem westlichen Menschen
verständlich zu machen. Dies geschieht,
indem man chinesische Wörter in eine
westliche Sprache übersetzt, vor allem
aber, indem man den untersuchten
chinesischen Sachverhalt in einer dem westlichen

Denken adäquaten Weise darbietet.
Insofern China heutzutage bis zu einem
gewissen Grade verwestlicht ist, kann zur
Übertragung eines zeitgenössischen
chinesischen Phänomens durchaus ein im
Hinblick auf China zunächst nicht weiter zu
bearbeitendes westliches Koordinatensystem

genügen, zumindest zur Roherfassung
des chinesischen Phänomens. So entspricht
etwa das derzeitige internationale Privatrecht

der Volksrepublik China, grob gesehen,

dem IPR westlicher Staaten3. Daher
kann man es im grossen und ganzen mit
dem üblichen westlichen IPR-Vokabular
darstellen. Doch der Stellenwert des IPR
ist in der Volksrepublik China ein ganz
anderer als im Westen. Zur Erfassung der

Eigenheiten des chinesischen IPR reichen
die Termini des westlichen IPR nicht aus.
Hier setzt der eigentlich schöpferische Teil
der Arbeit des Rechtssinologen ein. Er
muss das zunächst einschlägige westliche
Koordinatensystem erweitern und ergänzen.

Zu diesem Zweck muss er
gegebenenfalls neue Begriffe einführen, ja neue
Denkdimensionen erschliessen.

Das derzeit real existierende Recht der

Volksrepublik China ist keine autonome
Ordnungsmacht, sondern ein eng mit der
Politik verflochtenes Politrecht. Die im
Westen mit seinen angestammten
Erkenntnisrastern bisher so gut wie ignorierten

16 amtlichen chinesischen Denkmethoden

(wie die Widerspruchsanalyse, die

Widerspruchssynthese, die Setzung eines

Hauptwiderspruchs usw.) sind zum tieferen

Verständnis des Rechts der
Volksrepublik China unentbehrlich.

Eurozentrisch gefilterte
Darstellungen

Zahlreiche einführende Veröffentlichungen

von rechtssinologischen Kollegen zeugen

von einer in bedenklicher Weise euro-
und jurizentrisch gefilterten Darstellung
der fremdartigen chinesischen Welt der

obrigkeitlichen Normen. In das Blickfeld
dieser Rechtssinologen mit einer zu starken

geistigen Bindung an ihre heimatliche

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 2 23



DOSSIER EUROPA - UND DARÜBER HINAUS

juristischen Vorstellungen geraten a priori
nur juristische Phänomene im engen
Sinne des Wortes. Sie versuchen, das

«Recht» und nur das «Recht» Chinas
klinisch rein, möglichst «unbefleckt» von
Ideologie und Parteieinfluss, darzustellen,
damit es möglichst in demselben Licht
erscheint, in dem uns das Recht westlicher
Staaten begegnet.

Ist der Westen angesichts Chinas denkfaul,

oder frönt er gar der intellektuellen
Überheblichkeit? Diese Frage ist berechtigt,

weil sich nach meinen Erfahrungen
viel zu wenige westliche China-Experten
oder China-Interessierte darum bemühen,
sich unmittelbar dem Forschungsobjekt
zuzuwenden und von diesem ausgehend
die erforderlichen Begriffe — allenfalls
neu — einzuführen. In der Volksrepublik
China eminent wichtige Begriffe wie
«Widerspruch», «Hauptwiderspruch», «politische

Linie» usw. werden in der chinabezogenen

westlichen Literatur kaum benutzt,
und zwar sehr wahrscheinlich deshalb,
weil diese Begriffe im abendländisch
geprägten wissenschaftlichen Vokabular fehlen.

Westliche Missverständnisse um

«Maoismus», «Öffnung» und «Reform»

Wohin eurozentrische Denksperren führen,

vermag die folgende Passage aus
dem Buch «Modernisierung im Zeichen
des Drachen» des Soziologie-Professors
Oskar Negt4 zu veranschaulichen: «Statt
der Grossen Proletarischen Kulturrevolution
sind es nunmehr die vier Modernisierungen,
die als politische Leitnormen akzeptiert
werden. Das Phänomen ist schwer zu deuten

und wahrscheinlich nur zu verstehen aus
dem fortwährenden Mangel an Entwicklung
der subjektiven Reflexion, die helfen könnte,
die Bedingungen soziokultureller Entwicklungen

zu untersuchen und zu verarbeiten
und den politischen Entscheidungen der

Machtapparate mit Misstrauen zu begegnen.»

Das «Phänomen» ist überhaupt nicht
«schwer zu deuten». Aus unzähligen
amtlichen chinesischen Dokumenten geht
hervor, dass unter Deng Xiaoping die
zentrale Maosche Führungsmethode der
offiziellen Festsetzung eines «Hauptwiderspruchs»,

auf dessen Lösung alles konzentriert

wird, beibehalten wurde. In bezug

Die Chinesen

befinden sich

gemäss ihrem

Selbstverständnis

nicht primär in

einer Phase der

Reform.

4 Oskar Negt:

•Modernisierung im Zeichen

des Drachen', Fischer

TB, Frankfurt am Main

1988, S. 375 f.

5 Ulrich Menzel (Hrsg.):
«Nachdenken über

China', Suhrkamp

Verlag, Frankfurt am

Main 1990, S. 242.

auf diese alles dominierende Führungsmethode

hat sich in der Tat im Vergleich
zur «Kulturrevolution» nichts geändert.

Was die sture westliche Nichtbeachtung
der sinomarxistischen Terminologie und
der von dieser bezeichneten geistigen
chinesischen Realien angeht, so ist für die
faktische Unübertragbarkeit chinesischen
Denkens in den Westen noch auf einen
letztlich politischen Grund hinzuweisen.
Ich meine den verheerenden Einfluss des

westlichen — wie ich es nennen möchte —

«akademischen Maoismus». Darunter
verstehe ich die unhaltbare Reduzierung der

Maozedong-Ideen auf die von Mao
insbesondere in den Jahren der «Kulturrevolution»

(1966-1976) betriebene Politik des

«Klassenkampfes» usw. Diese Politik bzw.

das, was von ihr - weitgehend nur gestützt
auf Hörensagen und ohne Augenschein an

Ort und Stelle - im Westen wahrgenommen

wurde, begeisterte seinerzeit im
Abendland viele Linke, die sich «Mao-
isten» nannten. In China war und ist das

Wort «Maoist» kaum geläufig. Der westliche

politische, ganz auf die «Kulturrevolution»

konzentrierte Maoismus «hatte

fast nichts mit China zu tun», doch kam er
einer gewissen westlichen linken «Motivation

und Weltsicht in vielem entgegen»''.
Der politische Maoismus überlebte Maos
Tod nicht, hinterliess aber den «akademischen

Maoismus», der unter Ausblendung
insbesondere des ersten Jahrzehnts der
Mao-Herrschaft (1935-1945) allein die
zehn Jahre der «Kulturrevolution» (1966-
1976) als die Quintessenz der Mao-Politik
und als den einzigen Massstab für
Vergleiche zwischen der Mao- und der Deng-
Ära betrachtet.

Die gesamte Presse und die einflussreichen

Chinawissenschaftler des Westens
haben sich demzufolge darauf versteift,
die offizielle chinesische Politik seit 1978
mit der Abkehr von der «Kulturrevolution»

hervorhebenden Bezeichnungen wie
«pragmatisch», «Abkehr von der Ideologie»,

«postmaoistisch», «Reformen»,
«Öffnung» usw. zu etikettieren. Von all diesen
Etiketten spielen allein die Wörter «Reformen»

und «Öffnung» in den amtlichen
chinesischen Verlautbarungen eine wichtige

Rolle, aber nicht eine zentrale! Die
Chinesen befinden sich derzeit gemäss
ihrem Selbstverständnis nicht primär in
einer Phase der Reform oder der Öffnung,

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 2



DOSSIER EUROPA - UND DARÜBER HINAUS

sondern in der Periode der Vervierfachung
des Bruttosozialprodukts von 1980 bis

zum Jahr 2000 oder - noch authentischer
und bis auf etwa das Jahr 2050 bezogen -
in der «Periode der sozialistischen
Modernisierung». Dabei bedeutet «sozialistisch»,
dass keineswegs beabsichtigt ist, die
Alleinherrschaft der KP Chinas wegzu-
modernisieren oder wegzureformieren, und
«Modernisierung» bedeutet, fernab von
irgendwelchen westlichen
Modernisierungstheorien, nichts anderes als die «drei

strategischen Ziele»:
1. Verdoppelung des Bruttosozialprodukts

von 1980 bis 1990 (bereits erreicht);
2. Verdoppelung des BSP von 1990 bis

zum Jahr 2000 und 3. die Verwirklichung
der «Modernisierung» bis zur Mitte des

nächsten Jahrhunderts und die
Heranführung des chinesischen BSP pro
Einwohner an das Niveau von westlichen
Ländern heutigen Typs mit mittlerem
Einkommen. «Reform» und «Öffnung»
sind blosse Mittel zur Verwirklichung dieser

Ziele. Indem praktisch die gesamte
journalistische und wissenschaftliche,
beinahe wie von unsichtbarer Hand
gleichgeschaltet wirkende westliche
China-Berichterstattung zumeist den eigentlichen
Zweck der «Reformen» und der «Öffnung»
verschweigt und, allein diese hervorhebend,

den Eindruck erweckt, sie seien
der Zweck von Deng Xiaopings Politik,
nährt sie beim westlichen Publikum die so

gut wie im ganzen Westen verbreitete
Legende, die Volksrepublik China
betreibe — mit offiziellerseits grundsätzlich
als letztlich offen betrachtetem Ausgang
bis hin zur im Grunde in Kauf genommenen,

wenn nicht gar insgeheim gewollten
Wegreformierung des derzeitigen
Einparteiensystems - Reformen um der Reformen

bzw. eine Öffnungspolitik um der
Öffnungspolitik willen.

Überbetonung der Andersartigkeit

Vom französisch-holländischen Sinologen
Kristofer Schipper stammen die Worte:

«Im kulturellen System der Welt wird der
Orient von den beiden grossen alten
Zivilisationen Chinas und Indiens vertreten. Aber
Indien ist immer noch ein Teil der
indoeuropäischen Kultur und dem Westen nahe.

Die einzige vom Westen völlig verschiedene

[Kultur] ist [jene] China.6»

Chinesen und

das von ihnen

Erdachte und

Erschaffene tragen

neben allem

«typisch

Chinesischen» immer

auch allgemein

menschliche

Züge.

6 Übersetzt aus:

• Scholar of the Tao:

French Sinologist
Kristofer Schipper», in:

Wang Jiafeng/Li Guang-

zhen: 'When West

Meets East», Taipeh

1991, S. 119 ff.

7 Zitat aus: «Das

Private und der Weltlauf.
Über das Notwendige:
ein Gespräch mit Adolf

Muschg», in: «Neue

Zürcher Zeitung»,

9./10. Juli 1994, S. 67.

Der Schweizer Schriftsteller Adolf
Muschg behauptet gar: «Die Ratio eines

Chinesen oder die Ratio eines Japaners, d. h.

die kulturell vermittelten Selbstverständlichkeiten

dessen, was für einen Japaner,
Chinesen usw. jeweils adäquat zu handeln
bedeutet, ist so grundverschieden von der

europäischen Ratio, dass eine Vereinigung
oder Homogenisierung der diversen Rationes

nur ganz abstrakt und/oder nur pragmatisch

geschehen kann. Im besten Fall z. B.

im Sinn des Ausscheidens von Machtsphären
oder des Ausschliessens gemeinsamer
lebensbedrohender EinflüsseJ »

In ihrer Überbetonung der Andersartigkeit

gehen mir beide Aussagen zu weit. Ich
betrachte die chinesische Kultur als nicht
vom Westen «völlig» verschieden, und ich
kann nicht bestätigen, dass die Ratio eines
Chinesen «grundverschieden» von der

europäischen Ratio sei. Chinesen und das

von ihnen Erdachte und Erschaffene

tragen neben allem «typisch Chinesischen»
immer auch allgemein menschliche Züge.
Dieses sowohl Europäern wie auch Chinesen

gemeinsame allgemein Menschliche
darf ob all des Staunens über die
Fremdartigkeit des Reichs der Mitte (oder Japans)
(vor allem bei des Chinesischen [oder des

Japanischen] Unkundigen) nicht
übersehen werden.

Trotz der chinesisch-westlichen
Gemeinsamkeiten bleibt aber natürlich die
Tatsache bestehen, dass in China das

Europa prägende hellenisch-römisch-christlich-jüdisch-germanische

Erbe fehlt.
Andersartigkeiten sind daher unausweichlich
und doch wohl, weil zum polyphonen
geistigen Reichtum der Welt und zu deren
Vieldimensionalität beitragend,
grundsätzlich zu begrüssen. Zu welchen zukünftigen

politischen und kulturellen
Gestaltungen Chinas diese Dialektik von
Gleichheit mit und Verschiedenartigkeit
von uns Europäern führen wird, lässt sich
schwer voraussagen.

Wenn wir wirklich so pluralistisch, ja
multikulturell eingestellt und so tolerant
sind, wie wir uns selbst gerne darstellen,
sollten wir den zukünftigen Werdegang
Chinas als offen betrachten und nicht mit
jesuitischem Missionarseifer versuchen,
die Chinesen auf den einzig «rechten»,
nämlich europäischen, Weg zu bringen,
sei dies durch aktive Massnahmen oder
nur schon durch die ja ebenfalls nach

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 2 25



DOSSIER EUROPA - UND DARÜBER HINAUS

China hineinwirkende (Ver-)Formung
unseres Chinabildes. Gelassenheit europäi-
scherseits scheint mir eine Vorbedingung
für möglichst optimale Übertragungen
chinesischer Wirklichkeiten nach Europa
zu sein. Ohne eine nicht ständig von
Wunschvorstellungen und Projektionen
getrübte Einstellung sind, so scheint
mir, sachgemässe China-Erkenntnisse nur
schwer zu gewinnen.

Nur eine gelassene, nach allen Seiten
offene multiperspektivische Geisteshaltung

versetzt den europäischen Chinakenner

in die Lage, chinesische Dinge einigermassen

so zu erfassen, wie sie wirklich
sind, d. h. so, wie sie im chinesischen Umfeld

wirken, und - in einem zweiten
Schritt — dem westlichen Publikum unver-
europäisiert zu präsentieren. Wie wichtig
gerade die multiperspektivische Einstellung

ist, belegt mein bereits in sieben

Sprachen erschienenes Buch «Strategeme»:
Lebens- und Überlebenslisten aus 3

Jahrtausenden» (siehe Anmerkung 1). Keine

einzige westliche Wissenschaft bot den

geeigneten theoretischen Rahmen oder auch
die Methodik für die Erfassung der
chinesischen Kunst des Überlistens. «List» ist

unter westlichen Intellektuellen kein
Thema, die westliche Ratio hat sich damit
nie gründlich befasst.

In ihrer konkreten Programmatik führen

europäische Modelle und Konzepte
vielfach auf einen Holzweg. So verhält es

sich zum Beispiel mit den Konzepten
«Rechtsvergleichung» oder «Rechtsgeschichte».

Beide Konzepte sind im
Hinblick auf China im Grunde untauglich.
Das Korsett der «Rechtsvergleichung»
verengt a priori den Blick auf das «Recht»,

was in bezug auf die Volksrepublik China

zur Folge hat, dass allein Verfassung,
Gesetze, Verordnungen usw. dieses Landes als

Gegenstand der Vergleichung in Frage
kommen, kurz diejenigen Normativphänomene,

die als «Recht» bezeichnet werden.

Wir im Westen haben das Konzept
der «Rechtsvergleichung» entwickelt, weil
das «Recht» im säkularen abendländischen
Staat die einzige Art obrigkeitlicher Normen

ist. Nun ist das «Recht», eben Verfassung,

Gesetze, Verordnungen usw., in der

Gelassenheit

europäischerseits

scheint mir eine

Vorbedingung für

möglichst
optimale Übertragungen

chinesischer

Wirklichkeiten

nach Europa

zu sein.

Volksrepublik China lediglich eine von
zwei Arten obrigkeitlicher Normen, und

zwar die eher zweitrangige Kategorie. Der
sich strikte an das westliche Konzept
der «Rechtsvergleichung» haltende
Rechtssinologe wird also etwas im Westen
Erstrangiges mit etwas in China Zweitrangigem

vergleichen, unter Ausblendung des

in China Erstrangigen, nämlich der
Parteinormen der KPCh. Das Recht erweist sich

in der Volksrepublik China wie im alten
China als eines von vielen Mitteln der

obrigkeitlichen Gesellschaftsführung, und

zwar nicht einmal als das wichtigste.
Wichtiger sind die Parteinormen der
KPCh bzw. die mittels der Kategorien der
westlichen Rechtsgeschichte nicht erfassbaren

Riten im alten China. Zudem
vermag und vermochte die chinesische
Obrigkeit statt Gesetzen oder zusätzlich zu
Gesetzen auch Werke der obrigkeitlich
gelenkten Musik, Literatur, Architektur usw.

zur Gesellschaftssteuerung einzusetzen.
Zum umfassenden Verständnis des
umfassenden chinesischen Systems der
Gesellschaftsführung müsste daher eine neue
Normativwissenschaft, etwa mit dem
Namen «Soziagogie», also die Wissenschaft

von der Gesellschaftsführung, geschaffen
werden, in deren Rahmen, was China
betrifft, die Jurisprudenz nur eine recht
unbedeutende Teildisziplin wäre.

Die Worte des Vorsokratikers Xenopba-
nes und des Schweizer Schriftstellers Max
Frisch mögen uns als Warnung vor dem
Fehler dienen, statt Chinesisches adäquat
nach Europa zu übertragen, umgekehrt
unsere Vorstellungen und Wünsche nach
China zu projizieren:

«Doch wenn die Ochsen und Rosse und
Löwen Hände hätten oder malen könnten,
mit ihren Händen und Werke bilden wie die
Menschen, so würden die Rosse rossähnliche,
die Ochsen ochsenähnliche Göttergestalten
malen und solche Körper bilden, wie jede
Art gerade selbst ihre Form hätte.» Und:
«Nichts leichter als das: Man schneidet
eine Kartoffel zurecht, bis sie wie eine Birne
aussieht, dann beisst man hinein und
empört sich vor aller Öffentlichkeit, dass es

nicht nach Birne schmeckt, ganz und gar
nicht.»

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 2


	China und Europa

