
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 11

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Der Kescher

Perikles Monioudis,

geboren 1966 in Glarus.

studierte Soziologie und

Politische Wissenschaften.

Er erhielt 1993 für

seinen ersten Roman

-Die Verwechslung-

(Rotpunktverlag, Zürich)
die Ehrengabe fur Lite- PERIKLES M 0 N I 0 U D I S
ratur der Stadt Zürich.

Monioudis gründete
1992 mit Peter Weber

und Felix Kauf, die

Deutschschweizer

Autorengruppe NETZ. Im

Frühjahr 1995 erscheint Den Fischereiinspektor Leutenegger, der weiter vorne in einer engen Windung des dem
bei Nagel & Kimche. im hiesigen Berggebiet entspringenden, im Unterland, kaum in die endgültige Breite
Zunch/Frauenfeld. übergeführt, bereits den Namen wechselnden Fluss entlang führenden Pfads am
Monioudis' neuer Roman Ostende des Fleckens für mich einen Augenblick sichtbar war, kannte ich nicht persön-
• Das Passagierschiff'. lieh, doch war er mir von den Gemeindeversammlungen, bei denen er von Zeit zu Zeit

ie rza ungen -Der _jcj- zu wort melden geradezu vertraut, denn Leutenegger beliebte, zu meinem wieder-
Kescher- und -Der Brenn- li_t-_ j- dtlii-j u l. j lholten brstaunen, diese in seiner Berursbekleidung zu besuchen, das heisst in seinen

kniehohen Gummistiefeln, der Lodenjacke und mit Rauhaarfilzhut, wie er mir auch

D „ _ jetzt auf dieselbe Weise bekleidet auf dem an dieser Stelle geradlinigen Pfad, ausladend
Bandes «Die Forst- '

arbeiter am Bertrand» vorwärtsschreitend, entgegenkam. Als wir aneinander vorbeigingen, grüsste er kurz und

der im Herbst 1995 stieg darauf- er hielt sich dabei geschickt an den Stauden und Bäumen fest - das hohe

ebenfalls bei Nagel & Bord hinab zum Fluss, wo jemand in Fischerstiefeln im Wasser stand und, die lange
Kimche erscheint. Die Teleskoprute über die Schulter gestellt, ein vorgängig zwischen den Fingern zu einer
Redaktion dankt dem kleinen Kugel geformtes Stückchen Streichschmelzkäse, auf das, wie ich wusste, die
Autor und dem Verlag Forellen besonders ansprachen, über den Haken zog. Leutenegger kontrollierte das

Nagel & Kimche fur die Patent des Fischers und gab es ihm umgehend zurück, zog an einer Leine den Setz-
freundliche Genehmi- kescher aus dem Wasser und prüfte die Grösse der zwei darin befindlichen Bachforellen,

warf den Kescher wieder ins Wasser, schaute dann, ob der Aluminiummassstab aus der
kleinen Umhängetasche des Fischers dem Eichmassstab der Kantonalen Fischereistelle

entsprach, warf einen Blick auf den Haken, in die Köderdose und verabschiedete sich
schliesslich vom Fischer, der, als er den Kescher aus dem Wasser gezogen, die Fische
herausgeholt und sie mit einem gut angesetzten Schlag mit einem kleinen Scheit getötet
und, in ein Tuch gewickelt, in die Umhängetasche gelegt hatte, ebenfalls aufbrach und
den kurzen Gang zum Pfad antrat, wobei ich, aus zunehmender Nähe, den Fischer als

Postboten Marti erkannte, der jeden Morgen an meine Haustür kam. Marti freute sich
über meine Anwesenheit und lud mich ein, ein Stück mit ihm zu gehen, auf dem er bald
darauf zu sprechen kam, wie Leutenegger ihn verfolge, ihn überall aufstöbere, ihn
jedesmal kontrolliere, wie Leutenegger darauf aus sei, seine, Martis, besten Fangorte zu
kennen, seine Köder und Techniken; andere Fischer interessierten den Leutenegger
nicht, andere Fischer kontrolliere Leutenegger höchstens einmal die Saison, ihn aber,
meinte Marti kopfschüttelnd, lasse der Leutenegger nicht einen Moment aus den

Augen, was ihm, Marti, die ganze Fischerei mehr und mehr verleidet hätte, wie ich
sicherlich verstünde. Sein Schwager Leutenegger, der Gatte seiner Schwester, habe ihm
die Fischerei vollends verdorben, weshalb er nunmehr bloss noch einmal wöchentlich
zum Fluss gehe, erklärte Marti, bevor er das an dieser Stelle beinahe senkrechte Bord,
ebenfalls an den Stauden und Bäumen sich festhaltend, hinunterstieg und sich
verabschiedete, worauf ich, etwas frierend, mich an diesem 11. Juni 1963 auf den Heimweg
machte und dabei, Minuten später, auf Leutenegger stiess, der mich erneut grüsste.

Perikles Monioudis lebt
in Glarus

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11 29



KULTUR DERBRENN OFEN

Der Brennofen

Die Primarschule, die ich von meinen Spaziergängen her und insbesondere und besser

durch die Zeit, die ich in ihr, dem doppeltraktigen, von einem südlich durch den

Fahrradabstellplatz, östlich, das heisst breitseitig, durch die vorerst ausgedehnte,
plötzlich, sich dabei verjüngend, steil abfallende und gebogene, bald in den grössten
Platz, den grossen Platz des Fleckens, mündende Strasse begrenzten Pausenplatz
zusammengehaltenen, durch einen mit einem auf dünne Eisenrohre solide abgestütztes
schmales Flachdach gedeckten und gegen die dahinter beginnende Rasenfläche mit rot
angestrichenen Sitzbänken abgesteckten Gang inwendig verbundenen, schulmässig
entworfenen Bauwerk zur Kindererziehung und Kinderunterrichtung verbracht hatte,
übte, immerhin Jahrzehnte, nachdem ich die mittlere Stufe der Primarschule durchlaufen

und zum Zweck des Besuchs der letzten Stufe in die Schule im Norden des Fleckens
hinüberzuwechseln hatte, was mich von diesem Ort für lange Zeit vollkommen entfernen
sollte, eine starke Anziehung auf mich aus, und ich betrat, ohne einen eigentlichen
Entschluss zu fassen, vorsichtig den Nordtrakt und wurde überrascht vom Geruch in
der Schule, der noch immer, Hunderte Kinder müssen in der Zwischenzeit durch sie

gegangen sein, derselbe war. Auch der Steinboden war noch derselbe. Beim Vorbeigehen
an den mit bunten Kinderzeichnungen beklebten Türen der Schulzimmer hörte ich
zuweilen Kinderstimmen, Gelächter, Lehrerinnenstimmen, durch die Dämpfung der

Abtrennung, durch den Widerhall meiner Schritte, das Quietschen der Gummisohlen,
unverständlich und doch eindeutig zu vernehmen, auch bei grösserer Entfernung, nicht
aber im unteren Stockwerk, das ich, wie früher, sei es, um hier unten, im immer, auch

zu diesem Tag noch, schwach beleuchteten, stets ungeheizten Kellergeschoss, in
Modellieren unterwiesen zu werden oder sei es, um beim Versteckspiel einen vorteilhaften
Ort aufzusuchen, über eine Steintreppe mit messingbeschichtetem Handlauf auf
dünnen Eisenstangen, die wir Kinder, ich erinnerte mich jetzt in der unwillkürlichen
Wiederholung der Bewegung, beim Anschlagen mit der Hand der Reihe nach in dumpfe
Schwingung versetzten, erreichte. Die Türen zu den drei Schulräumen im
Kellergeschoss waren bloss angelehnt; aus einem Raum drang Licht. Ich begab mich zur Tür
des damals zur Durchführung der Modellier-Kurse verwendeten Raums und stiess sie

langsam auf, da sah ich, zu meinem Erstaunen, den alten Hefti, der Generationen von
Kindern, so auch uns, in strenger Weise und stets mürrisch das Modellieren beigebracht
hatte, an einem kleinen Tisch neben dem Brennofen sitzen und Ton formen, zwischen
kleinen Schalen und Krügen, mit denen der ganze Raum, der, an seiner Ausstattung zu
schliessen, nicht mehr für denselben Zweck der Ausbildung, vermutlich überhaupt
nicht mehr von Schulklassen benutzt wurde, angefüllt war, und der alte Hefti, der längst
in Pension gegangen war und den ich manchmal morgens bei meinen Spaziergängen, zu
Beginn überrascht, später aus Gewohnheit, betrachtete, wie er den grossen Platz

überquerte, schaute, noch immer sass er in derselben gekrümmten Haltung am Tisch und

trug seine dreckverschmierte Hornbrille zu hoch, beinahe über der Nasenwurzel, fiel
mir, wie mir als Kind immer wieder von neuem, obwohl ich selbst damals noch keine
Brille trug, aufgefallen war, auch jetzt auf, nur kurz auf und grüsste nicht, drehte bloss
den kleinen Krug, den er offenbar in diesem Augenblick fertiggestellt hatte, und ritzte
mit einem Stift das Datum 16. Februar 1972 auf den Boden des Krugs, stellte ihn, ohne
aufzustehen, auf eine Ablage neben den Tisch, schnitt darauf mit einem Draht, den er
zwischen seinen Fäusten spannte, eine Scheibe von der feuchten Tonwurst vor sich auf
dem Tisch, netzte seine Hände und knetete die Scheibe, rollte sie zu einer gleichmässigen
Kugel, als ich, mich leise verabschiedend, wieder von ihm wegtrat und das

Kellergeschoss, schliesslich den Pausenplatz, die Primarschule verliess, um sie, ohne eigentliche
Absicht, bis heute nicht mehr zu betreten.

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11



K U LT U R

Alfred Behrmann.

geboren 1928. Professor

für Neuere deutsche

Philologie an der Freien

Universität Berlin, hat

Schriften zu Methodenfragen

der Literaturwissenschaft,

zur deutschen

und angelsächsischen
Literatur und

Übersetzungen englischer
Theaterstücke des

1 7. und 18. Jahrhunderts

veröffentlicht.

Über Peter Szondi anlässlich des Erscheinens
seiner Briefe

Die Briefe eines Gelehrten bieten dem Leser ein Motivgeflecht, das

aufden Generalbass seiner Wissenschaft bezogen bleibt. Ihr Interesse

liegt zugleich in dem Licht, das sie aufdie Person werfen, die
da schreibt, im Bild der Umstände, in denen sie lebt und arbeitet.
Die Herausgeber von Peter Szondis Briefen, Christoph König
und Thomas Spart, haben aus 2500 seiner Briefe 155 ausgewählt,
um damit seinen «Lebens- und Bildungsweg zu zeigen»1.

1 Peter Szondi: 'Briefe-.
Frankfurt am Main:

Suhrkamp 1993.
Eingeklammerte Zahlen im

Text bezeichnen die
Seiten dieser Ausgabe.

2 Sehr deutlich wird

seine Reaktion auf
falsche Töne in einer

Sendung des Hessischen

Rundfunks vom

2. Oktober 1967. wo

Szondi in der Reihe

¦Stichworte bei meiner
Lektüre- den Sammelband

-Deutsche und

Juden- (Frankfurt am

Main. Suhrkamp 1967)
despricht und die darin

abgedruckte Rede Eugen

Gerstenmaiers auf der
5. Plenartagung des

Jüdischen Weltkongresses
in Brüssel mit dem Beitrag

Gershom Scholems
und einer 'Grussbotschaft-

von Karl Jaspers

vergleicht (238-241).

Ozondi, geboren 1929 in
Budapest, aus dem Leben gegangen 1971
in Berlin, erscheint in dieser Auswahl als

tief von seinem jüdischen Schicksal
Geprägter. Was man liest, nimmt fortschreitend

die Züge eines Verhängnisses an.
Seine Ursache, soweit sich ein Urteil
darüber bilden lässt, liegt in dem «reine(n)
kompromisslose(n) leiderfüllte(n) Wesen»

des Menschen, der sich in diesen Briefen
zeigt und wohl oft auch verbirgt. Es sind
Szondis Worte, und sie gelten Paul Celan,
dem er 1959 in Paris begegnet: ein Erlebnis,

das ihn «tief erschüttert» und zu dem

er bemerkt: «Wir haben uns, glaube ich,
sehr gut verstanden» (87).

Empfindlichkeit für den falschen Ton

Szondi war Philologe: Germanist, Romanist,

Komparatist. Die Aufmerksamkeit,
die ihm zuteil wurde und die seine Briefe
von neuem wecken, ist ungewöhnlich.
Sicher, es gab andere Philologen, auch

Germanisten, die über die Grenzen ihres
Faches hinaus bekannt waren. Dass aber
Szondi in die Berliner Akademie der
Künste aufgenommen und zu deren
Vizepräsidenten gewählt wurde, dass seine
Bücher fast ohne Ausnahme bei Suhrkamp
erschienen, in einem Verlag, der vor allem
moderne Literatur herausbringt, zeigt an,
dass Szondis «Liebe zum Wort» als eine

Vermittlung zwischen Autor und Publikum

begriffen wurde, die gleichsam selbst

zur Literatur gehört. Das ist um so

erstaunlicher, als seine Arbeiten nichts
weniger als populärwissenschaftlich sind.
Auch hat er in der Schweizer Schule und
Volkshochschule gelehrt, wiederholt im

deutschen Rundfunk gesprochen und in
Zeitungen und Kulturzeitschriften
publiziert. Die Wissenschaft von der Literatur
ist in seinen Augen eine öffentliche
Einrichtung, wie der Gelehrte nach seiner
Ansicht im Rahmen seines Forschens und
Lehrens öffentliche Verantwortung trägt.
Er nahm sie so ernst wie alles im Leben,
wie die Sprache, in die er geriet, die
Ausbildung, die er wählte und sich gab, die
Themen, die Autoren und Werke, denen

er sich zuwandte.
Deutsch hatte er in Budapest auf dem

Universitätsgymnasium zu lernen begonnen.

1944, vierzehnjährig, wird er mit seiner

Familie nach Bergen-Belsen verschleppt
und von dort nach einigen Monaten in die
Schweiz freigekauft. Erst hier wächst er
wirklich in die deutsche Sprache hinein.
Sein Verhältnis zu ihr ist niemals naiv.
Daher die Empfindlichkeit für jeden
falschen Ton. Denn nicht nur ist es die
Sprache einer bedeutenden Literatur,
deren Wert der Philologe bewusst machen

will, sondern für ihn auch die Sprache, in
der die Leiden seines Volkes verfügt
wurden2. Wieder und wieder ist sein Verhältnis

zu ihr von vertrackten Paradoxien
bestimmt.

Die Bewerbung um eine Lektorenstelle
an der Ecole Normale Supérieure scheitert,

weil man dort nur Personen mit
Deutsch als Muttersprache einstellen will.
Dabei hätte man an ihm einen Lektor
gehabt, dessen Aussprache frei war vom
accent fédéral. In Zürich, wohin ihn Emil
Staiger frühzeitig holen möchte, wollen
die Kollegen den «chaibe Usländer» nicht
(150), trotz Einbürgerung und
Wehrdienst. War er Ungar? Einige ungarische

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11 31



KULTUR SZONDI

Studenten an der Freien Universität, die
ihn als Landsmann hatten ansprechen
wollen, erfuhren, dass er sich kaum als

solchen empfand. Auch enthält die Sammlung

seiner Briefe nur drei - an Karl
Kerényi -, die aus dem Ungarischen übersetzt

sind. Kein ganzer Magyar, ein halber
Schweizer: war er etwas noch weniger,
dann Deutscher'. Also Jude? Er spricht
davon und nennt sich so, gelegentlich, in
den Briefen. Doch Israel, das ihm Heimat
hätte sein oder werden können, wird es

nicht. Als Gastdozent in Jerusalem, der
dort auf französisch und englisch lehren
will, empfindet er, «wie sehr mir doch

die deutsche Sprache als Erkenntnis- und
Ausdrucksmittel unentbehrlich geworden
ist» (248).

Noch die ersten Referatmanuskripte für
das Seminar bei Emil Staiger in Zürich
sind Einübungen in die Sprache und
werden als solche mit Studienfteunden wie
Bernhard Böschenstein erörtert. Nicht
lange und Szondi übersetzt ein Stück aus
der «Recherche du temps perdu», um
der unzulänglichen Übertragung von Eva
Rechel-Mertens etwas Genaueres und
Geschliffneres entgegenzusetzen (38 f.).
Bei der deutschen Ausgabe von Valérys
«Rhumbs» ist er es, der die letzte stilistische
Durchsicht der von drei Übersetzern
gelieferten Arbeit vornimmt. Später wird er
einem Doktoranden schreiben: «Mir scheint,
dass Ihre Sprache im Vergleich mit Ihren
Seminararbeiten an Geschmeidigkeit und
Eleganz verloren hat», und die Symptome
nennen (178 f.) - ein Gelehrter, der von
seinen Schülern «Eleganz» erwartet!

Blosslegung des Kunstgesetzes

Die beiden Arbeiten, die ihm sogleich bei
ihrem Erscheinen den Ruf eines
scharfsinnigen Analytikers eintragen, seine
Dissertation über die «Theorie des modernen
Dramas» (1956), und die Habilitationsschrift,

der «Versuch über das Tragische»
(1961), zeigen ihn in starker Unabhängigkeit

von der Staiger-Schule, die er durchlaufen

hat. Er ist mit «Staigers Art, die
ohne Begriffe auskommen möchte, nicht
einverstanden» (31). Sein «Stilideal» in der
Dissertation ist das «einer mathematischen

Ableitung» (23). Hier zeigt sich die
Faszination vom «Muster», dem der Zugriff
gilt. Das Phänomen des modernen Dra-

3 Die westlichen
Demokratien und Deutschland

vergleichend und dabei

von den Deutschen als

von -uns- sprechend,
fügt Szondi in Klammern

hinzu: -Em trauriges
uns- in meinem Mund-

(197).

Ein Gelehrter,

der von seinen

Schülern

«Eleganz» erwartet!

mas scheint auf in den Akkommodationen,

die den Dramatikern abgenötigt
werden, wenn sie Leben zeigen wollen, das

mit den überlieferten dramaturgischen
Mitteln nicht mehr darzustellen ist.

Auch der «Versuch über das Tragische»

zeugt von der Intensität, mit dem
das «Tragicum» aus den Verkörperungen
gelöst wird, worin es dem Leser erscheint.
Das klingt, als setzte sich der Autor über
die einzelnen Werke hinweg. Tatsächlich
versucht sich Szondi verschiedenen

Briefpartnern gegenüber angesichts dieses Ein-
wands zu rechtfertigen, wie er an anderer
Stelle von der «Qual» spricht, «in einem
Text, den ich möglichst dicht und theoretisch

halten möchte, ein albernes Theatergewäsch

zu bringen», weshalb er aufs

Zitieren verzichte (44). Er will sich hier
den Werken nicht über die stilistischen
Nuancen nähern, in denen jedes seine

charakteristische Ausprägung findet,
sondern das Kunstgesetz biossiegen, dem sie

gemeinsam unterstehen. Auch das setzt
den Blick für das einzelne Werk voraus. Er
schärft sich in den beiden ersten, mehr
theoretisch orientierten Schriften, die
neben der lebhaften Diskussion, die sie

auslösen, einen vielfach nutzbaren Ertrag
abwerfen. Man lese, um beliebige
Beispiele zu nennen, die Interpretationen von
Gedichten Hölderlins, MaUarmés oder
Celans, die ebenso wie der Gattungsform,
die sie repräsentieren, dem Kunstcharakter

der einzelnen Stücke gelten.
Nach Stationen in Berlin, Heidelberg,

Göttingen und Princeton wird Szondi
1965 auf einen Lehrstuhl für Allgemeine
und Vergleichende Literaturwissenschaft
an der Freien Universität Berlin berufen.
Er ist eben geschaffen worden für ein

neues Institut, das dort errichtet werden
soll. Szondi sagt zu und widmet sich
dieser Aufgabe mit grosser Energie. Das

Institut ist bald ein Anziehungspunkt für
begabte Studenten, und der «Chef» legt
Wert darauf, dass Komparatistik kein

billiges Ersatzfach für Germanistik wird.
Er stellt hohe Anforderungen, schon bei
der Aufnahme, und setzt durch, dass

Allgemeine und Vergleichende
Literaturwissenschaft nur in Verbindung mit einem
anderen philologischen Hauptfach studiert
werden darf. Er ist stolz auf seine Studenten

- 1966 sind es etwa fünfzig -, und er
kennt sie alle. Die Allüren akademischer

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11



KULTUR SZONDI

Potentaten verbietet ihm seine

Gewissenhaftigkeit. So lehnt er die Einladung
zu einer Gasttätigkeit im Ausland ab,

weil er sein Institut, seine Studenten
nicht im Stich lassen könne (304) - eine

Bemerkung, wie man sie selten in
den Korrespondenzen geisteswissenschaftlicher

Grössen liest.

Ordinarienmacht versus Studentenbewegung

Szondi erweitert seine Thematik. Neue
Themen sind Gattungspoetik, Poetik und

Geschichtsphilosophie, Hermeneutik, die
Lehren der «Frankfurter Schule», Hölderlin,

Celan, wobei sich Namen wie Friedrich

Schlegel und Walter Benjamin als

bleibende Faszination erweisen. Kaum ist
das Institut entwickelt und konsolidiert,
da setzt mit grosser Heftigkeit ein, was als

Studentenbewegung berühmt werden soll.
Es kann nicht ausbleiben, dass sich die
Geister daran scheiden, zumal in Berlin
und zumal in den Geisteswissenschaften
der Freien Universität. Zehn Jahre lang
tobt der ideologische Krieg, in dem die
Professoren genötigt werden, Partei zu

ergreifen. Hier - wie Szondi es sieht -
das Bollwerk der verstockten Reaktion,
die Verteidiger autokratischer Ordinarienmacht,

dort die Erneuerer der Universität,
von wackeren Radikaldemokraten bis zu
kommunistischen und anarcho-kommuni-
stischen Welt- oder wenigstens
Institutsrevolutionären. In einer privaten Notiz,
die er «Stossseufzer eines Professors»
überschreibt, wird Szondi fragen: «Wo kommt
das Holz her für die vielen Stühle, zwischen
die man sich in einem fort setzt?»4 Hier
hebt ein Schauspiel an, dem der Leser mit
Beklemmung folgt und aus dem der
Briefschreiber mit seinem Freitod ausscheidet.
Damit ist nicht gesagt, dass es ihn erklärt,
doch fällt es schwer zu denken, dass

der Tod mit diesem Schauspiel auf keine
Weise zu tun haben soll.

Der vorherrschende Eindruck, den die

Lektüre der Briefe vermittelt, ist der eines

Zwiespalts im Schreiber. Seine Natur und
sein Schicksal prädestinieren ihn zum
Misstrauen gegen alle Autorität, die sich
nicht auf Vernunft berufen kann, sondern
bloss auf Macht. Andererseits ist er ausser-
stande, die subtilen Gegenstände seiner
Wissenschaft ohne Widerspruch als ideo-

Peter Szondi

© Foto: M. Schnelle-

Schneider

4 Über eine -Freie (d. h.

freie) Universität-.
Stellungnahmen eines

Philologen. Aus dem

Nachlass, hrsg. von Jean

Bollack mit Henriette
Beese u. a.. Frankfurt

am Main, Suhrkamp

1973, S. 153 (edition
suhrkamp, 620).

5 In einem Brief an den

Berliner Romanisten
Erich Loos vom 22. April
1971 schreibt Szondi:
-Was Sie über

meine Person sagen,
kann ich nicht
falsch finden. Vor

allem 'puritanisch' und

•elitari dürften zutreffen
(die Tabuierung von
• Elite- habe ich nie

mitvollzogen)- (344).

\ 1/

logische Verfügungsmasse behandelt zu
sehen. Sein Verhalten in diesem Zwiespalt
ist unpolitisch in dem Sinn, dass er keiner
der streitenden Parteien gegenüber seine

Vorbehalte so weit verleugnet, dass ihre

Vereinfachungen ihn entlasten könnten.
Steht er auf seiten der Studenten gegen die

Vertreter der Ordinarienuniversität, so

bekennt er sich andererseits zur Wünschbarkeit

einer Leistungselite. Er scheut

nicht einmal das heikle Wort5. Dass es um
Macht geht bei der Auseinandersetzung
zwischen Studenten und Professoren, will
er nur für die Professoren wahrhaben.
Adorno ist da weit hellsichtiger. In
einem Rundfunkgespräch mit Szondi vom
30. Juni 1967 über die «Unruhe der

Studenten» äussert er Besorgnis darüber,
dass Reformbestrebungen «nicht deutlich

genug von Bestrebungen getrennt werden,

das Studium zu erleichtern. Und der

Kampf gegen die Autorität hat zuweilen
doch recht deutlich diesen Charakter»

(Freie Universität, s. Anm. 4, S. 96).

«Gutgläubiger Professor»

Vorerst macht ein Gutachten von sich

reden, das Szondi, gleich einigen seiner

Kollegen, im Sommer 1967 bei einem
Prozess gegen die Kommunarden Langhans

und Teufel im Auftrag der Verteidigung

schreibt. Die Kommune hatte auf

Flugblättern zur Kaufhausbrandstiftung
aufgerufen, wie es in der Anklage hiess.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11 33



KULTUR SZONDI

Das Gutachten erklärt den Text als Satire,
die in einer respektablen literarischen
Tradition stehe. Die Angeklagten werden
freigesprochen. Später, anlässlich seiner
Bewerbung um einen Lehrstuhl in Zürich,
wird Szondi schreiben: «Wenn
aufgrund der inzwischen in Frankfurt und
anderswo erfolgten Brandstiftungen die Rede

aufdie Gutachten der 'gutgläubigen Professoren'

kommt, so wird meist übersehen, dass

zumindest in meinem Gutachten weder die
Pläne der <Kommunarden> noch die mögliche

Wirkung ihrer Flugblätter behandelt
wurden; ich untersuchte einzig die Frage,
was in diesen Flugblättern gesagt wird und
inwiefern das in der Anklageschrift falsch
ausgelegt worden ist» (Freie Universität,
S. 152).

Das Gutachten ist ein philologischer,
kein politischer Akt, so will es Szondi,
und er erwartet von seinen Kollegen das

gleiche vorbehaltlose Eintreten für
Studenten, die er von Unrecht bedroht sieht,
auch wenn man deren Ziele nicht teilt.
Das ist nicht jedermanns Sache, und
mancher, der anfangs den Forderungen
der Studenten mit Sympathie gegenübergestanden

hat, distanziert sich von der
«Bewegung» oder stellt sich gegen sie, als

ihm ernste Gefahren für die Universität
und die Gesellschaft darin sichtbar werden.

Das führt zu hatten und schmerzhaften

Spannungen zwischen Szondi und der
Mehrzahl seiner Kollegen in der Fakultät,
darunter solchen, die er als Gelehrte
hochschätzt. Die Briefe, die er ihnen schreibt,
zeugen von seinem Takt und seiner
Noblesse. Albrecht Schöne in Göttingen, mit
dem er uneins ist über Empfehlungen des

Wissenschaftsrats, wird mit «lieber
gegnerischer Freund» angeredet (197)6. Die
Auseinandersetzung mit seinem Lehrer Emil
Staiger anlässlich des Zürcher
Literaturstreits und im Zusammenhang mit
Äusserungen Staigers von 1933 über die
Bücherverbrennungen in Deutschland ist
ein eindrucksvolles Beispiel jener
Entschiedenheit in der Sache bei Schonung
des menschlichen Gegenüber, die Szondi
auszeichnet. Wenn Staiger «das Aufkommen

einer Diktatur durch nichts so gefördert»

glaubt «wie durch den Missbrauch der
Freiheit» (230), so hält ihm Szondi
entgegen, dass «kritische Wahrheit totalitären
Tendenzen gegenüber» eher da zu
finden sei, wo Staiger «den unbedingten

6 Es ging um -Empfehlungen

zur Neuordnung des

Studiums an den

wissenschaftlichen

Hochschulen- (Berlin:
Bundesdruckerei 1966). die der

Wissenschaftsrat am

14. Mai 1966
verabschiedet hatte. Sie

sehen u. a. eine

Studienzeitbegrenzung vor.
Szondi erblickte darin
einen Anschlag nicht
nur auf die akademische,

sondern auf die

Freiheit überhaupt. Er

schrieb an Schöne

(15. 7. 1966): -Nicht
erst die drohende
Wiederkehr der tausendjährigen

Unfreiheit,
sondern schon diese selbst
als unsere' Vergangenheit

müsste uns zwingen,

mit jeder Beschränkung

der Freiheit

vorsichtig zu sein, auf

jede Beschränkung mit
einem Schrei der

Empörung zu reagieren

Kult des Subjektiven» sehe, als im Umkreis

von «Verfechter(n) des Gültigen» (221).
«Im übrigen glaube ich,» schreibt er im
Sommer 1967 aus Berlin nach Zürich,
«dass die Demokratie in Deutschland im
Grunde weder von den autoritären Tendenzen

der Regierung noch von den anarchischen

in gewissen Kreisen (z. B. bei einigen
hundert Berliner Studenten) gefährdet ist,
sondern primär von der Tatsache, dass

Demokratie hier immer noch ein Schlagwort
ist und keine gelebte Selbstverständlichkeit
wie in der Schweiz» (228). Szondi konnte
nicht umhin, ihn noch einmal auf seine

Äusserungen von 1933 anzusprechen. Er

tat es auf eine Art, die Staiger im Monat
darauf erwidern liess: «Sie waren in diesen

Tagen mein grösster Kummer - in dem

Sinne, dass ich Ihretwegen am strengsten
mit mir ins Gericht ging. Ich werde das

auch weiterhin tun und keineswegs annehmen,

dass nun schon alles bereinigt sei. Aber
Ihre Worte sind so zart und taktvoll, dass

ich mich einer tiefen glücklichen Bewegung
nicht erwehren kann» (31 f.).

Szondi ist besonnen genug, sein

Philologengewissen den Studenten und ihren
Parrisanen gegenüber ebenso wachzuhalten

wie nach der anderen Seite. Im
Sommer 1968 lehnt er die Einladung der
Fachschaft Germanistik zu einem Vortrag
in Freiburg i. Br. ab, weil er mit der
Möglichkeit rechnen müsse, «dass mein Vortrag
als eine <kritische) Veranstaltung geplant ist,

mit der auf meine Freiburger Kollegen ein
Druck ausgeübt werden soll. Wenn gegen eine
solche mir möglicherweise zugedachte Rolle
sich alles in mir sträubt, so weniger aus

Kollegialität als vielmehr, weil ich mich

zum Prinzip der in letzter Zeit nur noch
verhöhnten <Methodentoleranz> bekenne

und bei allen Differenzen nicht bereit bin,
meine eigenen Versuche in den Dienst eines

Gleichschaltungsprogramms stellen zu
lassen» (251).

Trügerische Idyllen

1969 verweigert er dem unermüdlichen
Fürsprecher studentischer Aktivisten, dem

evangelischen Theologen Helmut
Gollwitzer, die Unterschrift unter eine
Aufforderung, der Bundestag möge jugendliche

Straftäter amnestieren. Er tut es aus
zweierlei Grund: Der Text sei nachträglichen

Änderungen offen, so dass der

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT



KULTUR SZONDI

Unterzeichner nicht wisse, was er am Ende
unterschreibt. Und es falle ihm schwer,
«generell zu erklären, es hätten alle
Demonstranten sich von der Absicht leiten lassen,

(demokratische Verfassungsprinzipien
zu realisieren)».

Die Lage in Berlin spitzt sich zu. In der

Komparatistik herrscht noch Ruhe, doch
Szondi fragt sich, «wie lange diese Idylle
währt» (253). Er hat Glück, erst 1970
wird das Treppenhaus des Seminars mit
roter Farbe beschmiert - nicht von
Angehörigen des Instituts. Szondi lässt es auf
eigene Kosten säubern, ohne den Vorfall
der Verwaltung zu melden. Ausserhalb des

Instituts geht es hätter zu. Nur mit Mühe
und nicht ohne Zwischenfälle kann
Adorno 1967 als Szondis Gast im
Auditorium maximum seinen Vortrag über
Goethes Iphigenie halten: Man verargt
ihm, dass er sich nicht den Gutachtern
beim Prozess gegen die Kommunarden
anschliessen mochte. Die Störung oder

Verhinderung öffentlicher Vorträge, die
Missfallen bei Studenten erregen, wie
die Queen's Lecture, nimmt zu. Walter
Müller-Seidel, der aus München wegen
einer Tagung der Kleist-Gesellschaft
anfragt, erfährt im Sommer 1968 von
Szondi: «Ich könnte mir denken, dass, falls
zu jenem Zeitpunkt keine besondere Aktualität

sich anbieten wird, zum Protest gegen
Kleist, Frankreich oder Claude David
aufzurufen, die Veranstaltung würde

stattfinden können» (253).
Szondi selbst wird 1968 in der

Zeitschrift «Das Argument» «als bürgerlicher
Formalist beschimpft» (262). Er muss
herhalten bei einer «Kritik des literaturwissenschaftlichen

Formalismus am Beispiel Peter
Szondis»'. Das hindert ihn nicht, den
Studenten bei «fortschrittlichen»
Unternehmungen zu helfen. Als «Rotzrom», die
«Rote Zelle Romanistik», 1970 ein Projekt
«Pariser Kommune von 1871» organisiert,
wird mit Szondis Hilfe Jean Vaarlot aus
Paris dazu eingeladen. Er spricht vor
einer «interdisziplinären Arbeitsgruppe zur
literatursoziologischen Untersuchung der
Pariser Kommune von 1871» über
«Littérature et Révolution - les écrivains de la
Commune» und in Szondis Seminar über
«Les écrits politiques de Diderot». Szondis
Kommentar: «Für die Studenten viel zu
philologisch, historisch, kritisch — sie wollen

nur noch von Produktionsverhältnissen und

7 Der Aufsatz, von

Thomas Metscher, trug
die Hauptüberschrift
• Dialektik und Formalismus-.

Er erschien in

einem Heft (Nr. 6. Jg.

10. Dez. 1968. S.466-
492). das dem Thema

• Kritik der bürgerlichen
Germanistik- Wissenschaft

als Politik [il])
gewidmet war.

8 Schon 1954. als
Doktorand in Zürich, erklärte
Szondi: -Es widerstrebt
mir. jeden Satz über die

Selbstentfremdung, die

Einsamkeit oder das

Missverständnis kausal
in einen über die

Produktionsverhältnisse
überzuleiten- (53).

Klassenkampf hören und die Texte darauf
reduzieren*. An unserem Seminar dagegen

macht sich immer mehr eine Esoterik à la
Derrida breit (ich sage es ungern, weil ich

Derrida sehr gern habe), man phantasiert
über Texte wie Liszt über Bachsche

Themen» (318).
1967 antwortet Szondi auf die Frage

« Wird sich Ihre Forschung und Lehre

in Zukunft den in der aktuellen Diskussion

gestellten Forderungen nähern?» mit
«Vedremo» (Freie Universität, S. 107 f.).
Er greift ein Thema aus der
Emanzipationsgeschichte des Bürgertums auf, das

dem Begehren der Studenten nach sozial
Relevantem besser entspricht als etwa das

lyrische Drama, nämlich das bürgerliche
Trauerspiel. Er tut es auf seine Art, die ein

Entgegenkommen in der Sache, nicht
aber eine Konzession im philologischen
Ethos bedeutet. Die Verstrickung in die

hochschulpolitischen Querelen nimmt zu.
Schon Anfang 1968 stellt er fest, die
vielen Podiumsdiskussionen, Stellungnahmen,

Gutachten machten es schwer, Kolleg

und Seminar anständig vorzubereiten
(Freie Universität, S. 109). Dazu kommen

Verstörungen anderer Art: Spannungen
mit Kollegen, Misstrauen gegenüber
Deutschland, das er gekennzeichnet sieht

von restaurativen und antisemitischen
Tendenzen, Stress, der nur ab und an
durch kurze Ferien in Sils Maria und
Besuche bei Freunden in Paris unterbrochen
wird, was ihm zusagt, wohin es ihn zieht:

zu Paul Celan, dem Gräzisten Jean Bol-
lack und seiner Frau Mayotte - Paris, wo
er sich schliesslich eine kleine Wohnung
kauft.

Verlernt, zu Hause zu sein

Zu den Freunden gehört Gershom Scholem,

der ihn 1968 nach Jerusalem einlädt,
der ihn gern dorthin berufen hätte, als

1970 die Inhaberin des komparatistischen
Lehrstuhls, Lea Goldberg, stirbt. Szondi

folgt der Einladung, doch er geht wieder.
1970 schreibt er aus Berlin an Scholem, es

bleibe ihm die Gewissheit, «dass ich
diesen Wechsel (der Umwelt, der Sprache,
der Tätigkeit) jetzt nicht vollziehen kann,
oder eben ehrlicher gesagt: nicht vollziehen

will, obwohl ich es möchte» (301). Derselbe
Brief enthält einen Passus, der von
Einsamkeit und Zerquältheit zeugt: «Sie

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11 35



KULTUR SZONDI

haben einmal in Jerusalem mit einem in
seiner Hellsichtigkeit zwar nicht
überraschenden, aber unvergesslichen Satz gesagt,
warum ich in Deutschland lebe und wohl
hier bleiben werde: weil ich es verlernt habe,

zu Hause zu sein (ich war es in meiner
Budapester Kindheit so wenig wie in Zürich
und streng genommen auch in anderem Sinn
bei meinen Eltern nie). Das ist eine Krankheit,

die man vielleicht mit der Rosskur

einer, aus welchem Grund auch immer,
notwendig werdenden Emigration heilen
könnte; aus freiem Willen bringe ich die

Kraft zu diesem Schritt um so weniger auf,
als ich in Jerusalem vor zwei Jahren ja nicht
nur empfand, dass ich dort zu Hause bin,
sondern auch, dass ich das nicht ertrage.
Dass sich das ändern könnte und sollte,
weiss ich, aber dieses Wissen ist nicht stark

genug, um den Widerstand in mir jetzt —

und das heisst: so lange ich es in Deutschland

aushalte - zu brechen» (303).
Er bewirbt sich schliesslich in Zürich

und erfährt, dass sein hochschulpolitisches

Verhalten in Berlin ihm dabei

Schwierigkeiten schafft. Das hat eine «bitter

ironische Seite» für ihn, da seine Sicht
der Dinge, «wenn ich mich nicht gänzlich
falsch verstehe, die direkte Folge der
Erziehung in Demokratie ist, die für mich
die fünfzehn Schweizer Jahre meines Lebens

waren». Das Engagement, das seine
Stellungnahmen zu Berliner Hochschulangelegenheiten

durchzieht, sei ein roter
Faden, «dessen Farbe mit Politik nichts zu
tun hat» (315).

Der Ruf erfolgt. Szondi nimmt ihn an -
Rettung, Flucht? An Jean Bollack schreibt
er Ende 1970: «ça me permet de nouveau de

travailler»; seit dem September sei er in
einem «état de dépression et d'angoisse»
(320). Den Abschied von Berlin erlebt er
nicht als Befreiung zu einem Neubeginn
in Zürich. «Je suis dans une mauvaise

passe», schreibt er im September 1971
an Herbert Dieckmann. «Hätte ich
vorausgesehen, wie deprimierend die
fortschreitende Auflösung am Seminar ist
so würde ich wohl schon zum Herbst
zugesagt haben. Aber nun muss ich es

durchstehen» (351 f.).
1969 war Adorno unerwartet früh

gestorben, und Szondi schien dieser Tod
«nicht ohne Zusammenhang mit den masslosen

und perfiden Angriffen auf ihn»

Für Szondi war

die «Liebe

zum Wort» eine

Kunst des Unter-

scheidens.

9 Siehe Peter Szondi:
• Einführung in die litera¬

rische Hermeneutik-.

Hrsg. von Jean Bollack
und Helen Stierlin.
Frankfurt am Main.

Suhrkamp 1975. S. 141

(suhrkamp taschenbuch
Wissenschaft. 124).

(282). Celan hatte sich 1970 in der Seine
ertränkt. Szondi, hier nicht zu Hause und
dort nicht, «a self displaced person», wie er
sich einmal nennt (267), sucht den Tod
im Haiensee.

Nach und nach erschien im Suhrkamp
Verlag seine Hinrerlassenschaft, die
«Celan-Studien», «Lektüren und Lektionen»,
die Vorlesungsmanuskripte, 1993 die
«Briefe». Man liest sie als Zeugnisse eines

beschädigten Lebens und eines nicht
gewöhnlichen Menschen. Die so verschiedenen

Autobiographien Benno von Wie-
ses und Hans Mayers sind gänzlich anderer

Art. Sie plaudern, wo Szondi gleichsam
mit schmalen Lippen spricht, sotto
voce, konzentriert, diskret, als einer, der
sich ganz in die Sachen zurückzieht, die
Gedankenarbeit, die Selbsterziehung, das

Verhältnis zu den Forderungen, die er an
sich gerichtet sieht.

Eine Schule gegründet hat er nicht. Er
ist weder ein zweiter Benjamin noch, wie
er es sehen mochte, ein Schüler Adornos.
Was ihn auszeichnet, ist der geistvolle
Zugriff auf seine Gegenstände, die er mit
sicherem Gespür für ihre Ergiebigkeit
wählt, die gedankliche Schärfe und präzise
Eleganz, womit er sie behandelt. Wollte
man ein Beispiel nennen, das frei ist von
gelegentlichen Überspitzungen, wie der
konstruktive Elan sie zeitigen mag, so

wäre an den «Iraktat über philologische
Erkenntnis» zu denken, der die
«Hölderlin-Studien» eröffnet. Geschrieben in einer
Situation, da die Literaturwissenschaft
«am Veröden» ist (22), bildet es das Muster
einer Klärung ihrer Natur. Diese kleine
Schrift, die zur Pflichtlektüre jedes
Literaturstudenten gehören sollte, und die
Forderung einer ästhetisch fundierten Philologie

bzw. einer philologisch verfahrenden
Ästhetik, der Szondi sich unterwirft, sind
Richtmarken, die das Literaturstudium
nur um den Preis seiner Sachangemessen-
heit missachtet. Die Fähigkeit zu
unterscheiden heisst auf griechisch Kritik. Für
Szondi war die «Liebe zum Wort» eine
Kunst des Unterscheidens. Nur als solche
bewahrt sie die Fähigkeit, Gelungenes
zu erkennen, Massstäbe festzusetzen. Das
Wort des Dichters, das Szondi seinen
«Hölderlin-Studien» voranserzt, kann als

Motto über all seiner Arbeit stehn:
«Unterschiedenes ist zut»''.° Alfred Behrmann

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT



KULTUR

Gustav Siesenuann.

geb oren 1923 in Lima

(Peru), studierte
Geschichte und Romanistik

in Bern und Zürich.

Habilitation an der

Universität Zürich. 1966

Berufung auf den

o. Lehrstuhl für Romanische

Philologie an der

Universität Erlangen-

Nürnberg. Von 1976 bis

zu seiner Emeritierung
im ^ruhjahr 1989 lehrte

er an der Hochschule
St. Gallen spanische
une portugiesische
Sprache und Literatur.
Gustav Siebenmann ist
Verfasser einer grösseren

Anzahl

wissenschaftlicher und

belletristischer Publikationen.

1 Hans Ulrich
Gumbrecht: -Eine

Geschichte der

spanischen Literatur-,
Suhrkamp. 2 Bde.. zus.
1484 S.. Frankfurt am

Main 1990.

2 Hans Fiasche:
¦Geschichte der spanischen

Literatur. I: Von

den Anfängen bis zum

Ausgang des fünfzehnten
Jahrhunderts (1977).
II: Das Goldene
Zeitalter: 16. und 17.
Jahrhundert (1982). Ill: Das

achtzehnte Jahrhundert

- das neunzehnte
Jahrhundert - das zwanzigste

Jahrhundert (bis
1950)-. Francke Verlag.
Bern 1989.

(Anm. 3. 4. 5 und 6

siehe Seite 38)

Die spanische Literatur - eine deutsche
Kontroverse

Neue spanische Literaturgeschichten aus den

deutschsprachigen Ländern. Sinnbilder eines Nachholbedarfs,
Brüche mit der Tradition? Hans Ulrich Gumbrechts Buch

vermittelt Einsichten über den Zusammenhang von
historischer Wirklichkeit und literarischen Visionen.

«\\och eine Geschichte der

spanischen Literatur?» - so beginnt Hans
Ulrich Gumbrecht die Einführung zu
seiner eigenen. Dabei konnte er 1990
noch gar nicht wissen, wie begründet der
Stossseufzer inzwischen ist. Zwar wusste
er wohl um die drei fleissgeborenen Bände

von Hans Flasche-, dessen erstrangige
Intention laut Verlagsprospekt sein soll:
«die Realisierung gültigen Verständnisses

der Position eines jeden Textes innerhalb
eines grösseren Ganzen». Der Ruf des

Calderon-Forschers Flasche liess schon
ahnen, dass es sich dabei um ein Monument

der Gelehrsamkeit handelt, um ein
für Fachleute geschriebenes Nachschlagewerk

in der Tradition der heute kaum
mehr lesbaren Literaturgeschichten des

19. Jahrhunderts. Noch nicht kennen
konnte Gumbrecht hingegen drei weitere

inzwischen erschienene Literaturgeschichten

Spaniens: Die eine wurde von
Christoph Strosetzki herausgegeben, unter
Mitwirkung eines Teams von
deutschsprachigen Hispanisten der mittleren
Generation3. Sie richtet sich an «interessierte

Laien, Studenten o-der Fachkollegen», wirft
«unter Berücksichtigung der Forschungslage
Schlaglichter» und beabsichtigt, «das jeweils
Relevante» herauszustellen, ein Anspruch,
den das Buch weitgehend einlöst. Die
andere, neueren Datums, ist die ebenfalls

einbändige Einführung von Heinz Willi
Wittschier, die mit einem umfangreichen
bibliographischen Studienführer (140 von
insgesamt 480 Seiten) versehen wurde".
Dieses Handbuch schreitet, gezielt für
Studierende auswählend und knapp, gelegentlich

allzu forsch und mit unnötigen
Ausrufezeichen kommentierend, vertikal durch
die Epochen und horizontal durch die

Gattungen. Es handelt sich um ein nicht über

enzyklopädische Basisinformation hinaus¬

gehendes, dank seiner Straffung für den

Neuling jedoch taugliches Überblickswerk.
Letzteres gilt auch für die Neuauflage
einer früheren tabellarischen Darstellung
von Martin Franzbach, deren Schwerpunkt

auf dem 20. Jahrhundert liegt.
Eine solche Häufung von Gesamtdarstellungen

der spanischen Literatur in
Deutschland ist kein Zufall. Sie ist eine

Folge der Verspätung, mit der die spanische

Kultur in den deutschsprachigen
Ländern beachtet wurde und somit der

Respons auf ein gewachsenes
Informationsbedürfnis. Weiss man hierzulande,
dass in Deutschland die Studierenden des

Spanischen heute zahlreicher sind als die
des Französischen, dass 1990 85 Prozent
der deutschsprachigen Universitäten eine

steigende Tendenz der Spanischausbildung

meldeten?

Nicht für ästhetische Gratwanderer

Indes, Gumbrecht seufzte nicht nur aus

den besagten quantitativen Gründen.
Dem Schüler von Hans Robert Jauss in
Konstanz war die traditionelle
Literaturgeschichtsschreibung ins Zwielicht geraten.

Die Methodenkritik der Konstanzer
Schule hat die positivistische Analogie
zwischen Geistesgeschichte und Historie
grundsätzlich in Zweifel gezogen. So hat
Gumbrecht denn statt einer «reinen»,
ausschliesslich die ästhetischen Komponenten

der Belletristik sehenden Darstellung
eine Geschichte der Mentalitäten, der

Kultur und der Medien in Spanien
verfasst, die näher zu betrachten sich allein
schon wegen der kontroversen
Beurteilung durch die Fachkollegen lohnt6.
Einmann-Synthesen — und eine solche ist
Gumbrechts Buch trotz mancherlei
Hilfeleistung seiner Zuträger — haben stets

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11 37



KULTUR SPANISCHE LITERATUR

versucht, aus vergleichender Sicht die
charakteristische Eigenart einer Nationalliteratur

kontrastiv zu beschreiben. Dies
wurde im Fall des jahrhundertelang
abgeschotteten, des daher den Fremden
«fremd» gebliebenen Spaniens mit besonderer

Vorliebe getan. Daher ist die spanische

Literatur immer wieder aus der
Perspektive der Wesenssuche beschrieben
worden. Diesen «Königsweg» zu gehen
und den "Geist der Nation» aus der
Literatur zu destillieren, darauf hat
Gumbrecht ausdrücklich verzichtet. Auch hatte
er kein weiteres Höhenkamm-Panorama für
ästhetische Gtatwanderer im Sinn und
schon gar nicht ein Gängelband für
Schulfüchse. Mit der Geste eines Jungtürken
hat er sich von solchen Ritualen
abgewandt und nun eine, und das muss
heissen eine mögliche, eine denkbare
Geschichte der spanischen Literatur auf
Band diktiert.

Besonders fasziniert hat ihn an dieser
Landesliteratur ihr Sozialprestige, das
Ansehen der an ihr Beteiligten und deren
politisches Gewicht. Davon handelt er
unermüdlich in seinem kühnen, fast im
Alleingang entworfenen Essay. Essayi-
srisch im wörrlichen Sinn, ein Versuch
also ist diese Abhandlung selbst mit ihren
1059 Seiten Text (Band I) und 425 Seiten
mit deutscher Übersetzung der Zitate, mit
Anmerkungen und Indices (Band II).
Auch Gumbrecht kommt nicht umhin,
seinen Leser chronologisch vom Mittelalter

bis in die Gegenwart zu führen,
konkret von 1100 bis 1987. Doch er
gliedert den Stoff in Zeitabschnitte, die

von den traditionellen Epochengrenzen
markant abweichen. Er unterteilt nach

bestimmten, von ihm gewählten
Schwellenjahren wie z.B. 1474 (dem Jahr des

ersten Buchdrucks in Spanien) oder 1700
(Dynastiewechsel von. den Habsburgern
zu den Bourbonen) oder 1833 (dem Todesjahr

von Fernando VII. und dem Ende
des Ancien Régime) oder 1939 (dem Ende
des Bürgerkriegs). Daten aus Geschichte
und Kulturgeschichte haben offensichtlich

Vorrang vor literarischen Fakten wie
Autoren- oder Werkdaten.

Der bewegliche Beobachter

Welche Ansprüche stellt Gumbrecht an
sich selber? Er formuliert die Regeln, die

3 Christoph Strosetzki
(Hg.): -Geschichte der

spanischen Literatur-,
Niemeyer. Tubingen.
1991.

4 Heinz Willi Wittschier:
• Die spanische Literatur.

Einführung und

Studienführer-. Niemeyer.

Tübingen 1993.

5 Martin Franzbach:

-Geschichte der

spanischen Literatur
im Überblick-, Reclam.

Stuttgart 1993.

S Zwei Urteile zwischen

Eloge und Verriss

mögen die Diskrepanz
ausstecken. Positiv:
-Gumbrechts Buch ist
ein Ereignis nicht nur
für die wissenschaftliche
Gemeinschaft der His-

panistik. Es hat den

unschätzbaren Vorteil,
dass es einen Text

ergibt, der - durchgearbeitet

und durchkomponiert

- tatsächlich
danach verlangt, gelesen
zu werden- (Ulrich
Schulz-Buschhaus auf
dem Klappentext).
Negativ: -Nach diesem
Fazit bleibt die spanische

Kultur jedenfalls
jene Zigeunerin vom

Rande Europas, deren

Ehrbarkeit bis heute
noch nicht vor deutschen
Romanisten zu schützen
ist- (Georg Eickhoff
unter der Überschrift
• Eine Pathographie der

Romanistik- in -Tranvia-.
Revue der Iberischen
Halbinsel. Nr. 27 (Dez.

1992). 44-46.

er sich für sein Spiel gegeben hat,
zunächst im Vorwort und dann immer
neu (und anders) unterwegs im Text.
Beachtlich ist der wichtige Vorsatz, keinen
kanonisierten Text der spanischen
Literaturgeschichte unbesichtigt zu lassen.

Manches, was anderen als Höhepunkt gilt,
ist dann wohl nach «Besichtigung» doch
verworfen worden, doch an den Lücken
ist diese Literaturgeschichte nicht zu

messen. Aufschlussreicher ist die zum Teil
ausführliche Behandlung von Autoren, die

just nicht kanonisiert sind. Die erste
der zu beweisenden Hauptthesen seines

Buches sollte sein, dass die Besondetheit
der spanischen Kultur und Literatur Teil
sei einer «Sonderentwicklung der mentalen

Figur ^Subjektivität) in der spanischen
Geschichte», die bekanntlich mit der

Gegenreformation unter dem Diktat eines

kosmologisch fundierten Weltbilds stand
und demnach jeder Subjektivität abhold
war. Die These wurde im Lauf der

Darlegungen von anderen abgelöst, denn die

Entstehung des Buches (zwischen 1975
und 1987) umfasst eine Spanne, die manchen

intellektuellen Wandel möglich
machte. So bekennt Gumbrecht z. B.

Nachwirkungen des Konstruktivismus und
der Systemtheorie Luhmanns. Sie hätten
— so meint er — gerade den «beweglichen
Beobachter» inzwischen zum Prototypen
der Wissenschaftstheorie gemacht und
daher sei eine andere als eine (denkbare)
Geschichte der spanischen Literatur
ohnehin eine Redundanz.

Verlagerung des Wirklichkeitsakzentes

Für eine detaillierte Beschreibung ist
dieses Werk zu lang. Der Hinweis auf
einige neue Perspektiven muss hier genügen.

Originell und über die tradierte
Literaturgeschichtsschreibung hinausgehend
sind die mannigfachen Einbezüge von
Chronik und Geschichtsschreibung, also

der Intention nach non fiction-Texte. Die
Renaissance (hier 1474 — 1556) wird als

Folge des Medienwechsels von der
Handschrift zum gedruckten Buch von
Gumbrecht, dem Kommunikationswissenschaftler,

neu gesehen. Den Kernteil
dieses Kapitels bildet allerdings eine
«innere» Biographie der katholischen Königin

Isabel, deren Handlungsstil sich an der

Vorgeschichte zur ersten Expedition des

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11



KULTUR SPANISCHE LITERATUR

Kolumbus (1492) ablesen lässt. Damit
eröffnet Gumbrecht ein Verfahren, das in
der Folge immer wieder angewandt wird:
Historische Epochensymptome werden für
aufschlussreicher gehalten als literarische.

Zu den anschliessenden «Goldenen
Jahrhunderten» (hier 1556-1700), dem
Kernstück jeder Literaturgeschichte
Spaniens, äussert Gumbrecht: «'Klassisch)

mag die spanische Literatur aus der Zeit
nach 1550 geworden sein, weil sie es nicht
zuliess, dass man solche Wege in die Ferne
der Aussenwelten und die Tiefe der Innenwelten

je naiv, je ohne Brechungen des

Bewusstseins beschritt.» Dieses klassische
Barockzeitalter Spaniens habe den Prozess

der Ausgrenzung von «Literatur» zu einem
eigenständigen sozialen Teilsystem
fortgeführt, in dem der Entwirklichung
alltäglicher und der Ontologisierung imaginärer

Welten keine Grenzen mehr gesetzt
waren, was schliesslich zum gesellschaftlichen

Trauma einer verlorenen Zukunft,
eines verwunschenen Endes geführt habe.

Trifft die Diagnose zu? Man kann es so
sehen. Wenn das Theater in den Siglos de

Oro zur herausragenden Gattung wurde,
vor allem dank den Dramen Calderons,
Lope de Vegas und Tirso de Molinas, so

kann man mit Gumbrecht folgern, dass in
jener Gesellschaft die vom Hof gelenkte
Verlagerung des Wirklichkeitsakzentes
von der realen Welt auf die Bühne den
Zweck verfolgte, den wirtschaftlichen und
politischen Niedergang der Weltmacht zu
verschleiern. Gumbrechts Analyse der
eineinhalb «Goldenen Jahrhunderte» zeigt
besonders eindrücklich, wie diese von
der herkömmlichen Literaturgeschichte
bis zur Starrheit kanonisierte Literatur in
einem neuen Licht erscheint, sobald man
die kommunikativen Rahmenbedingungen
einbezieht, die subtile Genese von Subjektivität

verfolgt und die stete Frage danach
stellt, welchen «Sitz im Leben» ein Text
damals einnahm. Indes, die dem
Literaturkenner wichtigen formalen Vorzüge der
damals so zahlreich entstandenen Texte —

Gumbrecht bezeichnet sie als «Strategien
kommunikativen Handelns» - werden bei
ihm nicht mehr immanent aus Stil und
Rhetorik, aus dem Wortgefüge also,
abgelesen, er will auch sie als Replik auf die
soziale und geschichtliche Situation deuten.

In eine solche kausale Einseitigkeit
wird man ihm nur zögernd folgen. In

Die vom Hof

gelenkte

Verlagerung des

Wirklichkeits-

akzentes

verfolgte den

Zweck, den

Niedergang der

Weltmacht zu

verschleiern.

der Tat lauert eine Dauergefahr für
Gumbrechts Ansatz in der selektiven
Verkürzung, mit der er die politische und
soziale Geschichte Spaniens zur Erklärung
des literarischen Geschehens heranzieht.
Seiner Willkür, d.h. der opportunen
Selektion seines Belegmaterials wird ein

zu weiter Spielraum gewährt. Zudem ergibt
sich aus solchem Bürsten wider den Strich
nicht immer ausgesprochen Neues. Den
Schelmenroman etwa sah die herkömmliche

Kritik schon immer als eine Geste

der Kompensation oder gar der Evasion.
Erfrischend neu als Kriterium erscheint

hingegen Gumbrechts Langzeitparadigma,
wonach sich seit Beginn des 16. Jahrhunderts

allmählich eine fortschreitende
Ausdifferenzierung der Literatur zu einem

eigenständigen sozialen Subsystem vollzog.
Besonders gut gelingt ihm dieser Nachweis

bei Cervantes und Lope de Vega,
deren Verzahnung mit der spanischen
Geschichte er durch geschicktes
Biographieren plausibel macht. Selbst Góngoras
kubistische Verschlüsselungen werden
darauf zurückgeführt, dass er auf die

Verpflichtung der Literatur, sich für das

Leben ausserhalb der Literatur zu
legitimieren, schlechterdings verzichtete.

Aufklärung oder vorweggenommene
Romantik

Wo solchermassen das Gold jener aurea
aetas mit einem neuen Stein geprüft und
deutlich relativiert wird, kann es beim
dezidiert aufklärerischen Gestus von
Gumbrechts Temperament nicht weiter
verwundern, dass er die anschliessende

Zeitstrecke zwischen 1700 und 1833 - so

weit spannt er den Raum für die
Aufklärung - ebenfalls umwertet. Er stellt die

Chronologie auf den Kopf und riskiert die

These, die spanische Aufklärung,
herkömmlich als in Spanien missratene Epoche

verkannt, sei eine vorweggenommene
Romantik. Auch in den nachkommenden
Epochen gelten für Gumbrechts intendierte

Beweisführung die Zeugnisse
literarisch unbedeutender Autoren viel,
wenn sie nur etwas über das Verhältnis

von Kunst und Leben aussagen. An
der Schwelle zum 20. Jahrhundert wird
dieses in Spanien besonders aufregend.
Gumbrecht referiert geradezu dramatisch

von der «Illusion der Desillusionierung»,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11 39



KULTUR SPANISCHE LITERATUR

die nach dem Kuba-Debakel (1898) die
spanischen Intellektuellen befiel. Für
Ganivet und Unamuno, für die ganze
«Generation von 98» war ein romantisches
Verhältnis zur Nationalgeschichte
kennzeichnend, genährt aus dem «Ekel vor
allen kollektiven Selbst-Lügen». Der Intel-
lektuellen-Diskuts nach 1900 wollte in
der Nation gleichzeitig eine «geschwundene

bessere Welt» und eine «zukünftige
bessere Welt» sehen. Der in der
herkömmlichen Literaturbetrachtung ohnehin

überschärzte, angeblich nach Identität
suchende Diskurs der «Generation von
98» - so Gumbrechts Hauptthese in
diesem an die 300 Seiten langen Kapitel -
beherrschte die intellektuelle Produktion
und Diskussion in Spanien bis hin zum
Ende des Bürgerkrieges, also allzulange.
Als Vorgeschichte zum «Tod von Kunst
und Literatur» im spanischen Bürgerkrieg
erzählt er - detailliert, ironisch und
gekonnt - die Biographie Unamunos. Kritische

Quintessenz dieser fünfzehn Textseiten

ist, dass die Individualitätsstilisierung
dieses Dichterphilosophen fatale Folgen
hatte: Sie «trug ganz erheblich zu einer fast
grotesken Überschätzung der politischen
Macht von Intellektuellen bei», zumal in der
Öffentlichkeit.

Ohne die «Generation von 27»

Noch expliziter als bisher gerät Gumbrecht
diese angebliche Literaturgeschichte in
den beiden letzten Kapiteln zu einem nur
mehr mentalitätsgeschichtlichen, eigentlich

zeitgeschichtlichen Traktat. Der
Durchbruch ästhetischer Modernität, der
in den 1920er Jahren und dank der damaligen

Lyrik zu einem zweiten «Goldenen
Zeitalter» führte, wird kaum erwähnt.
Den einzigen aus der berühmten «Generation

von 27» ausführlicher erwähnten
Dichter, Garcia Lorca, zitiert Gumbrecht
als Paradigma für die Todessehnsucht der
damaligen Intellektuellen. Unklar bleibt,
ob die Vergeblichkeit der heroischen

Widerstandshaltungen der republikanischen

Intellektuellen für Gumbrecht
Ursache oder Folge des sich 1936
entladenden Gewitters war. Die drastische
Nachdrücklichkeit, mit der die tristen
Tode von Antonio Machado, Garcia Lorca
und Miguel Hernandez auferzählt werden,

sind das makabre Geleit für den

Wie oft

wünschte man

sich, eine

Literaturgeschichte

wäre so

unterhaltsam zu lesen

wie diese.

Hohn, mit dem Gumbrecht die

Engagement-Rhetorik der republikanischen
Illusionisten blossstellt. Die Anteilnahme
des leidenschaftlich dahindiktierenden
Autors mündet am Ende dieses ausser
Kontrolle geratenen Kapitels in der

Feststellung, dass eine der universal-historischen

Dimensionen des Spanischen
Bürgerkriegs der Tod der Literaten sei. Er
meint damit «das tödliche Ende der vom

aufklärerischen Denken gehegten Illusion,
dass die Intellektuellen berufen und fähig
seien, über das Medium ihrer Diskurse,
über die <Literatur> also, eine bessere,

glücklichere oder sogar menschlichere Gesellschaft
herbeizuschreiben». Folgerichtig ist es Aufgabe

des letzten Kapitels (1939-1987),
den Prozess der Grossintellektuellen-Des-
illusionierung zu veranschaulichen.
Angesichts der Aufhebung spanischer
Geschichte und Kultur in der Normalität der
westlichen Welt, also weil das berühmte
«Spain is different» aus der Franco-Zeit
nicht mehr länger zutrifft, postuliert
Gumbrecht das Ende einer spezifisch
spanischen Literatur.

Nun entdeckt der Leser verdutzt, dass

er auf Seite 1057 angelangt ist, wo er doch
meinte in einer Nummer des «Spiegels»

geblättert zu haben... Diese Bemerkung
ist nicht als Kritik gemeint, denn wie oft
wünschte man sich, eine Literaturgeschichte

wate so unterhaltsam zu lesen wie
diese eine von Hans Ulrich Gumbrecht.
Auch altgediente Hispanisten werden hier
auf Zusammenhänge hingewiesen, an die
sie kaum je gedacht hatten. Fehlerfrei ist
das Werk beileibe nicht. Dass bei
ermüdender Diktierarbeir und einem intellektuell

so anspruchsvollen Diskurs mehr als

ein Lapsus passiert ist, wird nicht
überraschen. Der Autor hat wohl das Buch für
sich selber verfasst, um sich als

Literaturwissenschaftler - nach langem Umgang
mit Land und Leuten, mit Geschichte und
Literatur Spaniens - Klarheit zu verschaffen

über den Zusammenhang von
historischer Wirklichkeit und literarischen
Visionen. Am meisten bringt das Buch
vermutlich einem gebildeten, kulturhistorisch

interessierten Laien. Es scheint, als

wollte sich Hans Ulrich Gumbrecht damit
von der Hispanistik und aus Europa
verabschieden, um nun in Kalifornien neue
Horizonte und ein anderes Publikum ins

Visier ZU nehmen. Gustav Siebenmann

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11



KULTUR

Der Kampf gegen das Vergesset

Haft und Folter in Buchenwald, Kampfgegen den

Kommunismus, spanischer Kulturminister im Kabinett
Felipe Gonzales. Jorge Semprün, der scharfe Beobachter
der politischen und intellektuellen Entwicklung in
Europa hat sich literarisch dem Kampfgegen den Terror
der Ideologien verschrieben. Am 8. Oktober nahm er
den Friedenspreis des deutschen Buchhandels entgegen.

Viras bedeutet das Gedächtnis

im Schicksal des einzelnen Menschen,
gibt es eine Reflexion, die auch ein kollektives

Erinnern möglich machr? Wie kann
man diese Erinnerungsarbeit vorantreiben?
Wie verschafft man sich Klarheit über die
politischen Kräfte und Ideologien, die uns
in geschichtsträchtige Ereignisse oder
tragische Irrtümer hineintreiben? Lebenslang
hat sich Jorge Semprün mit diesen Fragen
beschäftigt. Das Werk dieses Schriftstellers

ist dem Kampf gegen das Vergessene
gewidmet, ein literarisches Œuvre, das aus
den Obsessionen der Erinnerung lebt, aus
der Reflexion über die Bedeutung des

Gedächtnisses.

«L'écriture ou la mort» — Das Schreiben
oder der Tod — lautete die alles entscheidende

Frage, der sich Semprün nach der
Rückkehr aus dem KZ und dem
Ausschluss aus der Kommunistischen Partei
gegenübersah. Er hat sich für die Literatur
entschieden - erst nach Ende seines intensiven

Engagements bei den spanischen
Kommunisten - und auch mit gehörigem

Abstand zu seinen Erfahrungen in
Buchenwald.

Vermittler deutscher Literatur
in Frankreich und Spanien

Semprün, 1923 als Sohn eines Ministers
und Botschafters der von Franco besiegten
Zweiten Republik geboren, ist
zweisprachig aufgewachsen. Seine Familie floh
während des Bürgerkriegs nach Frankreich.

In Paris besuchte er das Gymnasium
und die Universität. Und hier, als junger
Philosophiestudent, las er Karl Marx im
Original und trat der spanischen Exil-KP
bei. Wichtiger noch: Während des Krieges
schloss sich Semprün der französischen

Résistance an. 1943 wird der 20jährige
von der Gestapo verhaftet und nach
Buchenwald verschleppt. Die Erfahrung
von Haft und Folter in Buchenwald
verarbeitet Semprün erst in den sechziger
Jahren, 1964 in dem Roman «Die grosse
Reise» und 1980 in «Was für ein schöner

Sonntag». Jorge Semprün hatte Buchenwald

nur überleben können, weil ihn die
dort inhaftierten spanischen Kommunisten

unter ihre Fittiche nahmen. Sein

erster Roman — «Die grosse Reise» - schildert

den Transport von Frankreich quer
durch Deutschland in einem von Gefangenen

überfüllten Viehtransporter ins KZ
Buchenwald.

Am bekanntesten wurde dann freilich
erst der Roman «Was für ein schöner

Sonntag», dessen äusserer Rahmen ein

Sonntag im KZ Buchenwald auf dem

Ettersberg bildet, wo der französische
Sozialistenführer Léon Blum im Falkenhof
gefangengehalten wurde und 130 Jahre

zuvor Goethe mit Eckermann geistvolle
Unterredungen beim Spaziergang führte.
«Quel beau dimanche» - Fast alle seine
Bücher hat Semprün in französischer
Sprache geschrieben, vor allem deswegen,
weil seine Bücher unter Franco in Spanien
verboren waren.

Semprün gehörte in Buchenwald als

«Rotspanier» zu den «privilegierten»
Häftlingen. Bei der Schilderung der Lagerzeit
verzichtete er später weitgehend auf die

häufig strapazierten Bilder eines

allgegenwärtigen Schreckens. Das hing wohl
auch mit der Distanz der Jahre zusammen,
entsprach aber der Erzähltechnik
Semprüns, dessen Erinnerung sich wie
ein kompliziertes Wurzelwerk ausbreitet.
Seinem Buchenwald-Roman «Was für ein
schöner Sonntag» stellte Semprün einen

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11 41



KULTUR JORGE SEMPRÜN

Satz von Milan Kundera voran: «Der
Kampf des Menschen gegen die Macht
ist der Kampf der Erinnerung gegen das

Vergessen.» Dem Leser teilt sich die
gedrängte, bedrohliche Atmosphäre im Lager

ebenso mit wie der sarkastische Blick
des Erzählers, dem Goethes «Eiche am
Ettersberg» bei einem Ausbruchsversuch
einmal das Leben rettete. Überhaupt
Goethe - und die Nähe des klassischen
Weimar zu Buchenwald. Semprün kom-
mentiett diese absonderliche Nachbarschaft

ironisch und souverän, ohne irgendwelche

Aversionen gegenüber Deutschland
und den Deutschen durchblicken zu
lassen.

In Buchenwald hat Semprün Hegel
gelesen. Später wird er zu einem interessierten

Interpreten und Vermittler deutscher
Literatur in Frankreich und Spanien.

Der Film, das moderne Kino und die
Erzähltradition des Nouveau roman - beides

hat Semprün und sein literarisches
Schaffen nachhaltig beeinflusst. So
entwickeln sich seine Texte nicht linear,
vielmehr erscheinen sie wie zusammengefügt
aus Exkursen, Rückblenden und Vorwegnahmen

- ein Mosaik, das immer wieder
aufgebrochen wird auf verschiedenen
Zeitebenen, die sich überschneiden und
überlagern. So entsteht eine Parallelität
des Ungleichzeitigen, ein dialektischer
Diskurs, der neue Erzähleinheiten erzeugt,
neue Themenkreise, die unmerklich inein-
anderübergehen. Diese assoziative
Erzähltechnik erinnert an Claude Simon, jenen
bedeutenden Protagonisten des Nouveau

roman, der vor einigen Jahren mit dem
Nobelpreis ausgezeichnet wurde.

Von der Pasionaria verdammt

Die qualmenden Schornsteine des

Krematoriums in Buchenwald waren die erste
Erfahrung historischer Greuel, die Semprün

in eigenem Erleben kennengelernt
hatte. Die Fabrikation der Unmenschlichkeit

hat er in einem erzählerischen Prozess

vorgeführt, voll von philosophischen und
kulturellen Reminiszenzen und Anspielungen.

Buchenwald und die Erinnerung —

auch ein Stück Selbstvergewisserung.
Semprün schliesst sich der im Untergrund
operierenden spanischen KP an und wird
einer ihrer führenden Funktionäre. Unter
dem Namen Federico Sanchez ist er

«Für mich gibt
es kein unschuldiges

Gedächtnis

mehr...»

einige Jahre hindurch der von der Polizei
Francos meistgesuchte Mann. Er leitet die
Aktivitäten der gegen den Diktator
operierenden KP-Zellen. Damals lebte er in
einer kleinen Wohnung in einer
hässlichen Strasse neben dem düsteren
Frauengefängnis von Madrid. Als Untergrundchef

besass er einen legendären Ruf, aber
die Partei schickt ihn 1962 ins Ausland,
nach Frankreich. Sein Nachfolger in Madrid,

Julian Grimau, wird wenige Monate
später durch Verrat eines Genossen

von Francos Polizei aufgespürt und in
Carabanchel bei Madrid hingerichtet.
Semprün schreibt - nun in Spanisch - die

«Autobiographie von Federico Sanchez».

Das Buch ist in erster Hinsicht eine

Abrechnung mit der Kommunistischen
Partei Spaniens und dem späteren Euro-
Kommunisten Santiago Carillo. In dem
halbdokumentarischen Text geht es aber
auch um menschliche Grösse und
Irrtümer kommunistischer Idealisten, wobei
klar wird, dass der Autor dem
marxistischen Gedankengut inzwischen längst

entsagt hat. Die Verbrechen der
Stalinisten, das Gulag-System, aber auch der

Terror, dem sich der einzelne durch die
Partei ausgesetzt sah —, das war die zweite

Erfahrung Semprüns. Sie führte zum
Bruch mit der spanischen KP und zu
seinem Ausschluss, den die legendäre
Pasionaria höchstpersönlich als

Parteipräsidentin verfügte. Der Gehasste hatte
es in der Tat gewagt, demokratische
Reformen zu verlangen, wie sie erst Jahre

später - etwa in Prag - zum Allgemeingut
der Reformkommunisten werden sollten.
Semprün wird später konstatieren: «Für
mich gibt es kein unschuldiges Gedächtnis
mehr... »

Der politische Aktivist Semprün - und
der Schriftsteller und philosophische
Essayist, beides gehört zusammen. Semprün
hat sich immer als Intellektueller begriffen,

dem die politische Aktivität vorgegeben

ist, gerade hier aber musste es auch

zum Streit mit der Partei kommen, die
den Intellektuellen traditionell als

kleinbürgerlichen Randständler abtat.

Schonungslose Selbstkritik

Jorge Semprün — in seiner Laufbahn nicht
weit entfernt von einem Mann wie André
Malraux — trennt sich von dieser Partei.

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11



KULTUR JORGE SEMPRÜN

Jorge Semprün.
¦ Algarabia oder Die

neuen Geheimnisse

von Paris-. Roman.

Suhrkamp. Frankfurt
am Main 1989.

Seine Selbstkritik ist schonungslos, den
Personenkult in der KP stellt er öffentlich
an den Pranger, er kritisiert den unsinnigen

Kadavergehorsam und die skrupellose
Machtausübung des Apparats. Es sind
Jahre, in denen Semprün seine Leidenschaft

für das Kino neu entdeckt. Er
schreibt die Drehbücher für so
weltberühmte Filmwerke wie «Der Krieg ist
aus» oder «Z», für Gostas Gavras «Das
Geständnis» und für Yves Boissets «Das
Attentat». Immer wieder kommt dabei ein
zentrales Thema Semprüns in den Vordergrund:

die blinde Gläubigkeit des
Idealisten, der zum Mitschuldigen an den
Greuel der Epoche wird. Entscheidend
aber bleibt die Erfahrung des persönlichen
Erlebens. In «Der zweite Tod des Ramon
Mercader» beeindruckt die vielschichtige
Romanstruktur, auch die Zusammenführung

von Spionageroman und Nouveau-
roman-Technik. All dies gewürzt mit einer
scharfen Polemik, die mit den alten
Genossen, aber auch mit den eigenen
alten Anschauungen abrechnet. Semprün -
der Konvertit, der sich seiner eigenen
Mitverantwortung für das Funktionieren
eines menschenverachtenden Systems
immer bewusst bleibt. Aber auch ein
Moralist, dem das Fatale modernen
Fortschrittglaubens leidenschaftliche Kritik
abverlangt. So etwa 1981 in dem Roman
«Algarabia oder Die neuen Geheimnisse
von Paris» oder zuletzt in dem
Terrorismus-Roman «Netschajew kehrt zurück»,
eine scharfzüngige Absage an revolutionäre

Ideologien und zugleich ein beredtes
Plädoyer für die Sache der Demokratie.
Auch in diesem Buch nahm Semprün
wiederum Bezug auf Vorfälle, die aktuell
waren, erst einige Jahre zurücklagen,
wiederum also ein Stück Reflexion,
Gedächtnisarbeit, ein «Exorzismus der

Erinnerung», wie es in einer Kritik hiess.

1988 wurde Semprün von seinem
Freund Felipe Gonzales als Kulturminister

ins Kabinett berufen. Damals sagte
der spanische Premier zu ihm: «Wenn

dann bei Deiner ersten offiziellen Reise

Guardia-Civil-Polizisten vor Federico Sanchez

strammstehen, dann weisst Du, was
sich in diesem Land geändert hat und was

Deine Anwesenheit im Ministerrat bedeutet.»

Semprün hat es knapp drei Jahre auf diesem

Posten gehalten. Sein Ausscheiden aus

der Regierung Gonzales hing wohl auch

mit seiner Kritik am Partei-Establishement
der regierenden Linken zusammen. Der
grossbürgerliche Intellektuelle, der ehemalige

Kommunist aus gutem Hause hatte
sich zum fortschrittlichen Liberalen
gewandelt, der sich nicht mehr in irgendein
Korsett geistiger oder politischer
Bevormundung zwängen lassen wollte. Zugleich
war er zum scharfen Beobachter der politischen

und intellektuellen Entwicklungen
in Europa geworden - ein international
geachteter Romancier, der sich ganz dem

Kampf gegen den Terror der Ideologien
verschrieben hat. Die kurzen Jahre als

amtierender Politiker beschreibt Semprün in
seinem jüngsten Buch «Federico Sanchez

verabschiedet sich», ein Buch, das weniger
durch literarische Brillanz besticht als

durch die Vielzahl von Informationen und
Analysen der innerspanischen Entwicklung
nach dem Übergang von der Diktatur zur
Demokratie. Auch hier wiederum Polemik
und Emotion in einem häufig riskanten
Balance-Akt, aber anregend und spannend
bis zur letzten Seite. Was an Semprüns
Texten fesselt, ist seine mutige Darstellung
von Ereignissen und historischen
Vorkommnissen, die das Bild Europas heute
ausmachen. Und es ist zugleich seine
Teilhabe an diesem Geschehen, das dem
literarischen Schaffen dieses Autors Authentizität

verleiht.
Wolf Scheller

SPLITTER

Und zittert. Bürger, wenn eure Regierung bestimmte

Mitglieder der Gemeinschaft als asozial bezeichnet!

Jorge Semprün, -Algarabia oder Die neuen Geheimnisse

von Paris-. Roman. Suhrkamp. Frankfurt am

Main 1989. S.259

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11 43



Kl ITI K

Verlorene Kindheit
«Memory» - Alexander Häussers bemerkenswerter Roman
über Jugenderziehung nach 1945

Opfer der Nationalsozialisten waren auch Menschen,

die, ohne verfolgt zu werden, ein scheinbar
«normales» Leben führten. In seinem ersten Roman
schreibt der junge deutsche Autor über die Last
ihres Leids im Leben ihrer Kinder.

Alexander Hausser.
• Memory-. Roman.

S. Fischer. Collection
S. Fischer. Band 79.

Frankfurt am Main 1994.

Alice Miller legt in

diesem Herbst eine
Um- und Fortschreibung

ihres Buches vor. Es

trägt den Titel -Das
Drama des begabten

Kindes und die Suche

nach dem wahren

Selbst-. Eine Um- und

Fortschreibung.
Suhrkamp. Frankfurt

am Main 1994.

Oeit den siebziger Jahren
ist die Entdeckung junger Menschen
in Deutschland und Österreich, dass

die Eltern ihnen ihre Lebensgeschichte,
nicht selten ihre Täterschaft in der
Nazizeit, verschwiegen haben, Gegenstand
literarischer Trauerarbeit. Diese Autoren
schrieben, weil sie sich um die elterliche
Identität und somit um einen wesentlichen

Teil der eigenen betrogen fühlten.
Mit seinem ersten Roman «Memory» fügt
der 34jährige deutsche Autor Alexander
Hausser, der 1991 in Walter Jens' Band
«Schreibschule» mit der Erzählung «Der
Srammhalter» auffiel, eine wichtige Facette
hinzu: die der Übertragung des Leids in
der Erziehung der Kinder nach 1945. Im
Mittelpunkt von «Memory» stehen zwei
Menschen, die weder zu den Tätern noch

zu den Millionen von den Nazis Verfolgter
und Umgebrachter zählten, sondern als

junge Menschen durch das Regime
seelisch beschädigt wurden. Noch Anfang der

neunziger Jahre spüren zwischen 30 und
45 Jahre alte Menschen in Deutschland
schmerzhaft die Folgen ihrer Erziehung
durch Eltern, die unter dem Trauma von
Zwängen und Entbehrungen litten, denen
sie unter dem Naziregime ausgesetzt
waren. Die Zürcher Psychoanalytikerin Alice
Miller hat diese Kontinuität in ihrer 1979
erschienenen Studie «Das Drama des

begabten Kindes» so bewertet: Diese Eltern
erwarteten nicht selten von ihren Kindern
eine Kompensation für die erlittenen
Entbehrungen, indem sie von ihnen unbewusst

immer wieder forderten, Mutter
und Vater nicht zu enttäuschen. Das Kind
habe sich mit der Zeit ganz darauf
eingerichtet, eigene Wünsche zurückgestellt
und sei, dem elterlichen Willen gemäss,
«vernünftig» gewesen. Alexander Häussers

autobiographische Züge tragender Ich-
Erzähler ist ein «begabtes» Kind, dessen

permanentes Bemühen, herauszufinden,
wie es der Mutter recht zu machen sei,

jetzt im Alter von dreissig Jahren einen
chronischen Erschöpfungszustand zur
Folge hat. Der nimmt dem Dreissigjährigen

nach dem Universitätsstudium die
intellektuelle Spannktaft und die Fähigkeit
dem Leben die Stirn zu bieten. Lustlos
verkauft et CDs in einem Musikgeschäft,
pendelt ziellos hin und her zwischen seiner

schwäbischen Heimat und Hamburg,
wo er studiert hat, immer auf der Suche
nach Vergangenem, immer auch auf den

Spuren seiner Frau Ingrid, die zu einer
weiteren beruflichen Ausbildung nach

England gefahren ist, «weil wir ja doch

keine Kinder haben werden».

Ein Eheproblem unserer Zeit? Vielleicht,
doch gibt sich Häussers Alter-Ego damit
nicht zufrieden. Er sucht nach den Gründen

und findet sie auch: in seiner Kindheit.

Intensive, von seinem Psychoanalytiker

gelenkte Erinnerungsarbeit und die

Erzählungen von Onkel Heinrich bringen
tragische Begebenheiten im Leben seiner
Eltern an den Tag, die den Kindern
gegenüber verschwiegen wurden: Als junger,
unverheirateter Mann gehörte der Vater

zu Hitlers Besatzungsarmee in Norwegen.
Er war bereit zu desertieren, um Eva, seine

norwegische Geliebte, vor der gerichtlichen

Verurteilung als Kollaborateurin zu

retten, wurde aber von einem norwegischen

Freund überredet, es nicht zu tun.
Seit Kriegsende ist er ohne Nachricht von
ihr. Beim Tod des Vaters findet die Familie

des Ich-Erzählers Evas Bild und viel
Geld in dessen persönlichen Sachen -
stumme Zeugen eines Dramas, das über

Jahrzehnte unausgesprochen blieb. Unsäg-

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11



KULTUR KINDHEIT

lieh, nie zur Sprache gekommen, ist auch,
was die Mutter erlebt hat. Von einer Tante
erfährt der Ich-Erzähler, dass die Mutter,
kaum 15 Jahre alt, das behinderte Kind
eines Paares betreuen musste, das sich,
der Wahnvorstellung der Nazis von der
Existenz minderwertigen Lebens hörig,
vor den ungelenken Bewegungen des Kindes

ekelte.

Zurückgespulter Lebensfilm

Bild für Bild erstehen die Impressionen
der Kindheit neu: der freudlose, graue, im
Zeichen steten Sparens stehende,
kleinbürgerliche Alltag in der schwäbischen
Provinzstadt, das selbstgebastelte, aber
leere Schmuckkästchen etwa, das Vater
Mutter schenkt, der Nervenzusammenbruch

der Schwester, der man das Schminken

verbietet, die unvergessene Schülerliebe

Marion, die Angst der Geschwister,
das Schweigen der Eltern mit ihren Fragen
aufzubrechen. Es sind Bilder des

unterschwelligen Zwangs und des Nicht-zu-ein-
ander-finden-Könnens. Traumata, für die
es eine Erklärung gibt: das Lebensdrama
der Eltern har als Enttäuschung und
Freudlosigkeit in der kindlichen Existenz
seine Spur hinterlassen. Und wie im
Kinderspiel «Memory» entdeckt der junge
Mann jene Bilder ein zweites Mal wieder:
vor allem das der Angst vor der Nähe zu
Ingrid, seiner Frau.

Erinnertes und aktuelle
Bestandesaufnahmen seiner Ehe schiebt der Autor
collagenartig ineinander. Frühere und
heutige Verhaltensweisen gleichen sich.
Kommunikationsformen mit der Mutter
werden zum Modell des Ich-Erzählers, mit
dem et sich später auch, ohne es zu wollen,

gegenüber Frauen auf Distanz hält.
Der Ich-Erzähler erkennt seine eigene Tragik:

Mühevoll war es in seiner Kindheit,
die Zuneigung der Mutter immer wieder
neu zu gewinnen, ihr zu gefallen. Zugleich
durfte er ihr seinen Liebesanspruch nicht
zu offen zeigen, denn das konnte sie

überfordern, etwa, wenn er krank war und
seine Schwester ihn pflegen musste. Un-
aushaltbar anstrengend muss diese Spannung,

zu der das Kind gezwungen wurde,

gewesen sein. Jetzt ist seine Lebensenergie
verbraucht. Gegenüber der sich ihm
immer wieder entziehenden Ingrid
positioniert er sich deshalb so: «Ich werde mich

-
w*

«
¦ .*

Alexander Hausser.
1960 in Reutlingen

geboren, studierte in

Tübingen und lebt in

Hamburg. -Memory- ist
sein erstes Buch.

Foto: Peter Peitsch

um sie bemühen, aber so, als brauche ich sie

nicht — das wird ihr gefallen. »

Die Unfähigkeit zu trauern

«Niemand hat bekommen, was er wollte»,

trösten sich die älteren Menschen in
Häussers Buch und damit ist zweifellos
das Bewusstsein der Kriegsgeneration
gemeint, eine lost generation zu sein. Ein
willkommener Trost für grosse Teile der
deutschen Nachkriegsgesellschaft auch,

um keine Trauerarbeit leisten zu müssen,
weder für die Millionen Opfer des

Naziterrors, noch für die in jener Zeit
erfahrenen persönlichen Kränkungen.
Dafür gab die dumpfe Betriebsamkeit des

wirtschaftlichen Wiederaufbaus in
Westdeutschland keinen Raum. Alexander
Hausser webt feine Verbindungen
zwischen diesem moralischen Defizit und
dem Labyrinth seines stillen, aber höchst
intensiven Familiendramas. Mit einer in
vielen Varianten benutzten Technik, in
Nebensätzen und Andeutungen, gleichsam

en passant, die Dinge transparent
zu machen, bringt er die spezifisch
bundesdeutschen Zusammenhänge zwischen
Wirtschaftswunder und der historischen

Hypothek des Nationalsozialismus auf
den Punkt: Dessen Opfer, soweit sie

überlebten, hatten in Zeiten des Wirtschaftswunders

keinen Erfolg. Alexander Hausser
öffnet die grossen und kleinen Wunden
einer Kindheit und Jugend in lakonischer
Sprache, ohne Pathos, mit der Selbstkontrolle

desjenigen, der seine Trauerarbeit
abgeschlossen hat. Wie der Sohn in Peter
Weiss' «Abschied von den Eltern», dem
1961 erschienenen wohl wichtigsten Ver-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11 45



KULTUR KINDHEIT

such der deutschen Nachkriegsliteratur ins Erzählen glatt und geordnet von der
gelebtes Leiden an den Eltern in Sprache Hand geht. Dieser Eindruck wird jedoch
zu verwandeln, hat Häussers Alter-Ego das zerstört, wenn im Laufe des Romans
Wesen von Vater und Mutter nach deren immer öfter der klassische Rollentausch
Tod erfasst und sich von deren Einfluss vollzogen wird und der Ich-Erzähler
frei gemacht. «Wer Überstandenes erzählt», den Psychoanalytiker analysiert. Darin ist
glaubt der nach dem Tod seines Sohnes weniger eine kritische Auseinandersetzung
seine Lebensgeschichte erzählende Denk- mit der Analysearbeit zu sehen, als der

malpfleger Lorenz Hatt in Markus Wer- Ausdruck von Ratlosigkeit des Patienten
ners Roman «Bis bald» (1992), «der über- darüber, wie die Neuorganisation des

steht das Überstandene zum zweiten Mal Lebens, die auf den Analysebefunden auf-
und fühlt sich munter». So scheint es auch baut, auszusehen habe. Von Munterkeit
in «Memory» zu sein. Indiz dafür könnte kann letztlich doch nicht die Rede sein,
sein, dass der Übergang aus der psycho- denn mit dieser Frage bleibt Hausser am
analytisch initiierten Erinnerungsarbeit Ende allein.° Michael Wirth

SPLITTER

Seelenzettel

Verschleppte Krankheit
Kindheit, irgendwann später
ins Hospital, ins Sanatorium.

Trost aus den Photographien,
den alten Briefen, aufgeschnürt.

Taubenschläge.
aus denen flattert's auf
wirr vor die Augen.

Seelenzettel, Krebsgeschwür,
ausgeschnitten, nichts vergangen.

Hans Georg Bulla. -Kindheit und Kreide-. Gedichte.

Suhrkamp. Frankfurt am Main 1986. S.52

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1 1



KULTUR

Grete Lubbe-Grothues,

geboren 1926. studierte
Germanistik und

Philosophie in Münster und

Freiburg i. Br. Acht

Jahre Lehrtätigkeit am

Gymnasium. Publikationen

in Büchern und

Fachzeitschriften.
Vorträge. Seit dem

Wintersemester 1983/84
wiederholt Dozentin an

der Volkshochsschule

Zürich. Kurs: -Gedichte

lesen-. Die Redaktion

der -Schweizer Monatshefte-

dankt dem Lyriker
Clemens Umbricht

(St. Gallen) für den

kurzen Einführungstext.

«Esbahn Uhahn Alster Spree»
Lauf, Spiel und Irritation in drei Gedichten von Ulla Hahn

Lust am Spiel kennzeichnet Ulla Hahns Gedichte,
ironische Anspielungen und die Verbindung von
Althergebrachtem mit Neuem. Immer wieder ist es das

Thema Liebe, mit dem die Autorin mit poetischer
List, zur Freude ihrer Lnterpretin, umgeht.

^Uanke ich brauche keine

neuen I Formen ich stehe aufI festen Verses-

füssen», heisst es in Ulla Hahns Gedicht
«Ars poetica» — und man weiss schon nach
diesen Zeilen, dass diese Füsse auch tanzen

können, und zwar «Herz über Kopf»,
nach dem Titel ihres ersten, 1981 erschienenen

Gedichtbandes. Der spielerische
Ernst, der diese Gedichte auszeichnet,
verlockt auch die Leserin, den Leser zu
(Gedanken-)Spielen. Ulla Hahns Spiel ist

zwingend, ihre Assoziationen und
Lautfolgen seiltänzerisch genau. Kein Tanz um
eine leere Mitte und schon gar nicht
Umschlagplatz für das Ungefähre und
Austauschbare einer universellen Verfügbarkeit

- die Gedichte der Ulla Hahn
schöpfen aus dem Zentrum einer
Befindlichkeit. Das Spiel mit dem Spiel der Liebe

prägt wie wenig anderes ihr Schreiben,
auch da, wo sie das Private zum notwendig
Öffentlichen erklärt. Hahns Gedichte
bleiben - im Spiel - verbindlich: gegen die

Vereinnahmung des Spiels durch eine Vielheit

von Regellosigkeiten. Das Spielerische
an Ulla Hahns Gedichten fordert immer
wieder zur Interpretation heraus. Auch sie

ist ein Spiel und der Ernsthaftigkeit ihrer
Vorgabe, drei Gedichten aus den Büchern
«Spielende» (1983) und «Freudenfeuer»

(1985), in nichts nachstehend.

CU.

Katzenmahlzeit

Alles ist in Roma essbar

Artischocken schwarzes Schaf
Ciceroni Chips Cypressen
Rosmarin Maroni

Alles ist in Rom vergessbar
Esbahn Uhahn Alster Spree
Villen Pillen Brillenträger
Papa Papperlap

Alles ist vergessbar essbar

Colosseum Marzipan
Minestrone Mama Mia
Dolce Duce Du

Pfote mit Krallen

Vergnügen an den Lautspielen ist die erste

Wirkung des Gedichts. Drei Viertel der
Verse bestehen aus Einzelwörtern, die vor
allem durch Lautsymmetrien und -Variationen

verbunden sind. Die heterogenen
Bedeutungen, die in der raschen Folge

nur flüchtig wahrgenommen werden,
haben Witz durch unverhofften Kontrast
(Esbahn Uhahn) oder unverhoffte Nähe

schock. schwarzes Schaf). Im
melodischen «Rosmarin Maroni» besteht das

zweite Wort ganz aus verstellten Lauten
des ersten. Mit «Papa Papperlap» ist ein
altes Kinderlautwort durch Umstellung
keck erneuert. Die weichen Klänge des

Schlussverses [doltschedutschedu]
streicheln Gehör und Gemüt als eine sanfte
Glossolalie.

Nur die erste Zeile jeder Strophe hat
einen Satz. «Alles ist in Roma essbar» stützt
die Vermutung, es handle sich um
Nonsenspoesie, deren Zweck im Lautspiel
selber liegt. Auch zwischen den

stropheneinleitenden Versen herrschen
Lautbeziehungen. Der Anfangssatz wird jeweils
nur ein wenig variiert. Die zweite Version
reimt auf die erste; die dritte vereint beide
Reimworte im Binnen-Echoreim. Je dürftiger

die Aussagen, desto auffälliger wird
in ihrer Reihung der emotionale
Ausdruck. Das im trochäischen Schritt
wiederholte «Alles ist...» hat etwas Fatalistisches,

und ein «vergessbar», dem trivial
«essbar» nachklappert, lautet geradezu
wegwerfend. Diese Sprachgeste irritiert
das Lautvergnügen und weckt das Interesse,

die Emotion und ihre Gründe zu ver-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11 47



KL LTUR ULLA HAHN

stehen. AU die isolierten Wörter haben
ihre Bedeutung; steckt in deren Konstellation

doch eine bestimmte Meinung?
Was in der ersten Strophe aufgezählt

wird, ist zum grösseren Teil sowohl essbar
als mit Rom assoziierbar. «Schwarzes

Schaf» ist allerdings vorwiegend metaphorisch

und insoweit nicht essbar; «Ciceroni»
und «Cypressen» sind nicht essbar, aber
italienisch. Von metaphorischen Möglichkeiten

vorläufig abgesehen, beherrscht
ROMA die Strophe mehr nach dem
Laut als nach der Bedeutung; der letzte
Vers umspielt dreifach diesen Namen:
ROsMArin MA ROni.

In der zweiten Strophe sind unter
«vergessbar., zunächst Grossstädte in Deutschland

angedeutet: «Esbahn Alster Spree».
Dazwischen sitzt, wie ein Druckfehler von
Ubahn, ein Kürzel des Autorinnennamens.

Mit der folgenden Reihe «Villen
Pillen Brillenträger» rritt «Uhahn» in ka-

tegoriale Beziehung zu «Brillenträger»: es

sind die einzigen Bezeichnungen für
Menschen, einen weiblichen und einen
männlichen. Die übrigen Ortsangaben und
Sachbezeichnungen fügen sich leicht zu
Stichworten einer intimen Geschichte, die
«in Rom vergessbar» sein soll. So ist es

kaum der römische Seelenführer, sondern
eine andere väterliche Autorität, der das

«Papperlap» über den Mund fährt. Nicht
nur «Papa», auch «Mama» kommt vor: in
dem Ausruf oder Seufzer, der die Aufzählung

in der dritten Strophe abschliesst.
Dort läuft über Gegensätzliches (mächtig

/ nichtig, zuckrig / salzig) eine M-An-
lautreihe zu auf jenen überdrüssigen
gereizten, wütenden oder klagende
Katzenlaut «Mama Mia». Der letzte Vers ist
süss-böse Anrede. Ein Führer in
Liebesdingen, so angesprochen, muss ein
feministisches «Faschist!» mithören.

Klar ist nun auch für die erste Strophe,
dass «essbar» zur Liebesmetaphorik und zu
den leicht verächtlichen Varianten dieses

Bildfeldes gehört. Auf diesem Hintergrund

rücken «schwarzes Schaf» und
«Ciceroni» in eine Kategorie. Die billige
Instant-Nahrung und der (italienisch
anlautende) Trauerbaum bilden ironischen
Kontext.

Es geht nicht um ROMA (wie P.

Demetz meint), sondern um AMOR. Die
schönen Zeiten einer Liebe sind vorbei;
die Epistel der Schreiberin aus Rom lässt

den ehemaligen Partner wissen, dass sie

mit Fremdenführern (im Plural) vorliebnimmt.

Hintet demonstrativer
Geringschätzung und Selbstspott verbergen sich

Enttäuschung und Kummer.
Alle Lautspiele sind neu ins Recht

gesetzt als Ausdruck gemischter Empfindungen

in solcher Situation. In Metathesen
(Roma-Amor) hat sich das tiefere Gefühl
verborgen. Leichtfertig geht das «Ci
Chi Cy» (Tschitschitschi) darüber hin.
Trotzig wischt das «Papa Papperlap» weise

Sprüche weg. Und der Hieb der Anrede
(«Duce») steckt in einer sehnsüchtig-zärtlichen

Silbenreihe. Welches der

widersprüchlichen Gefühle im zielenden «Du»

dominiert, bleibt der Intonation des

Lesers überlassen.

Verwünschte Erlösung

Auftritt das Paar sehr gross
sehr klein mitten ins Leben
Soeben hing er noch zu Pferd
im Buschwerk sie wusch
Wäsche im Bach an der anderen
Wand. Seine Hand greift
tagsüber ins Leere fällt
jetzt aus dem Rahmen ihr
um den Hals: Verschossene Leiber

aus Samt und Seide

bis dass der Tag erwacht. Dann
verschwinden sie wieder
in ihrem Gobelin. Jeder
in seinem.

Bitterer Scherz

In diesem Gedicht, das in fast jeder Zeile
irritiert oder überrascht, geht es um ein

merkwürdiges «Paar». Die erste Zeile
präsentiert es wie in festlicher Gesellschaft:

«Auftritt das Paar sehr gross». Das vorangestellte

Verb, beide Silben betont, pointiert
das aktuelle In-Erscheinung-treten und
bewirkt mit dem nachfolgenden «sehr

gross» eine Aura von Bewunderung. Doch
mit «sehr klein» widerspricht die 2. Zeile;
sie stuft den grossen Auftritt zurück in
Hinsicht aufs «Leben», wodurch er nun
etwas theaterhaft wirkt. Was der emphatische

Ausdruck «mitten ins Leben» meinen
könnte, bleibt zunächst offen; das Echo
«Soeben» lenkt ab. Mit dem unvermuteten
Reim springt die Vorstellung kurze Zeit

48 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT



KULTUR ULLA HAHN

zurück und in einen anderen Raum:
«Soeben hing er noch zu Pferd I ...». Hing?
Die Ergänzung im 4. Vers beschwichtigt
das Befremden (ein Reiter kann im Buschwerk

hängen bleiben), und ohne Pause leitet

ein neuer Gleichklang über die
Satzschwelle: er «im Busch — sie wusch».

Zwischen den Partnern klärt sich in Zeile
5 ein soziales Verhältnis niederer Minne
heraus: er hoch zu Ross, sie mit der «Wäsche

am Bach an der anderen» - nein, nicht
«Seite», sondern «Wand». Von dem
Verdacht, die ganze Szene sei nur ein Bild,
lenkt mit raschem Binnenreim eine
lebendig-aktive Geste ab: «Wand. Seine Hand
greift». Doch die Zeilenbrüche führen irre.
Die aktuelle Bewegung der Hand erstarrt
mit dem durativen «tagsüber», löst sich
wieder mit «fällt», und von «jetzt» an wird
das Paar lebendig. Im Kontrast der parallelen

Zeilenbrüche — «greift I tagsüber —

fällt Ijetzt» bedeutet «jetzt»: nachts. In der
folgenden Nachtszene ist alles doppeldeutig.

Die Redensart «aus dem Rahmen

fallen» gilt so buchstäblich wie metaphorisch:

die Figuren treten leibhaft aus dem
Rahmen und falien als Er und Sie aus
ihren sozialen Rollen. Die Leiber sind, je
nachdem, materialiter «aus Samt und
Seide» oder befreit «aus Samt und Seide»

ihres gesellschaftlichen Auftritts. In
«verschossen» ist der textile Sinn so deutlich
wie der erotische.

Die 11. Zeile, wie aus einer Ballade
zitiert, kündigt das Ende des nächtlichen

Lebens an, und das «Dann» vor
dem Zeilenbruch spannt die Erwartung
(«... verschwinden sie wieder»). Erst in der
13. Zeile fällt, in einer überraschenden

Ergänzung, das klärende Stichwort «Gobelin».

Von der 3. Zeile («hing») bis zur letzten

sind es also Wandteppichfiguren, die
nachts Paargeschichten der Volksdichtung
lebendig treiben. Die Schlusszeile zeigt,
mit einer letzten Pointe, das Paar getrennt
(«Jeder I in seinem»).

Wie aber passt dazu der gemeinsame
Auftritt am Anfang und die Ortsbestimmung

«mitten ins Leben»? Beide
Unstimmigkeiten zwingen zu weiterer Deutung.

Die poetische Bildteppichphantasie hat
natürlich - wie die Märchen, von denen
sie einige Motive nutzt - ihre Lebensbedeutung:

sie zeigt eine zwischenmenschliche

Konstellation. Gerade in ihrem
Doppelleben sind die Gobelinfiguren

Metaphern für das Tag- und Nachtleben
eines heimlichen Liebespaares. Die Partner

sind - seltene Auftritte (auf Podium
oder Bühne) ausgenommen - in je eigene
Umgebungen und verschiedene Geltungsränge

eingebunden. Nur nachts entschlüpfen

sie den Bindungen und überlassen sich
leidenschaftlichem Zusammensein. - Ist
dies das wirkliche «Leben», an dem gemessen

der grosse Auftritt klein erscheint?
Das originelle Gedicht vollzieht eine

fühlbare Bewertung ohne ein einziges
Gefühlswort. Die textile Bedeutung von
«verschossen» beeinträchtigt die Frische der
Leidenschaft. Die Betonung der «Leiber»

lässt eine irritierte Seele vermuten, det die

Spaltung nicht bekommt. Eine befreiende

Belebung, die mit dem Tagesglockenschlag
immer wieder zunichte wird («Dann I
verschwinden sie wieder»), erscheint zuletzt
als Spuk.

In der ironischen Zeichnung des Paares

verbirgt das scherzhafte Gedicht den
emotionalen Ernst einer Liebessituation, deren

erlebte Ambivalenz der affektive Titel
präzis zum Ausdruck bringt: verwünschte

Erlösung!

Guckkastengedicht

Da fliesst ein Bach
da blüht ein Baum
da saust Gebraus

und aus
der Traum geht
weiter steht ein
Haus Rauch steigt
undfein
verneigt der Herr
sich vor den

Damen. Amen.

Aus und Amen

Wer «auf festen Versesfüssen» steht, kann
ausdrucksvoll stolpern. Ulla Hahn gibt
mit diesem amüsanten Gedichtchen eine
Probe davon.

Rhythmus und Reime sind zu Beginn
wie die Sätze einfach geordnet. Das Vers-

mass tritt in den einsilbigen Wörtern wie
vom Metronom geschlagen hervor: tatäm
tatäm / tatäm tatäm. Vierfache Alliteration

und dreifacher Binnenreim geben
dem kurzen Versschritt sicheren Schwung.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11 49



KULTUR ULLA HAHN

Um so plötzlicher stockt er nach «aus»
mitten im 4. Vers. Die rhythmische Pause

ist als Schreck fühlbar, wenn die Worte,
die das Quartett reimend gerundet hätten,
wie verloren in der neuen Zeile nachkommen:

«und aus — I der Traum».
Aber ein neuer Satz beginnt: «der

Traum geht» und zugleich beginnt eine

Sequenz, in der Satz- und Versbetonung sich

gegenseitig verunsichern und die Reime
flottieren. Dabei drängen sich folgende
Bedeutungen ineinander:

ergänzen. Da «saust Gebraus» nicht etwa
von einem Mühlrad. Die unbestimmtdynamische

Formel enthält die
sprichwörtliche Redensart vom «Leben in Saus

und Braus» und evoziert üppig bestellte
Tische, gefüllte Gläser, erhöhte

Stimmung, erotisches Feuerwerk, kurz:
ausgelassenen Lebensgenuss. Das gehört zur
ersten Phase der Geschichte. Die letzte

zeigt einige Personen der Handlung in
etwas späterer Momentaufnahme. Der Herr

verneigt sich konventionell vor den Da-

der Traum geht (Die vorige Szene war ein Traum.)
Traum geht / weiter (Veränderung, immer noch Traum)

geht / weiter sréht (Bewegung und Stillstand)
weiter steht ein / Haus (neue Szene)
Haus Räüch steigt (Hinweis auf Feuer)

Danach stellt sich mit der Übereinstimmung

von Vers- und Satzbetonung wieder
Eindeutigkeit her. Die Kurzzeile «und
fein» intoniert den Rhythmus, der mit
«und aus» abgebrochen war. Vers 8 gehört
zum Schlussbild, der Grussgeste des Herrn
vor den Damen. Wieder verklammern
verrutschte Reime die Versgruppen. Die
letzte bleibt im alternierenden Schritt, der
aber fallend endet: tarma tamta.

Es sind genau die mittleren drei Verse,
die formal den Übergang vom Anfangs-
zum Schlussbild vorführen. Ein materiaies
Detail zeigt den Bildwechsel sozusagen
optisch: «steht ein Haus» sollte eigentlich,
so meint man, bei der konkreten
Szenenzeichnung in Zeile 3 stehen. Zwischen
Vers 6 und 7 treibend, bildet es eine
verwackelte Überleitung zur Figurengruppe
und dient deren lokaler Festigung. Was da

«geht» und «steht» ohne rechten
Zusammenhang, ist kein Traum, hat aber das

Merkmal des Unwirklichen mit ihm
gemeinsam. Das Ganze ist eine Vorführung
naiver Bildchen im Guckkasten. Gleichwohl

bleibt die Frage, was für eine
Geschichte die Bildfolge erzählt und, interessanter

noch, warum die Geschichte durch
den Guckkasten angeschaut wird.

Trotz minimaler Daten ist das Anfangsbild

- nach Ablauf der Folge - leicht zu

men. Die «fein» ausgeführte Gebärde kon-
trastiert mit allem, was in Saus und Braus

geschehen sein mag. Auch der Reim spielt
mit einem Kontrast. Ob der «Rauch» auf
ein metaphorisches Feuer weist oder

(«Kein Rauch ohne Feuer») ein Gerücht
andeutet: auf ihn, der «steigt», antwortet die
Geste des Herrn, der sich «verneigt», wie
ein Dementi. Die «Damen» scheinen mit
«Amen» einfältig zu nicken.

Doch das Schlusswort klingt durch und
durch ironisch. Die Geschichte wird,
offenbar von einer beteiligten Dame, aus

erheblicher Entfernung abgesegnet. So

erklären sich die verschiedenen Empfindungen:

kindliches Staunen, Enttäuschung,
vor allem die Unsicherheit und
Verstörung der Übergangsphase und zugleich
die Ironie, die all dies unterspielt. Spott
steckt besonders in der befremdlichen
Abschiedsszene, spürbar im taktgenauen
Agieren des «Herrn» und in der rhythmischen

Verzögerung bei «den I Damen»: sie

akzentuiert den asymmetrischen Plural,
bewirkt das Umkippen in den fallenden
Rhythmus und lässt das Gedicht mit dem
Echoreim drollig-fatal ausklingen.

Im poetischen Guckkastenblick ist eine
erotische Episode von der komischen Seite

aufs Korn genommen und damit intelligent

und elegant überstanden.
Grete Lübbe-Grothues

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 11


	Kultur

