Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)
Heft: 10
Rubrik: Dossier : Ideen, Autoren, Texte - wiederentdeckt

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1 Ludwig von Mises,
«Liberalismus», Nach-
druck der Originalaus-

gabe von 1927, mit

einer Einfuhrung von
Hans-Hermann Hoppe,
hrsg. von der Friedrich-
Naumann-Stiftung,
Academia Verlag, Sankt
Augustin 1993.

DOSSIER

LubwiG VON MISES — DER LIBERALE KLASSIKER

DIESES JAHRHUNDERTS

In einer Zeit, in der Europa den Glauben an
Freiheit und Demokratie verloren hatte, gehirte
der Osterreicher Ludwig von Mises (1881-1974)
zu den kompromisslosen und weitsichtigen
Verteidigern des Liberalismus. Er sagte schon in
den zwanziger Jahren des Ende des sozialistischen

Wirtschaftssystems voraus.

Obwohl Ludwig von Mises
in den USA zu den bekanntesten Vertre-
tern der «Austrian Economics» zihlt und
obwohl das Interesse an seinem Werk und
seinen Ideen dort schnell und stetig
wichst, gehért er in Westeuropa zu jenen
vergessenen Klassikern, deren Uberlie-
ferung durch Vorurteile in der Sekundir-
literatur verfilscht wird. Anders in den
Lindern des ehemaligen Ostblocks. Dort
wird er unter der kleinen, aber aktiven
und kreativen liberalen Elite fleissig gele-
sen und auch iibersetzt. Da er nicht nur
den wirtschaftlichen Zusammenbruch des
vorausgesagt hat, sondern
auch schliissig nachweist, dass der als
«dritter Weg» propagierte und weltweit
praktizierte Interventionismus und Pro-
tektionismus notwendigerweise in den
Sumpf der hohen Staatsverschuldung
fihrt, gehdrt er zu jener seltenen Spezies
von sozialwissenschaftlichen Theoretikern,

Sozialismus

deren Analysen und Prognosen den Test
der Empirie bestehen und ihre Aktualitit
— mindestens teilweise — wahren und
steigern kénnen. Vielleicht ist dies ein
Grund, wieso er als kompromissloser Aus-
senseiter, dessen Auffassungen sich in
hohem Mass als zutreffend erwiesen, von
jenen Fachkollegen, die ihre Meinung
stets flexibel an die politische Tagesaktua-

litit und an die intellektuelle Mode ange-

passt haben, gemieden und verdringt
wird. Ludwig von Mises gehdrt zu jenen
iberragenden Personlichkeiten, die ohne
Rechthaberei eine personliche Uberzeu-
gung mit langem Atem und ohne Riick-
sicht auf Kollegenschelte vertreten, weil
sie wissen, wie wertlos die momentane
Popularitit und die Anbiederung bei den
politisch  und wirtschaftlich  Einfluss-
reichen letzlich ist. Die 1967 erschienene
amerikanische Ubersetzung seines klassi-
schen Werks «Liberalismus» leitete er im
Vorwort mit folgender Bemerkung ein:
«Es ging mir allein darum, der kleinen
Minderheit denkender Menschen eine Mog-
lichkeit zu eriffnen, etwas iiber die Ziele
und die Leistungen des klassischen Liberalis-
mus zu lernen und dadurch den Weg fiir
cine Wiederauferstehung des Geistes der
Freiheit nach dem bevorstehenden Debakel
vorzubereiten.» Inzwischen hat das Deba-
kel der sozialistischen Gemeinwirtschaft
stattgefunden, dasjenige des interventio-
nistischen Wohlfahrtsstaats steht in abseh-
barer Zeit bevor, aber das Interesse der
kleinen Minderheit denkender Menschen
ist — wenigstens in Zentral- und West-
europa — noch nicht erwacht. Die deut-
sche Originalausgabe des Klassikers zum
Thema «Liberalismus» war schon 1927 in
Jena erschienen und liegt nun in einem
broschierten Nachdruck vor'. Hans-Her-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10

17



18

DOSSIER

mann Hoppe hat dazu eine Einfiihrung
verfasst, welche auf 30 Seiten nicht nur
die wichtigsten biographischen Informa-
tionen vermittelt, auch eine
ideengeschichtliche Wiirdigung in einem
grosseren Zusammenhang darstellt und
die Wirkungsgeschichte wiedergibt. In
den USA hat das Werk des bedeutenden
liberalen Klassikers tiefere Spuren hinter-
lassen als in Europa, das doch so gerne
den Anspruch erhebt, eine im Weltmass-
stab iiberdurchschnittlich grosse Zahl
jener Minderheit denkender Menschen
zu stellen, an die sich Ludwig von Mises
wendet.

sondern

Mit den Waffen des Geistes

Offensichtlich erreichten in Europa, dem
Brandherd von zwei Weltkriegen und
dem Nihrboden der gewalttrichrigsten
totalitiren Ideologien im 20. Jahrhundert
linke und rechte Hetzschriften Millionen-
auflagen, wihrend hellsichtige Mahner
und Warner wie Ludwig von Mises ausser-
halb eines engen und hochqualifizierten
Kreises von Schiilern wenig Beachtung
fanden und finden. Dies ist nicht einfach
eine bedauerliche Unterlassung, sondern
eine wirkliche Tragddie; denn durch die
Unfihigkeit, gewaltsame Unterdriickung
mit den besseren «allein den Enderfolg ver-
sprechenden Waffen des Geistes» (L.v. M.)
zu bekimpfen, hat die Minderheit denken-
der Menschen in ihrer ideologischen
Verblendung ungeheure Schuld auf sich
geladen. Offenbar hat sich jene historisch
verbiirgte Abneigung gegen Seher und
Propheten, die zwar plausible, wahre, aber
unangenehme, zum Teil auch im eigent-
lichsten Sinn des Wortes enttiuschende
Botschaften auch auf die
Sozialwissenschaftler der Neuzeit iiber-
tragen. Ludwig von Mises ist in Europa
der am wenigsten bekannte und rezipierte
liberale Klassiker dieses Jahrhunderts, und
viele Okonomen verbinden mit seinem
Namen

verbreiten,

lediglich die Assoziation mit
einem unzeitgemissen «Paldoliberalen»
und allenfalls mit der Tatsache, dass F A.
von Hayek einer seiner Schiiler war. Der
Nachdruck von «Liberalismus» und die
ausgezeichnete und in verschiedenster
Hinsicht vorbildliche Einfithrung von

Hoppe werden diesem Missstand hoffent-
lich abhelfen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10

Dass der Libera-
lismus gerade
nicht den egoisti-
schen Kampf
aller gegen alle
propagiert,
sondern die frei-
heitsvermittelnde
soziale Funktion
von Eigentum und
Vertrag ins
Zentrum stellt,
kann man bei

Mises nachlesen.

WIEDERENTDECKT

Denkanstosse statt Dogmen

Selbstverstindlich bietet das Werk — wie
jeder Klassiker — auch Angriffsflichen,
und es will nicht die dogmatische Grund-
legung des Liberalismus sein, was im
durchaus selbstbewusst eindeutigen, aber
auch bewusst zuriickhaltenden Buchtitel
(ohne Artikel) zum Ausdruck kommt. Die
Angriffsflichen des Werks liegen nicht in
irgendwelchen Tiefen und Unschirfen
verborgen, sondern treten in teilweise pro-
vozierenden Formulierungen klar zu Tage.
Bei zahlreichen prignanten Sitzen wie «/n
dem Kampfe der Gewalt mit der Idee siegt
immer die Ideer (S. 44) beginnt man
unwillkiirlich, Gegenargumente zu suchen,
historische «Beweise» und «Gegenbe-
weise». Ahnliche Denkanstosse bewirke
die nicht minder apodiktische Aussage
«Die Tyrannei einer Minderbeit kann nie
Bestand haben, es sei denn, dass es der
Minderbeit gelingt, die Mehrheit von der
Notwendigkeit oder zumindest Niitzlichkeit
ihrer Herrschaft zu iiberzeugen» (S. 40).
Soll man das unterstreichen, mit Fragezei-
chen oder Ausrufzeichen versehen? Im-
merhin sind es Gedanken von solcher
Klarheit und Einfachheit, welche jene
treffsicheren Voraussagen ermdoglichten,
iiber die der heutige Leser immer wieder
staunen mag.

Das Kapitel 13, Der Staat und das anti-
soziale Verhalten, beginnt mit der lapi-
daren Feststellung «Der Staat ist Zwangs-
und Unterdriickungsapparat». Die daran
ankniipfende Argumentation ist wesent-
lich differenzierter und zeigt die didakti-
sche Funktion des Einleitungssatzes, der
zunichst den Mythos des Staates in Frage
stellt, aber auch zum Widerspruch reizen
soll. Schon im nichsten Abschnitt {ibt der
Autor Kritik an Nietzsche, der den Staat
«das kilteste aller Ungeheuer» genannt hat.
Dies leitet iiber zu den unabdingbaren
Funktionen des Staates, die durchaus befiir-
wortet werden. «Dass Staatsgewalt und
Strafgericht Einrichtungen sind, die die
Gesellschaft unter keinen Umstinden je
wird entbehren konnen, will und kann der
Liberalismus nicht bestreiten» (S. 51). Die
Distanzierung vom Anarchismus wird mit
besonderem Eifer verfochten. «Liberalis-
mus hat mit Anarchismus nicht das gering-
ste zu tun. Der Liberalismus ist sich dariiber
ganz klar, dass ohne Zwanganwendung der



DOSSIER

Bestand der Gesellschaft gefiibrdet wire und
dass hinter den Regeln, deren Befolgung not-
wendig ist, um die friedliche menschliche
Kooperation zu sichern, die Androhung von
Gewalt stehen muss, soll nicht jeder einzelne
imstande sein, den ganzen Gesellschaftsbau
zu zerstoren» (S. 33).

Bewéahrungstest bestanden

Ludwig von Mises, so erklirte mir kiirzlich
ein durchaus liberaler emeritierter Dozent
der Volkswirtschaftslehre, sei «nur noch
ideengeschichtlich Wer
Bicher liest, die iibrigens in einer auch
fiir Nichtokonomen durchaus verstind-
lichen und vorbildlichen Wissenschafts-

relevant». seine

sprache verfasst sind, kann sich vom Gegen-
teil tiberzeugen. «Nur noch geschichtlich»
interessieren uns jene Klassiker, die Uber-
legungen anstellten, die sich im nachhin-
ein als falsch, tberholt oder iiberfliissig
herausstellten und deren Voraussagen
nicht eingetreten sind. In der Ideenge-
schichte gibt es keinen objektiven wissen-
schaftlich iiberpriifbaren Wahrheitsbeweis.
Geschichrte ist das Labor der Sozialwissen-
schaft, in dem die Tauglichkeit von Ideen
getestet wird, und die Frage, ob man aus
der Geschichte etwas lernen konne, wird
oft vorschnell mit einem «Nein» beant-
wortet. Immerhin kann man die Voraus-
sagen, welche vor 77 Jahren publiziert
worden sind, anhand der spiteren histori-
schen Ereignisse iiberpriifen. Dabei zeigt
sich, wie treffend die Analysen und Pro-
gnosen waren, deren Grundlagen offenbar
bis heute in der Sozialwissenschaft immer
noch weitgehend ignoriert werden. Lud-
wig von Mises besteht diesen nachrtrigli-
chen Test mit Bravour, obwohl er sich in
verschiedenster Hinsicht weit auf die Aste
einer Voraussage hinausgewagt hat. Viel-
leicht liegt darin sogar ein tieferer Grund
fiir den Bogen, den viele Theoretiker noch
heute um sein Werk machen. Irgendwie ist
es nimlich beschimend, dass sich eine
ganze wissenschaftliche Disziplin wie die
trotz der seit den
zwanziger Jahren publizierten Fundamen-
talkritik und trotz der daraus abgeleiteten
Analysen und Prognosen so lange von den
Pseudoerfolgen der sozialistischen Plan-
wirtschaft blenden liess und schliesslich
vom lingst vorausgesagten Zusammen-
bruch noch iiberrascht worden ist. Die

Nationalokonomie

Die «Stunde der
Wahrheit» wird
fiir Mises auch
bei seinem Urteil
liber den Inter-
ventionismus
noch schlagen,
aber dieses
doppelte Debakel
der Politik und
der mit ihr
vernetzten Wis-
senschaft steht
noch bevor.

WIEDERENTDECKT

«Stunde der Wahrheit» wird fiir Mises
auch bei seinem Urteil iiber den Interven-
tionismus noch schlagen, aber dieses
doppelte Debakel der Politik und der mit
ihr vernetzten Wissenschaft steht noch
bevor.

Gegen rote und braune Fauste

Es gehért zu den Grundirrtiimern der
Geistesgeschichte des 20. Jahrhunderts,
dass sich der entscheidende ideologische
Kampf zwischen den rechts stehenden
Faschisten und den links stehenden Sozia-
listen abgespielt habe und dass die libera-
len Anhinger des Kapitalismus sich als
Anti-Linke mit dem Nationalismus und
dem Faschismus verbiindet hitten. Sicher
gab es solche Pseudoliberale, aber Ludwig
von Mises schreibt dazu Unmissverstind-
liches: «Die grosse Gefahr, die von Seite des
Faszismus in der Innenpolitik droht, liegt in
dem ihn erfiillenden Glauben an die durch-
schlagende Wirkung der Gewalt» (S. 44).
«Wollte er» (der Faszismus) «den Sozialis-
mus wirklich bekimpfen, dann miisste er
ihm mit Ideen entgegentreten. Es gibt aber
nur eine ldee, die man dem Sozialismus
wirksam entgegenstellen kann: die des Libe-
ralismus» (S. 45). Im Bereich der Aussen-
politik des Faszismus gelangt Mises —
schon 1927! — zu folgender Aussage: «Dass
er aussenpolitisch durch das Bekenntnis zum
Gewaltprinzip im Verhiltnis von Volk zu
Volk eine endlose Reihe von Kriegen hervor-
rufen muss, die die ganz moderne Gesittung
vernichten miissen, bedarf keiner weiteren

Ausfiihrung. »
Die Gesellschaft als solche bejahen

Ludwig von Mises hat sich intensiv mit
dem berechtigten Vorwurf auseinander-
gesetzt, die Liberalen wiissten zwar stets,
was sie gemeinsam ablehnten, aber sie
hitten keine konstruktive Alternative. Das
fatale Bild von der «liberalen Mitte»
zwischen dem linken Sozialismus und
dem rechten nationalistischen Konserva-
tivismus hat dazu gefiihrt, dass es immer
wieder Liberale gab und gibt, die mit
Hilfe von Bindestrichen (als Sozial-
Liberale, Liberal-Konservative oder Oko-
Liberale) Kompromisse und Koalitionen
suchen und finden. Neben diesem Hang
zur kompromittierenden Koalition ist ein

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10

19



DOSSIER

zweites Ubel unter Liberalen stark verbrei-
tet. Man ist zu schnell bereit, die Vor-
wiirfe, die den Liberalen gemacht werden,
und das Feindbild, das auf sie projiziert
wird, fiir bare Miinze zu nehmen und dort
schuldbewusst billige Ausreden zu suchen,
wo selbstbewusste und stichhaltige Gegen-
argumente gefragt wiren. Dass der Libera-
lismus gerade nicht egoistischen
Kampf aller gegen alle propagiert, sondern
die freiheitsvermittelnde soziale Funktion
von Eigentum und Vertrag ins Zentrum
stellt, kann man bei Mises nachlesen. Er
bekennt sich offen zum Kapitalismus und
zeigt auf, dass die sogenannten Auswiichse
nur verschirft werden, wenn man sie
interventionistisch bekimpfen will. Auch
dem Vorwurf des gesellschaftsfeindlichen
und in vernetzten Gesellschaft
immer weniger aktuellen Individualismus
begegnet er mit Argumenten. Er zeigt, wie
verfehlt es ist, zwischen 6ffentlichen und
privaten Interessen einen uniiberbriick-
baren Gegensatz zu konstruieren.

«Der in der Gesellschaft lebende Mensch
muss bei all seinem Tun und Lassen nicht
nur auf seinen unmittelbaren Nutzen Riick-
sicht nehmen, sondern auch auf die Not-
wendigkeit, in jeder Handlung die Gesell-
schaft als solche zu bejahen. Denn das Leben
des einzelnen in der Gesellschaft ist nur
durch die Gesellschaft méglich, und jeder
einzelne wiirde auf das schwerste geschiidigt
werden, wenn die in Briiche gehen wiirde.
(...) Der Fortbestand der Gesellschaft als
Vereinigung der Menschen zur gemeinsamen
Arbeit und Lebensfiihrung liegt im Interesse
jedes einzelnen; wer einen augenblicklichen
Vorteil aufopfert, um den Fortbestand der

den

einer

SPLIFTER

Jahr fir Jahr schreiben Autoren in der ganzen Welt
Uber Demokratie - Uber das Regierungssystem der
reprdsentativen Demokratie. Sie beklagen ihre
Unzuladnglichkeiten. Aber die Demokratie, die sie
kritisieren, ist eine Demokratie, deren Politik vom
Interventionismus beherrscht wird.

Luowic von Mises, in: «Vom Wert der besseren Ideen»,
aus dem Amerikanischen, Poller Verlag,
Stuttgart 1983, S. 104.

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10

Gesellschaft nicht zu gefiihrden, der opfert
einen kleinen Vorteil einem  grissern»

(S. 30).
Aktuelle Traktandenliste

Das Inhaltsverzeichnis des nur 172 Seiten
umfassenden Werks ist eine hochst ak-
tuelle Trakrandenliste liberalen Denkens
und Handelns. Nach
schichtlich  ausgerichteten  Einleitung
folgt eine Ubersicht iiber die Grundlagen
liberaler Politik, bei denen die «Dreieinig-
keit» «Eigentum, Freiheit und Frieden» an

einer ideenge-

die Spitze gestellt werden. Das Kapitel
iiber liberale Wirtschaftspolitik ldsst uns
ahnen, wie weit wir von den liberalen
Zielvorstellungen entfernt sind und welch
anspruchsvoller Weg noch vor uns liegt.
Die konservative Formel «Liberalismus —
nach wie vor» ist daher véllig verfehlt, eher
zutreffen wiirde auf dem Hintergrund des
gegenwirtigen Handlungsbedarfs: «Lasst
uns einen liberalen Anfang machen»... In
verschiedenster Hinsicht erstaunlich ist
die Aktualitit des Kapitels iiber liberale
Aussenpolitik.  Was  hier

«Staatsgrenzen», «Nationalismus»

zum Thema
und
«Vereinigte Staaten von Europa» schon
1927 Konstruktives und Kritisches formu-
liert worden ist, verdient auf dem Hinter-
grund der neuesten Entwicklung héchste
Beachtung. Auch die beiden Kapitel iiber
den Liberalismus und die politischen Par-
teien und die Zukunft des Liberalismus
eignen sich als aufschlussreiche Lektiire.
Vor allem die Liberalen in der Bundes-
republik mégen darin Ansporn und Trost
finden — vor und nach den Wahlen. 4

Rosert Ner

WIEDERENTDECKT



SvEN PAPCKE,

1939 in Hamburg
geboren, ist Professor
fir Soziologie an der
Westfalischen Wilhelms-
Universitat in Minster.

Er befasst sich schwer-
gewichtig mit Geschichte
der Soziologie, mit
Kultursoziologie und
Europafragen. Im
Campus Verlag ist 1993
sein Buch «Deutsche
Soziologie im Exil»
erschienen.

1 «Die Européischen
Revolutionen. Volks-
charaktere und Staaten-
bildung», Eugen
Diederichs Verlag,
Jena 1931.

2 «Qut of Revolution.
Autobiography of
Western Man»,

New York 1938.

EuGeN RosensTock-HUESSY UBER

EUROPAS REVOLUTIONEN

«Europder werden heisst, fliir Kreuzzige nichts mehr ubrig haben!»

Vor iiber sechzig Jahren veriffentlichte der Sozialwissen-
schaftler Eugen Rosenstock-Huessy' (1888—1973) den vielleicht
anspruchsvollsten Versuch der Zwischenkriegszeit, die Herkunft
und Zukunft der europiischen Verhiltnisse zu deuten.

Der Autor wollte sein Buch
«Die europiische Revolution» eingereiht
sehen in die zeitgendssische Bewiltigungs-
literatcur mit Blick auf den Ersten Welt-
krieg, und er ging davon aus, dass die
politische «Spaltung Europas heute sinnlos
geworden ist» (S. I1I). Er wusste indessen,
dass jener «Souverinititsrausch», hinter
den zuriick — oder besser iiber den hinaus
— sein Buch verwies auf die Logik der
europdischen Interdependenzen, objektiv
iiberholt sein mochte. Doch war es mit
solcher Analyse allein getan?
Eindringlich rief Rosenstock
Zeitgenossen ins Gedichtnis, dass Natio-
nal-Egoismen mittlerweile ausgereizt und
dass mit der Umwilzung von 1917 auch
die revolutioniren Schiibe als geschichtli-
che Erneuerungsform Europas an ihr Ende
gekommen wiren. Durch die proletarische
«Machtergreifung» konnte endlich auch
die unterste der Gesellschaftsschichten 747
Ordnungsmodell ausprobieren, nachdem
der erste, zweite und dritte Stand im Laufe
der Jahrhunderte ihre jeweiligen Vorstel-
lungen mit sehr unterschiedlichem Erfolg
ausgelebt hatten. Das System von 1917
erwies sich allerdings bald als starre Dikta-
tur, wie wir nicht erst wissen, seit es nach
1989 als vorgebliches Weltalternativsystem
an sein Ende gekommen ist.
Freilich, dem hellsichtigen Soziologen
war bekannt, dass kulturgeschichtliche

seinen

Tiefenanalysen — mégen sie noch so iiber-
zeugende Ergebnisse zu Tage férdern —
womdéglich lingerfristig einige intellek-
tuelle Wirkung zeigen; fiir ihre Gegenwart
jedoch bleiben sie meist eine Ubung in
Vergeblichkeit.

Trotz Rosenstocks Bestimmung der
«Europiitit» als Wechselseitigkeit, und
entgegen seiner Empfehlung an die Euro-
pier, endlich aus ihren Nationen «nach

Europa heimzukehren», wollte sich kein
tiberstaatliches Zusammengehorigkeitsge-
fiihl einstellen. Im Gegenteil, man profi-
lierte sich erneut gegeneinander, und
daran vermochten auch zeitgendssische
Verstindigungsversuche wenig zu indern.
Hochstens dachte man an eine grenziiber-
greifende Kooperation aus Wirtschafts-
motiven, ansonsten aber blieb der Zeit-
geist fest der von Immanuel Kant schon so
titulierten «tollen Freiheit» verpflichter,
die seit dem Spitmirttelalter im Verkehr
souveriner Staaten vorherrscht, mit eini-
gen Abstrichen noch immer.

Darum wirke dieses Europabuch von
Rosenstock heute noch so aktuell wie da-
mals. Als «bedeutendste geistesgeschichtliche
Analyse der europiischen Entwicklung»
(Peter Glotz) ist es bezeichnet worden,
und das mit gutem Grund. Rosenstock
zeigte stichhaltig, warum sich «als blosses
Glied seiner Nation» (S. 504) kein Euro-
pier mehr auf der Hohe der Zeit befinde.

In der Tagespolitik gewann allerdings
der leidige Antieuropdismus die Ober-
hand. Erst nach dem Zweiten Weltkrieg
war es politisch méglich, ernsthaft tiber
friedensstiftende Gemeinsamkeiten nach-
zudenken. Mit dem Nachweis einer «kon-
tinentalen Lebensidentitit» war immerhin
der geistig-politische Rohstoff gefunden
fiir eine zukunftstaugliche Staatengemein-
schaft in Europa.

Rosenstocks Buch ist ins Amerikanische
ibersetzt worden?; in der Neuen Welt aber
blieb die Wirkung gering.

Bald nach Kriegsende wurde die Europa-
schrift auch hierzulande wieder aufgelegt,
spiter noch einmal nachgedruckt (1951
bei Kohlhammer, 1987 bei Brendow). Aber
wieder blieb ihr Einfluss aus, was mittler-
weile nicht mehr nur an dem Graben-
bruch lag, den das Dritte Reich in der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10

21



DOSSIER

deutschen  Geistestradition aufgerissen
hatte. Vielmehr war bald nach der Eu-
ropa-Euphorie in den spiten vierziger
Jahren nicht nur in Deutschland eine
Abkehr der Intellektuellen von dem Eini-
gungsprojekt zu verzeichnen. Und so fiel
wiederum auf unfruchtbaren Boden, was
eine orientierende Debatte iiber die ge-
meinsame Zukunft des Alten Kontinentes
hitte anregen kénnen und miissen.

Europa geriet schon Mitte der fiinfziger
Jahre in die Hinde der Experten. So gab es
weder einen anspruchsvollen Europadis-
kurs noch ein éffentliches Verlangen nach
Partizipation am Briisseler Grossexperi-
ment, das uns doch alle angeht, weil es
das Gesicht des Kontinentes griindlich
verindert — nicht erst in letzter Zeit. Das
Europabuch von Rosenstock hingegen war
trotz der Nachdrucke inzwischen lingst
vergessen. Und es spielt auch gegenwiirtig
keine Rolle mehr, obgleich selbst auf der
Beletage der EU mittlerweile iiber eine
corporate identity nachgedacht wird, um
die Sachzwinge und den Tempodruck des
wachsenden Binnenmarktes zu kompen-
sieren. Aber der eklatante Mangel an euro-
pdischem Gemeinsinn kommt nicht von
ungefihr. Und er kann sich durchaus als
riskant erweisen, auch politisch, wie eine
Sichtung der Zerreissproben nach Maas-
tricht ergibt, denen sich die EU nicht nur
mit Blick auf ihre innere Neuordnung
gegeniibersieht, sondern auch im ost-
europdischen Umfeld.

Probleme mit Europa

Das ganz Alte scheint in Europa ur-
plotzlich wieder virulent zu sein. Das
wird die fillige Modernisierung der Ver-
hiltnisse nicht gerade erleichtern. Vor
allem dann, wenn eine kontinentale Ver-
antwortungsethik fehlt, weil der Briisseler
Einigungsprozess eher einem Niitzlich-
keitsdiktat denn wirklich europidischer
Wertrationalitidt gefolgt ist. Oder anders
ausgedriickt: Mit Stichdatum vom 1. Ja-
nuar 1994 ist die marktwirtschaftliche
Einigung EU-Europas mit der Efta als
«Europiischer Wirtschaftsraum» (EWR)
angelaufen, inzwischen wurden die Ver-
handlungen iiber eine Nord-Erweiterung
abgeschlossen, gleichwohl mehren sich die
Zweifel, ob das fleissige Angleichen von
Rechts- und Techniknormen allein ausrei-

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10

Der eklatante
Mangel an
europaischem
Gemeinsinn
kommt nicht von

ungefahr.

WIEDERENTDECKT

chen wird, um die Briisseler Union fiir
ithre Biirger anheimelnd auszustatten.

Allenthalben finden in letzter Zeit Tref-
fen und Gespriche statt, werden Resolu-
tionen verabschieder, um dem eklatanten
Mangel an Gemeinsinn zu begegnen, der
mehr wire als eine Art von transnationa-
lem Verfassungspatriotismus unter den
EU-Biirgern.

Aber selbst solcher Verfassungsstolz ist
nicht vorhanden, weil der EU alle Voraus-
setzungen fehlen, dass er sich entfalten
kann. Wie soll man sich auch anders als
unter Exporterwigungen mit einer Wirt-
schaftsvereinigung identifizieren, die wegen
fehlender demokratischer Grundstrukturen
ihrerseits aufgrund von Artikel 237 des
EWG-Vertrags nicht in die EU aufgenom-
men werden kénnte? Europiisches Fiihlen
ist selten im Verbund der Zwolf, und dieser
Unzulinglichkeit konnten die vielen Mini-
sterratsbeschliisse iiber Europa als Unter-
richtsfach  in  den allgemeinbildenden
Schulen bisher nicht abhelfen.

Schon ein fliichtiger Blick auf den Um-
gang, den die Linder jahrhundertelang
untereinander pflegten, zeigt, dass in der
Tradition eben kein Miteinander auf dem
Alten Kontinent bestand, aus dem sich
Zustimmung destillieren liesse. Zu erken-
nen ist nur ein unablissiges Sichanfein-
den. Die politische Geschichte des Erdteils
gleicht einer Dauerfortsetzung des Pelo-
ponnesischen  Krieges. Wahrscheinlich
verbindet selbst das jahrhundertelange
Gegeneinander, und von aussen gesechen
formte sich Europa ohnehin zu einem
Kulturensemble. Gleichwohl, von Zusam-
mengehorigkeitsgefithlen war keine Spur,
héchstens gab es hin und wieder Zweck-
koalitionen, um die Machtvorteile der
einen oder anderen Nation auszugleichen.

Europa kam in Europa héchstens in
Form problematischer Nachbarschafts-
beziehungen vor. Die Zugehorigkeit der
Menschen blieb auf den dynastisch-regio-
nalen oder spiter den nationalen Rahmen
bezogen. Und noch die Umkehr dieser
Tendenz bestitigte wiederum diese Ten-
denz: Denn am Beginn der europidischen
Einigungsbewegung nach dem Zweiten
Weltkrieg stand der Schock iiber die
gemeinsame Schwichung und damit die
Aussenbedrohung als Folge der ununter-
brochenen Vormachtkimpfe. Keineswegs
jedoch war es eine europiische Entschei-



dung zur Zusammenarbeit, die sich auf
die Erkenntnis der (etwa) kulturellen
Gemeinsamkeiten oder gar auf Einhellig-
keiten berufen konnte.

Kooperativer Wildwuchs

In gewissem Sinne ist die EU zu erfolgreich
geworden, noch bevor man sich gemein-
sam und vor allem demokratisch dariiber
verstindigt hat, wie die Briisseler Zukunft
eigentlich aussehen miisste. Da «Euro-
pditit» als Handlungsmotiv nicht vorhan-
den war und selbst heute als Orientierungs-
muster nicht greifbar ist, trat in Briissel
kooperativer Wildwuchs an die Stelle einer
europidischen Staatszwecklehre.

Von einer «Verflechtungsfalle» (Scharpf)
wird seit einiger Zeit geredet, und diese
macht heute unser Europaproblem aus.
Die europiische Grossbaustelle, die man
einst entworfen hatte, um das Uberleben
der den Kontinent prigenden Einheiten
zu sichern, wird von den Staaten, Volkern
und Regionen, die deren Bauherren sind,
als neuer Turmbau zu Babel empfunden,
von dem niemand mehr zu wissen scheint,
wie er endgiiltig aussehen soll.

Europa als Kulturensemble

Diese Entwicklung konnte Eugen Rosen-
stock nicht kommen sehen, schon des-
wegen nicht, weil sein Buch keine Hand-
lungsdimension enthilc. Thm ging es
vielmehr um die Dauerumwilzungen der
europiischen Geschichte, in deren Verlauf
sich nicht nur die mentalen, sondern auch
die politischen Strukturen der National-
staaten herausbildeten als das Spezifikum
Europas. Bei diesen Regionalrevolutionen
handelte es sich freilich nicht um vonein-
ander isolierte Entwicklungsschiibe.

Es gab in Europa iiberhaupt keine abge-
schotteten Riume, der Kontinent war seit
der Nachantike ein grosses, Raum und
Zeit iibergreifendes Sammelbecken. In
unablissigem Geben und Nehmen trieben
sich hier die Verinderungen wechselseitig
an. Fiir den Meinecke-Schiiler Rosenstock’
stechen die Inhalte aller europiischen
Revolutionen daher in streng gesetzmissi-
gem Zusammenhang:

— Die Modernisierung aller Vorstellungen
und Verhiltnisse begann in Italien un-
ter dem deutschen Cluniazenserménch

Politik und Kul-

tur stehen immer

in einem osmoti-
schen Verhaltnis

zur Religions-

geschichte, ohne

die auf dem
Alten Kontinent

ohnehin nichts zu

verstehen sei.

3 Vgl. das Kapitel
«Der Rhythmus der
Revolution», S. 16 ff.

4 Vgl. «Recht und Revo-
lution. Die Bildung

der westlichen Rechts-
tradition», Frankfurt
am Main 1991.

5 «Zerfall und Ordnung
des Industrievolks»,
Frankfurt am Main
1923, §.12.

WIEDERENTDECKT

Hildebrand, der als Gregor VII. von
Rom aus sein dictatus papae durch-
setzte. Die mit diesem Umbruch von
1075 verkniipfte Ablésung der Geltung
des romischen durch das kanonische
Recht war ein Vorgang von unabsehba-
rer Reichweite fiir die Kultur Europas,
der amerikanische Historiker
Harold ]. Berman' jiingst bestitigt hat.
— Auf diese Herausforderung antwortete
die Souverinititsrevolution der welt-
lichen Obrigkeit in der deutschen
Nachreformation, will man einmal vom
kirchenpolitischen Widerstand der ent-

was

stchenden Nationalstaaten absehen.
— Dann erhob sich die englische Gentry;
es folgte die Bourgeoisie in Frankreich.
— Zuletzt nach dieser Lesart
die ausgepowerten Grundschichten in
Russland zu Worte.
Was Wunder also, dass fiir Rosenstock
eine Neuordnung des Alten Kontinentes

kamen

nationale Alleinginge ebenso zu vermei-
den hitte wie Uniformitit. Angemessen
lisst sich Europa nur als Multiversum aus
Eigenem, Gemeinsamem und Fremdem
begreifen, dessen Ambivalenzen seinen
Bewohnern gerade Extrachancen der Viel-
formigkeit bieten.

Rosenstock kam als origineller Denker
vielen Zeitgenossen wie ein Querkopf vor.
So passten seine Ausfithrungen zur Arbei-
terbewegung nicht in das damalige Mei-
nungsspektrum, wie ein Blick in seine
Studie iber «Zerfall und Ordnung des
Industrievolks» (Essen 1923) zeigt. Beson-
ders drgerlich wirkte, dass der Autor frank
und frei die Politik der Linken kritisierte.
Diejenige der Kommunisten ohnehin,
aber eben auch die Politik der Sozial-
demokratie, die vor lauter Organisations-
betriebsamkeit den Konrtakr zu ihrer Basis
verlore. «Nicht was der Proletarier will,
fiihlt, weiss», so kritisiert er einmal®, «son-
dern was die Theorie fiihlt, will, weiss, gibt
allemal den Ausschlag. »

Aber auch die industriesoziologischen
Untersuchungen  Rosenstocks — wirkten
befremdend, weil die heftig propagierte
«Werkstattaussiedlung» (Berlin 1922) zwar
dem «entseelten Fabrikleben» abhelfen
wollte. Zugleich schien sein Korrektur-
modell aber die Kampffihigkeit der Lohn-
abhingigen zu schmilern, indem es die
Arbeitskraft aus den Produktionsstitten
auslagern wollte.

SCHWEIZER MONATSHEFTE

74.JAHR HEFT 10 23



24

DOSSIER

Riicksichten auf Gruppenmeinungen
lagen Rosenstock aber ebenso fern wie das
Respektieren von Fachgrenzen oder zeit-
genossischen Denkmoden.

Im Zeitalter der Schulenbildung passte
seine Denkweise in kein Schema. Rosen-
stock wirkte wie ein «Universalgenie»,
das noch im 19. Jahrhundert dankbare Auf-
merksamkeit fand, heute aber cher Skepsis
erntet. Sowohl seine vielen soziologischen

WIEDERENTDECKT

Rosenstocks Deutung des russischen
Randgeschicks oder seine Interpretation
der deutschen Mittellage, die von einem
antikisierenden Reichsgedanken durch-
drungen blieb in einer Welt auftrumpfen-
der Nationalstaaten.

Die deutsche Obrigkeitstradition, die
Sonderrolle der Universititen als Ersartz-
reprisentanten der Nation, die intimi-
sierende Buchkultur, all das wird von

Biicher, pidagogi-
schen Beitrige oder
theologisierenden
Schriften als vor al-
lem aber auch seine
unter dem  Titel
«Die  Sprache des
Menschengeschlechts»
(1963/64) veroffent-
lichte «leibhaftige
Grammatik» mit ih-
rer Lehre vom Du
als erstem Fall ha-
ben die gebithrende
Beachtung alsonoch
nicht gefunden.
Wir  verdanken
unser Denken dem
Umstande, dass an-
dere anders denken.
Diese Uberzeugung,
die Rosenstock zum
Prinzip aller Per-
sonlichkeitsbildung

Zur Person

Als Rechrshistoriker, Soziologe, Sprachforscher und Literat passt Rosenstock
in keine Schublade. Der aus einer Bankiersfamilie in Berlin-Steglitz stam-
mende Protestant studierte Sprachwissenschaften in Berlin, Ziirich und zu-
letzt in Heidelberg. Dort promovierte er 1909 iiber «Herzogsgewalt und
Friedensschutz» (Breslau 1910) zum Dr. jur. und drei Jahre spiter mit einer
Arbeit iiber «Ostfalens Rechtsliteratur und Friedrich II.» (Weimar 1912)
zum Dr. phil. Im gleichen Jahr 1912 wurde der Vierundzwanzigjihrige nach
seiner Habilitation in Leipzig mit einer Schrift iiber «Kénigshaus und
Stimme in Deutschland zwischen 911 und 1250» (Leipzig 1914) jiingster
Privatdozent im Lande.

Nach dem Ersten Weltkrieg widmete sich Rosenstock ausserhalb der Univer-
sitdt sozialpolitischen Fragen der Zeit, habilitierte sich 1922 erneut an der
TH Darmstadt, diesmal fiir Soziologie. Durch die Inflation in existentiellen
Noten, ging Rosenstock als Ordinarius fiir Rechtsgeschichte nach Breslau.
Auf der Suche nach neuen Arbeitsformen dachte er an eine Verbindung von
Intelligenz und schaffender Bevélkerung. Frith im Katastrophenjahr 1933
emigrierte Rosenstock aus dem «Land der toten Seelen» in die USA, wo er
zunichst in Harvard lehrte, dann an einem kleinen College in New Hamp-
shire. Er galt akademisch jedoch als unzeitgemiss und war isoliert. Obschon
er bis zu seinem Tode im Frithjahr 1973 immer wieder auch in Deutschland
unterrichtete und publizierte, blieb ihm die Riickkehr an eine deutsche Uni-
versitdt verwehrt.

Niheres dazu in: K. F. Bastian, «Ich bin ein unreiner Denker. Erinnerungen an
einen Unzeitgemissen: Eugen Rosenstock-Huessy», Die Neue Gesellschaft

Rosenstock ebenso
prizise erklirt wie
die geo-rtraditio-
nellen Vormachts-
kimpfe von Wien
und Berlin auf der
Bithne der grossen
Politik. Und ob-
schon sich Helmut
Reinicke («(Mirchen-
wilder. Ein Abge-
sang», Berlin 1987)
griindlich mit dem
Wald als dem deut-
schen  Traumland
beschiftigt hat, wir-
ken die dlteren Aus-
fiihrungen von Ro-
senstock iiber den
Wald als Gebiet des
Werdens und der
Geheimnisse den-
noch iiberzeugen-
der. Den zeitfrem-

ilisierte, ist si Nr. 1, 1989, S. 26 fF
stilisierte, ist sicher r.1,1989, S. 26 ff.

den Deutschen bot

hochst akruell. Das
reichhaltige Gesamtwerk aus vielen Wis-
senssparten, in denen Rosenstock zu Hause
war, ist aber noch zu entdecken.

Europa als Multiversum

Fiir Rosenstock stellt der Erdrteil eine Kul-
turcollage dar aus lauter Unikaten. Seine
Darlegungen umgreifen gleichermassen
Politik und Kultur. Beide Dimensionen
aber stehen immer in einem osmotischen
Verhiltnis zur Religionsgeschichte, ohne
die auf dem Alten Kontinent ohnehin
nichts zu verstehen sei. Und so tritt uns
die Mentalitit der latinita ebenso
plastisch vor Augen wie die Ausbildung
der franzosischen clarté oder auch die
Riickwirkung der Insellage auf die engli-
sche Seelengeschichte. Faszinierend zudem

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10

seine Formlosigkeit
phantasievolle Verwirklichungriume, die
indessen «nicht von dieser Welt» waren.
Dabhin fithlen wir uns aber hingezogen wie
in eine Seelenlandschaft, noch immer,
denn das Chaotische bleibt das Signum
unserer Freiheitsvorstellung, von bereit-
williger Konformitit wie im Westen keine
Spur. Auch das sei iibrigens eine Kompen-
sation fiir die Enge und Uberregulierung
unserer cher kleinstaatlichen und «wohl-
fahrespolizeilichen» Traditionen.

Solche Deutungen sind fliissig geschrie-
ben, und wenngleich man nicht jedem
Gedankengang zustimmen mag, entsteht
am Ende ein Europa zum Anfassen — eine
Lektion in Europakunde fiir alle, die mit
bangem Blick iiber die eigenen Grenzen
sehen und sich doch noch nie als Europier
gefiihlt haben. 4

SVeEN Papcke



DOSSIER

ANnDREAS URS SOoMMER,
1972 geboren, Phil. I-
Studium in Basel und
Géttingen. Derzeit
arbeitet er u.a. an der
Edition des Briefwech-
sels von Franz Overbeck
und den Nietzsches
(Friedrich, Franziska
und Elisabeth). Neben
numismatischen Studien
hat er philosophische
und geistesgeschicht-
liche Aufsatze, u. a.
Uber Georg Christoph
Lichtenberg, Overbeck,
Hermann Keyserling,
Thomas Mann und Max
Weber publiziert.

1Ffranz Overbeck: «Werke
und Nachlass», Bd. 1.
Schriften bis 1873.

In Zusammenarbeit

mit Marianne Stauf-
facher-Schaub hrsg. von
Ekkehard W. Stegemann
ind Niklaus Peter. Ver-
ag J. B. Metzler, Stutt-
gart / Weimar 1994.
franz Overbeck: «Werke
und Nachlass», Bd. 2.
Schriften bis 1880.

n Zusammenarbeit mit
Marianne Stauffacher-
Schaub hrsg. von Ekke-
tard W. Stegemann und
Rudolf Brandle. Verlag
J.B. Metzler, Stuttgart /
Weimar 1994.

THEOLOGISCHE WIDERLEGUNGEN DER THEOLOGIE

Die ersten beiden Binde der Franz Overbeck-Werk-
und Nachlassausgabe liegen endlich vor'. Eine wechsel-

volle, iiber weite Strecken ungliickliche Editions-
geschichte hat die Beschiftigung mit der radikal

kritischen Theologie des Basler Professors erschwert.

Franz Overbeck (1837-
1905) war seit 1870 Professor fiir Neues
Testament und alte Kirchengeschichte an
der Universitit Basel. Er hatte sich eine
radikal kritische Theologie aufs Panier
geschrieben, die die Abschaffung der
Theologie selber hitte zeitigen sollen, und
in deren Fluchtlinie die Endgiiltige Liqui-
dierung des Christentums liegt. Zunichst
war er um die minutidse Rekonstruktion
des antiken Christentums, besonders seiner
Urgeschichte und «Urliteratur» bemiiht.
Er wollte die Unvereinbarkeit dieser zu-
innerst asketischen, endzeitorientierten
Religion schon mit der Kultur des Alter-
tums, aber erst recht mit der modernen
Zivilisation aufzeigen. Dies unternahm er,
weder um der Neuzeit zu einer «Legiti-
mitdt» unabhingig von ihrer christlichen
Vergangenheit zu verhelfen noch um die
Riickkehr zu den (obsoleten) urchristli-
chen Idealen zu predigen. Eine Riickwen-
dung zu den Aposteln gestattet sein intel-
lektuelles Gewissen ebensowenig wie eine
Bejahung der modernen Fortschrittsideo-
logien. Ein Massstab des Gegenwirtigen
darf das Vergangene nicht sein, wenn
Overbeck auch die Neigung nicht ganz
unterdriicken kann, die Wandlung der
alten Kirche zur Staatsreligion als Abfall
vom Ursprﬁnglichen, vom Eigentlichen zu
tadeln, anstatt sie, neutral, als Entwick-
lung, als Transformation zu begreifen, die
das Christliche uminterpretiert, aber
nicht einfach, wie er zuweilen glauben
machen will, missversteht.

Weil Overbeck nach dem Herkommen
der Gegenwart aus dem Christlichen grund-
legend neu fragt, wiirde seinen Werken
nicht allein das Interesse einiger Wissen-
schaftshistoriker und Theologen gebiihren,
sondern auch das einer breiteren Leser-
schaft. Bislang war von ihnen nur mehr

die «Streit- und Friedensschrift» «Uber die
Christlichkeit unserer heutigen Theolo-

gie» (1873) in einem Reprint erhiltlich,
wihrend andere Arbeiten, namentlich ver-
streute Aufsitze, seit ihrer Erstpublikation
nie mehr aufgelegt worden waren. Eine
auf neun Binde projektierte «Basler» Edi-
tion verspricht, diesem Mangel abzuhelfen
und namentlich den umfangreichen hand-
schriftlichen Nachlass, von dem bislang
vor allem unzureichende Kompilate aus
der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts ge-
drucke vorliegen, textkritisch aufzuarbei-
ten. Die ersten beiden Binde mit der
Mehrzahl der von Overbeck selbst ver-
offentlichten Schriften bis 1880 enthalten
neben der «Christlichkeit» (in der Textge-
stalt von 1873 und gesondert den Ergin-
zungen von 1903) einige Abhandlungen
zum Neuen Testament und zur alten Kir-
che. Am Anfang des ersten Bandes steht
(der einzige bisher unpublizierte Text in
diesen beiden Binden) Overbecks erster
offentlicher Vortrag, «Uber die Anfinge
des Moénchtums» von 1867, in dem er,
ohne andere Quellen fiir die Unter-
suchung heranzuziehen, ecine Position
zwischen den gegensitzlichen katholi-
schen und protestantischen (ménchtums-
feindlichen) Standpunkten in dieser Sache
vertritt. Zwar gebe es keine Kontinuitit
zwischen dem Urchristentum und dem
Monchtum (wie katholische Forscher
suggerierten), aber in ihrer weltfliichtigen
Tendenz trifen sich beide Bewegungen,
mit dem Unterschied, dass das Anachore-
tentum der ausgebliebenen Wiederkunft
Christi wegen einen pessimistisch-verdii-
sterten Horizont habe. Schon im Falle des
Vortrags iiber das Ménchtum erweist sich
die Unabdingbarkeit einer Kommen-
tierung, welche die Leser einerseits in die
Problemstellung zur Abfassungszeit einer
Schrift einweiht, andererseits Overbecks
eigene Ansicht, ihre Rezeption und ihren
heutigen Stellenwert beleuchtet. Diese
Aufgabe haben die Herausgeber iiberzeu-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10

25



26  SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER

gend geldst, obschon etwa die Einleitung
zur umfangreichen «Christlichkeit unserer
heutigen Theologie» etwas mager aus-
gefallen ist. Indessen kann zur «Christ-
lichkeit» neuere Spezialliteratur zu Rate
gezogen werden, insbesondere Niklaus
Peters einschligige Monographie’. Eine
theologisch nicht allzu versierte Leser-
schaft sieht sich durch die Sachan-
merkungen und die kommentierenden
Einfihrungen jedenfalls leicht in die Lage
versetzt, den Spuren des verschlungenen
Overbeckschen Denkweges zu folgen.

In der «Zwillingsschrifv» zu Friedrich
Nietzsches unzeitgemisser Be-
trachtungy» tiber David Friedrich Strauss
(die in enger Verbindung mit Overbeck
gleichzeitig entstanden ist) holt Overbeck
zu einem Generalangriff auf die Theologie
iiberhaupt, besonders allerdings auf die
zeitgendssischen «liberalen», aber auch
«apologetischen» Strémungen aus. Gelten
lassen mochte er nur eine radikal kritische
Theologie, die dem Glauben zwar Raum
lisst, jedoch dessen Anspruch auf Wissen-
schaftlichkeit vehement bestreitet. Die
Artacken gegen den theologischen Libera-
lismus, der sich mit der Welt liiert hatte
(was bei Overbeck einer Siinde wider
Geist des eigentlich Christlichen, des
Weltverneinenden gleichkommt), hitten
schirfer kaum ausfallen kénnen. Overbeck
steht in einer Reihe mit den bemerkens-
werten, konservativ-skeptischen Denkern
im Basel des ausgehenden 19.Jahrhun-
derts: /. J. Bachofen, J. Burckhardt und
F Nietzsche.

Nach dem Misserfolg der «Christlich-
keit» verlegte Overbeck seine Publi-
kationstitigkeit wieder ganz auf sein
angestammtes Fachgebiet, die Alte Kir-
chengeschichte, wobei er das Christentum
als ein Phinomen von héchstens noch
historischem Interesse wiirdigte. In den
«Studien zur Geschichte der alten Kirche»
von 1875 (Bd.2) erkundet er z.B. das
«Verhiltniss der alten Kirche zur Sclaverei
im romischen Reiche» und gelangt nach
griindlichen Recherchen zum Schluss,
dass die Christen wenig bis nichts zur
Abschaffung der Sklaverei beigetragen
hitten. Wenn das frithe Christentum als
sozialrevolutionire Bewegung aufgefasst
werden soll, dann steht die implizite An-
erkennung der Institution Sklaverei durch
die frithen Christen dazu im Widerspruch.

«Erster

74. JAHR HEFT 10

2 Niklaus Peter: «Im
Schatten der Moder-
nitat. Franz Overbecks
Weg zur Christlichkeit
unserer heutigen
Theologie». Verlag

J. B. Metzler, Stuttgart /
Weimar 1992.

Gelten lassen

mochte er nur
eine radikal kriti-
sche Theologie,
die dem Glauben
zwar Raum lasst,
jedoch dessen
Anspruch auf
Wissenschaftlich-
keit vehement
bestreitet.

3 Wilhelm Martin Lebe-
recht de Wette: «Kurze
Erklérung der Apostel-
geschichte». 4. Auflage,
bearbeitet und stark
erweitert von Franz
Overbeck. Leipzig 1870.

WIEDERENTDECKT

Von einiger dogmatisch-kirchenpolitischer
Brisanz sind die Uberlegungen in den
beiden Abhandlungen «Zur Geschichte
des Kanons» von 1880 (Bd. 2), denen zu-
folge es «im Wesen aller Kanonisation» (...)
«liegt», «ihre Objecte unkenntlich zu ma-
chen, und so kann man denn auch von allen
Schriften unseres neuen lestamentes sagen,
dass sie im Augenblick ihrer Kanonisierung
aufgehort haben verstanden zu werden»
(Bd. 2, S.393). Als die Christen des 2. Jahr-
hunderts nicht mehr wussten, unter wel-
chen konkreten Umstinden, mit welcher
praktischen und naheliegenden Absicht
die den Aposteln zugeschriebenen Evange-
lien und Briefe entstanden waren, diese
Leute, laut Overbeck, auf den Gedanken
verfallen, jenen Texten kime eine vom
konkreten Anlass ihrer Entstechung un-
abhingige Giiltigkeit zu. Die héchst zufil-
ligen Entstehungsursachen sind in Verges-
senheit geraten, und also gerinnt der
Textbestand zu einer Offenbarungswahr-
heit. Protestantische Schriftgliubigkeit
wird mit solch ketzerischen Ausserungen
elegant und unblutig ausgebootet. Dass
die Kanonisationsthese selbst, unabhingig
vom biblischen Untersuchungsgegestand,
in der gegenwiirtigen hermeneutischen
Debatte mehr als nur historische Bedeu-
tung haben konnte, bedarf kaum der Er-
orterung.

Die ersten beiden Binde der Overbeck-
Ausgabe sind mit dem textkritischen
Apparat, aber auch den hilfreichen Erldu-
terungen zu einzelnen Stellen und den
sachkundigen Kommentaren vorbildlich
fiir heutige Leser pripariert und bei jeder
weiteren Beschiftigung mit Overbeck,
aber auch mit seinem Umfeld, Nietzsche
etwa, unentbehrlich. Zu bedauern ist, dass
nicht das ganze von Overbeck selbst ver-
offentlichte (Euvre hat geboten werden
konnen, denn nicht allein bei den in den
folgenden Binden zu erwartenden Nach-
lasstexten (mit mehr als 20000 meist
doppelseitig beschriebenen Blittern not-
gedrungen) ist eine Auswahl getroffen
worden. Von den kleineren Beitrigen fehlt
einiges, ebenso Overbecks Bearbeitung
des Apostelgeschichtenkommentars von
De Wette® und die schwer zugingliche
lateinische Habilitationsschrift von 1864,
die Aufschluss iiber Overbecks Entwick-
lung zum kritischen Theologen geben

konnte. 4 AnDreas Urs SomMER



ManFreD JausLIN,

geboren 1939 in
Deutschland als Schwei-
zer Burger. Studium

der Kunstgeschichte.
Germanistik und
Geschichte in Basel.
Promotion 1989 in
Kunstgeschichte zum
Thema «Die gescheiterte
Kulturevolution».

Lebt in Basel.

1 Gilles Deleuze/Felix
Guattari, «Kafka. Fir
eine kleine Literatur»,
frankfurt am Main 1976.

2 Walter Biemel,
Philosophische Analysen
zur Kunst der Gegen-
wart», Den Haag 1968.

Die SORGE DES BAUMEISTERS

Kafkas «Bau» und sein Bewohner

In der Erzihlung «Der Bau» stellt Kafka den Kirper
des Tieres, das gleichsam organische Substrat

allen Lebens, einer in leblosen Zeichen der Macht
gedachten Kultur gegeniiber, in der der Mensch

iiberleben will.

Es wird viel gebaut bei
Kafka, und es ist viel von Bauten die
Rede. Mit mehr Berechtigung jedoch als
bei jedem anderen Bauwerk, das Katkas
Texte imaginieren, kénnte man beim Bau
in der gleichnamigen Erzihlung von einer
anonymen, nichtsignifikanten Architektur
sprechen, einem Rhizom' also, wie De-
leuze und Guattari es nennen; aber dem
steht entgegen, dass das «Tier» im «Bau»
unverkennbar die Attitiide des Demiurgen
zeigt. «lch habe den Bau eingerichtet und er
scheint wobhlgelungen», teilt es gleich zu
Anfang mit dem aus der Genesis vertrau-
ten Anspruch des Schépfers mit. Im Wort
«scheint erdffnet es aber zugleich den
Zweifel am eigenen Werk, an seiner
Zweckmissigkeit und Bestindigkeit, einen
Zweifel, der den Text immer mehr durch-
dringt, alle Handlungsmomente erstickt
und ihn schliesslich im Fragmentarischen
enden lisst: «Aber alles blieb unverindert»,
lauter der letzte Satz, lakonisch wie ein
Epitaph auf eine endgiiltig begrabene
Hoffnung.

Der gesamte Text ist ein Monolog, eine
unablissig dahinstromende Reflexion des
«Tiers» auf seine Verhiltnisse. Erfiillt von
Sorge um das Schicksal und die Sicherheit
des Baus, mit dem es das eigene Geschick
identifiziert, hat es «kaum eine villig
ruhige Stunde». Die Unzulinglichkeit des
Baus, die von vornherein im Plan angeleg-
ten Fehler werden von ihm erkannt, aber
der «Traum von einem ganz vollkommenen
Bau» erweist sich als unausfiihrbar, weil
der Bau, der selbstgeschaffene, ihm letzt-
lich als unabinderlich erscheint. Nur in
den Kopfgeburten der Utopie sind Verin-
derungen vorstellbar. Jede reale Verinde-
rung kann der Schépfer des Baus nur noch
als Bedrohung erfahren. Es ist nahelie-
gend, in dieser Konstellation die Elemente

einer biirgerlichen Gesellschaftskritik zu
erkennen und damit ein Interpretations-
modell anzubieten. Nun hat sich aber ge-
zeigt, dass Erklirungsmodelle, die sich
scheinbar miihelos dem Text adaptieren
lassen, Kafkas Texte unweigerlich zu
verfehlen pflegen. Deren subversives
Potential liegt vielleicht gerade in der
Miihelosigkeit, mit der sie die unter-
schiedlichsten Auslegungen assimilieren.
Sie widersetzen sich gewissermassen der
Interpretation durch Anpassung. Walrer
Benjamin hat diese Gefahr erkannt und
sich ihr entzogen, indem er ecine neue,
sperrige Metapher fand (das «bucklicht
Minnlein»), die nun ihrerseits der Inter-
pretation harrt; und der beklagenswerte
Hermeneutiker sitzt wieder einmal ratlos
auf seinem Trapez.

Einzig in seiner Art

Walter Biemel hat in seinem grundlegen-
den Aufsatz zum «Bau»? die im Text ent-
haltenen gesellschaftskritischen Motive
herausgearbeitet, ohne jedoch den Begriff
Gesellschaftskritik explizit zu formulie-
ren. Eine aus den schon erwihnten Griin-
den nicht unberechtigte Zuriickhaltung.
Zumal eine Gesellschaft im eigentlichen
Sinne nicht erkennbar ist. Sie ergibe sich
erst aus dem Zusammenleben mit anderen
gleichartigen Wesen. Das «Tier» ist aber
nicht nur allein, es ist offensichtlich auch
einzig in seiner Art. Andere, vielleicht
verwandte Wesen erscheinen ithm nur in
seiner Vorstellung. Es bleibt also der Bau
als die dem «Tier» dussere und zugleich
selbstgeschaffene Welt, eine durch Arbeit
hervorgebrachte «zweite Natur», die ihrem
Urheber als «fremde» gegeniibersteht.
Wie aber ist dieser Bau strukturiert?
Wie sind seine Dimensionen? Kafka gibt,

SCHWEIZER MONATSHEFTE

74 JAHR HEFT 10 27



28

teils eher allgemein, teils mit der ihm eige-
nen merkwiirdigen Akribie, einige wenige
Informationen iiber die Form des Baus
und seine Ausdehnung preis. Nicht ganz
im Zentrum liegt der Hauptplatz, der
auch als Burgplatz bezeichnet wird. Von
ihm zweigen zehn Ginge ab, die man sich
in einem vereinfachenden Modell strah-
lenférmig vorstellen kann. Diese Ginge
erweitern sich alle hundert Meter zu klei-
nen runden, der Vorratshaltung dienen-
den Plitzen, von denen es mehr als fiinfzig
gibt. Da auch von «idussersten Gingen» und
«dusseren Kreisen» die Rede ist, kann man
annehmen, dass zusitzlich zum strahlen-
férmigen noch ein ringférmiges Gang-
system existiert, das jedoch nicht niher
quantifiziert und qualifiziert wird. Zweck-
missigerweise wird man sich aber vorstel-
len miissen, dass diese Querverbindungen
jeweils iiber die kleinen runden Plirtze
verlaufen. Einer der nach aussen gehenden
Ginge ist zur Tiuschung eventueller
Feinde als falscher Ausgang angelegt. Der
richtige Ausgang leitet durch ein laby-
rinthisch verwinkeltes Gangsystem iiber
eine tarnende Moosschicht ins Freie.
Diese vereinfachende Rekonstruktion
des Baus ergibt bei der Annahme von zehn
strahlenformigen und fiinf ringférmigen
Gingen — Zahlen, die Kafkas Angaben
suggerieren — ecine Ganglinge von an-
nihernd fiinfzehn Kilometern. Bei einem
dusseren Kreisumfang von 3140 Metern
ldsst sich eine Fliche von 78 500 Quadrat-
metern errechnen, die vom Gangsystem
erschlossen wird. Um einen Vergleich zu
bekommen, sei nur erwihnt, dass der so-
genannte Palast von Knossos auf Kreta,
gleichfalls ein Bauwerk mit bemerkens-
werten «unterirdischen» Qualititen, bei
einer Seitenlinge von hundertfiinfzig Me-
tern eine Grundfliche von 20000 Qua-
dratmetern einnimmt. Kafkas gewaltiges
Bauwerk wird aber, einmal abgesehen von
Wiithlmiusen und anderem Kleingetier,
nur von einem Wesen bewohnt. Dieses
Wesen ist unablissig beschiftigt mit
Planen und Verwalten und evoziert damit
die grossen biirokratischen Systeme, die
Kafka beispielsweise im «Prozess» und im
«Schloss» errichtet hat. Wihrend aber in
den erwihnten Texten die Biirokratie von
aussen wahrgenommen wird, reflektiert
das «Tier» aus dem Zentrum der Macht.
Dieses Zentrum ist leer. Wie Kafkas ein-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10

Das «Tier» ist
zwar der
Architekt seiner
Wirklichkeiten,
es ist jedoch
nicht der Herr
seiner
Verhaltnisse.

samem Poseidon gibt dem «Tier» allein
schon die Verwaltung seines Machtbe-
reichs «unendliche Arbeit». Und nur durch
eine «beherrschende Stellung» kann es eine
Rechtfertigung seiner Existenz finden.
Unaufhérlich hiuft es auch in seinen ge-
waltigen «Immobilien» Vorrite an, die
weit iiber seinen Bedarf hinausgehen.
Gleich einem anderen Dagobert Duck
zieht es seine Befriedigung aus dem
Wiihlen in seinem Besitz. Fiir das «Tier»
gilt: «Alles ist miglicher Besitz» als Ergeb-
nis einer unermiidlichen Arbeit. «Durch
den verfiigbaren Besitz», konstatiert Bie-
mel, «wird gerade der Herrschaftsanspruch
sichtbar. »

Das Ziel dieser gewaltigen Arbeit ist
«die vollstindige Unterwerfung des Seien-
den als Natur», die «gemeistert, beherrscht,
ausgenutzt, ausgebeutet werden
Diese permanente Aktivitdt hat aber ihren

muss».

Zweck nur noch in sich selbst. Die Unter-
werfung des Seienden findet so ihre letzte
Konsequenz in der Unterwerfung des
Ichs unter die selbstgeschaffenen blinden
Mechanismen der Reproduktion. Der Bau
hat zwar den «Charakter des Provisori-
schen» (Kafka, «Schloss»), gleichwohl er-
weist er sich als unverinderlich. In einem,
wie Biemel sagt, «Kreislauf des Sich-
sicher-fiihlens und des Sich-bedroht-fiihlens»
projektiert das «Tier» zwar stindig Verin-
derungen und Verbesserungen des Baus,
die es vor einer wirklichen oder eingebil-
deten Gefahr schiitzen sollen, aber es fin-
det auch immer neue Griinde, die diese
Pline unmoglich oder zwecklos machen.
Das Gebaute wie das zu Bauende werden
unablissig in Frage gestellt durch anders-
artige Uberlegungen und Projekte.

Dieser Vorgang erinnert an das Spiel
mit sich gegenseitig aufhebenden Aus-
sagen in Kafkas Sprache. Das imaginierte
Bauwerk Kafkas beschreibt somit bereits
in der Phase der Planung die semantische
Struktur seiner Werke. Besonders kurze
und enigmatische Texte, wie der «Gesang
der Sirenen» oder «Prometheus», in denen
jegliche Aussage sofort zuriickgenommen
und dementiert wird, sind das Sprachbild
der architektonischen Planung. Ein-
geschlossen in seine selbstgeschaffenen
Sachzwiinge wird so dem «Tier», wie schon
bemerkt, jede Wandlung zur Utopie. Das
«Tier» ist zwar der Architekt seiner Wirk-
lichkeiten, es ist jedoch nicht der Herr



DOSSIER

seiner Verhiltnisse, weil ihm diese unabin-
derlich geworden sind.

Damit gewinnt der Text eine ganz spe-
zifische Aktualitit. Ahnlich wie in den
jiingsten Spekulationen der postmodernen
Durchlauferhitzer, die das Ende der Ge-
schichte als die ewige Wiederkehr des Im-
mergleichen herbeisehnen, hat sich dem
«Tier» jede Perspektive auf die Zementie-
rung der einmal vorhandenen Machtver-
hiltnisse verengt, und jede Umwilzung
dieser Verhiltnisse ist ihm nur noch als
Katastrophe erfahrbar. Katastrophenfilm
und Science-fiction-Film sind als Insze-
nierungen dieser Untergangsphantasien
nichts anderes als die Erzihlung des Un-
bewussten von der gefiirchteten, aber auch
recht hat und Triume
Wunschtriume sind — ersehnten Verinde-
rung. Sie bedienen die nach einer Bot-
schaft verlangende Menschheit mit Unter-
gang und darauf folgender Rettung und
Erlosung aus dem Weltraum. Damit er-
weisen sich diese Filme, indem die Hoff-
nung auf Erldsung nach aussen verlegt
wird, als sikularisierte Religion.

— wenn Freud

Bausteine einer Gesellschaftskritik

Die Ordnung, die das «Tier» verwaltet,
bemisst sich nach der Verfiigungsgewalt,
die ihm die Bearbeitung seiner Welt ver-
schafft. Wie im Kapitalismus und in sei-
nen zu spit gekommenen osteuropiischen
Filiationen wird «die Anhiiufung des Besit-
zes als die letzte noch maogliche Form der
Selbstsicherung angesehen (...)». In dieser
fortschreitenden Verdinglichung dessen,
was einmal Transzendenz hiess, bestitigt
sich Max Webers Diktum von der Entzau-
berung der Welt. Zu diesem als Fehlent-
wicklung empfundenen gesellschaftlichen
Prozess bemerkt Walter Biemel angewandt
auf den Bau: «Jeder Fehler des Werks offen-
bart unerbittlich einen Fehler des eigenen
Seins selbst, der nicht mebr aufgehoben wer-
den kann.» Er argumentiert damit existen-
tialistisch und scheinbar in Ubereinstim-
mung mit gewissen zentralen Aussagen
Kafkas, so etwa, wenn es im «Landarzt»
heisst: «Einmal dem Fehlliuten der Nacht-
glocke gefolgt — es ist niemals gutzumachen. »
Doch wihrend bei Kafka das Unheil aus
einer Fehlhandlung erwichst, wie es auch
im «Prozess» unablissig dargestellt wird,
erscheint es bei Biemel ontologisiert und

In der
geschichts-
philosophisch
postulierten
Wiederkehr des
Immergleichen
lebt Macht in der
Illusion ihrer
Ewigkeit.

3 Max Stirner, «Der Ein-
zige und sein Eigentumo»,
Philipp Reclam jun.,
Stuttgart 1972.

WIEDERENTDECKT

in der Unabinderlichkeit des Seins be-
griindet.

Arbeit und Besitz, die Kriterien, an
denen sich die biirgerliche Gesellschaft
orientiert, werden von Biemel zu Recht
herausgestellt als die Lebensbedingungen
des «Tiers». Wie in einem Puzzle versam-
melt Kafka in seinem Text die Bausteine
einer Gesellschaftskritik. Aber es ist ein
Puzzle, das nie aufgeht, weil immer das
eine oder andere Teil unter den Tisch ge-
fallen ist.

Der Bau bleibt das einzige real existie-
rende Gegeniiber des «Tiers». Das «Tier» ist
wahrhaftig der Einzige in seinem Eigen-
tum. Dieser Hinweis auf Max Stirner, den
Kafka offensichtlich nicht rezipiert hat,
lisst sich weiter belegen. Das «Tier» fiirch-
tet nicht nur den ihm wesensverwandten
Konkurrenten, der der Welt mit einem ihm
verstindlichen Interesse entgegentritt, son-
dern «es muss ja kein eigentlicher Feind sein
(...), irgendein widerliches kleines Wesen,
welches aus Neugier mir nachgeht und damit,
ohne es zu wollen, zum Fiihrer der Welr ge-
gen mich wird (...), irgendein Waldbruder,
ein Liebhaber des Friedens, aber ein wiister
Lump, der wobhnen will, ohne zu bauen.
Diesem Wesen gegeniiber versteht sich das
«Tier», im Sinne Stirners, als «gesetzter
Biirger». Dessen «erste Forderung geht dar-
auf hin, dass man ein solides Geschift, ein
ehrliches Gewerbe betreibe, einen morali-
schen Wandel fiibre. (...). Man kinnte alle,
welche dem Biirger verdiichtig, feindlich und
gefihrlich erscheinen, unter dem Namen Va-
gabunden> zusammenfassen; ihm missfillt
jede vagabundierende Lebensart». Dieser
Vagabund ist das Wesen, das wohnen will,
ohne zu bauen, das leben will, ohne zu
arbeiten. Es ist das Unbekannte, das dem
«Tier» ganz andere. Stirners Hinweis auf
das Proletariat als Exponenten dieser Le-
bensform ist nicht nur Geschichte, 19. Jahr-
hundert, sondern war schon zu Stirners
Zeiten von der industriellen Entwicklung
iiberholt. Nach der Domestizierung des
Proletariates jedoch und nach dem histo-
risch folgerichtigen Ende des sogenannten
real existierenden Sozialismus ist die Anar-
chie die einzige Gefahr, die der Biirger
firchtet. Sie ist der letzte Gegenentwurf zu
seiner eigenen Welt. Diese Gefahr ist immer
gegenwirtig, denn «man hirt das Kratzen
ihrer Krallen knapp unter der Erde, die ihr
Element ist, und schon ist man verloren».

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10 29



DOSSIER

Wenn Biemel zur Angst des «Tieres»
meint, dass das furchterregende Geriusch
«nichts anderes ist als der eigene Atem, vor
dem es erschrickt», psychologisiert er die
Tatsache, dass die Angst ein Ergebnis der
selbstgeschaffenen, in ihrer Entfremdung
aber als bedrohlich empfundenen Lebens-
welt des «Tieres» ist. Die Grundlage dieser
Lebenswelt ist aber die Machrausiibung,
und die Angst ist die vor dem Verlust der
Macht, vor der Ohnmacht. Jene Stelle im
dunklen Moos, an der sich das «Tier» als
sterblich erkennt, ist die Stelle, an der die
Macht briichig wird, an der sich das an-
dere mit der Welt des «Tieres» beriihrt.
Das «Tier» darf kein anderes Wesen neben
sich dulden, denn das andere Wesen ist
ihm, in Abwandlung eines Marxschen
Wortes, die Schranke seiner Macht. Dem
scheint entgegenzustehen, dass Macht-
ausiibung immer die Macht iiber andere
bedingt. Und in der Tat, Hegels Modell
von Herr und Knecht versagt vor der Kon-
stellation, in der sich das «Tier» befindet.
Fir Hegels Dialektik, wie er sie in der
«Phinomenologie des Geistes» entwickelt,
erscheinen Herr und Knecht als siamesi-
sche Zwillinge. Und derart aneinanderge-
bunden stolpern beide in einem unend-
lichen, gewissermassen metaphysischen
Purzelbaum durch die Geschichte. Die
Existenz des Knechtes ist somit, verein-
facht gesagt, die Voraussetzung fiir die
Existenz des Herrn, wie auch umgekehrt.
Diese an sich triviale Tatsache ldsst aber
ausser acht, dass die Aura der Macht
Distanz verlangt. Elias Canetti, ein Ken-
ner der Macht und ihrer Obsessionen,
berichtet von einem indischen Sultan,
der alle Einwohner von Delhi zwang, in

SELEETER

«Dort an jener Stelle im dunklen Moos bin ich
sterblich».

Karka

«Wir graben den Schacht von Babel».

KaFka

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10

eine vierzig Tagereisen entfernte Stadt zu
ziehen. Er blieb als einziger zuriick und
blickte im Bewusstsein seiner Einzigkeit
auf das menschenleere Delhi. Der Akt der
Macht besteht, wie Canetti folgert, «in
der Entfernung der anderen», «und je radi-
kaler und umfassender das vor sich geht, um
so grisser ist dieser Akt»'.

Kafka hat diesen Willen der Macht zur
Distanz zur dussersten Konsequenz getrie-
ben, denn das Tier duldet nichts ausser
sich. Ganz allein geniesst es, wie es sagt,
«das Rauschen der Stille auf dem Burgplatz»,
und ihnlich befindet Canettis Sultan
beim abendlichen Blick auf die menschen-
leere Stadt: «Jetzt ist mein Herz ruhig.»
Dennoch sind Hegels Voraussetzungen fiir
die Ausiibung von Macht unbestreitbar. In
der Entfernung der anderen verliert die
Macht ihren Gegenstand, der sie definiert,
sie wird zur Ohnmachr. Kafkas Geheimnis
besteht in dieser Koinzidenz von Macht
und Ohnmacht, eine Obsession, die ihn
unablissig verfolgt, von der «Beschrei-
bung eines Kampfes» bis zu seinen spiten
Prosatexten, und ihn ein Leben lang bis in
seine privaten Beziehungen prigt.

Auch das «Tier» im «Bau» ist, wie es uns
oft mitteilt, alt geworden in der Ausiibung
seiner Macht und der Verteidigung seiner
Einzigartigkeit: der Herbst des Patriar-
chen. In der geschichtsphilosopisch postu-
lierten Wiederkehr des Immergleichen
lebt Macht in der Illusion ihrer Ewigkeit.
Diese Illusion zieht ihre Nahrung aus dem
Verschwinden von allem, was ausser ihr
ist. In der Leere der labyrinthischen Zeit,
die der Bau reprisentiert, verschwindet
aber schliesslich auch das «Tier». Es bleibt
der unerklirliche Bau. 4

MANFRED JAUSLIN

WIEDERENTDECKT

4 Elias Canetti, «Das
Gewissen der Worte»,
Frankfurt am Main 1981.



DOSSIER

Otto Marchi, «Soviel ihr
wollt», Roman. Nagel &
Kimche, Zarich 1994.

VERSTECKSPIELE, DEMASKIERUNG,

SELBSTERKENNTNIS

Zum Roman «Soviel ihr wollt» von Otto Marchi

Eine Innerschweizer Lyrikerin wieder zu entdecken
war nicht die primire Absicht Marchis. Doch
nach der Lektiire seines Buches will man diese wilde

und zarte Stimme wieder zu horen bekommen.

Der Protagonist heisst Kon-
rad, nicht Otto; mit dem Autor identisch
ist er nicht, die Story des Romans ist keine
Geschichrte, die das eigene Leben schrieb —
und doch lebt das Buch aus verbiirgten
Erfahrungen. Der Stoff freilich, der ihm
Brisanz, auch einiges an Leuchtkraft gibr,
der ist nicht in der Biographie des Autors
zu suchen, sondern in der Innerschweizer
Kultur- und Geistesgeschichte, in einer
versteckten Liebes-, um nicht zu sagen
Skandalgeschichte, die aber, und hier erst
wird das Buch interessant, schliesslich zu
einem mea res agitur des Protagonisten
wird.

So, ein wenig verwickelt, lisst sich das
Buch einleitend beschreiben. Seine Story
scheint geradlinig klar. Der
Konrad, ein Schriftsteller auf unsicherer
Erwerbsbasis, hat vor ein paar Jahren Auf-
sehen erregt mit einem ersten Roman, in
dem er jenes traumatische Ereignis nach-
erzihlte, das seine Schulzeit vorzeitig
beendete (der Philosophielehrer hatte ihn
beim Betriigen ertappt und, so die Inter-
pretation des Schiilers, deshalb wie an-
gedroht seinen Rausschmiss veranlasst).

erwihnte

Das Ereignis scheint verwunden; der ge-
firchtete, gehasste, insgeheim bewunderte
Lehrer ist tot. Da sieht sich Konrad durch
finanzielle Schwierigkeiten (seine Exfrau
will ihn wegen ausstehender Alimente be-
treiben lassen) gezwungen, einen journali-
stischen Auftrag zu suchen, und er findet
ihn in seiner Heimatstadt — offensichtlich
Luzern — bei einem Jugendfreund. Dieser,
Redaktor an einer Regionalzeitung, fordert
ihn auf, fiir eine Jubiliumsschrift eben
dieses Erlebnis, das Thema seines ersten
Romans, einer Uberpriifung zZu unter-
ziehen.

Ein Denkmalsturz?

Vergangenheitsbewiltigung ist damit ange-
sagt, Demaskierung der Vitergeneration
steht auf dem Programm. So wenigstens
scheint es in der Mitte des Buches, sagen
wir auf Seite 102; Rezensenten, die Biicher
nur bis zur Hailfte lesen, haben leichtes
Spiel: Sie kénnen Marchi als einen Denk-
malzertriimmerer entweder loben oder ver-
dammen. Denn es zeigt sich bald, dass der
Philosophielehrer Brandstitter, ein katholi-
scher Geistlicher und herausragender, sogar
denkmalwiirdiger Reprisentant katholi-
scher Geistigkeit, offensichtlich seine eroti-
schen Wiinsche kriftig ausgelebt hat in
einer leidenschaftlichen, perfekt verborge-
nen Liebesgeschichte mit der Ehefrau eines
Freundes, die, eine masslos und grossartig
Liebende, ihre kiinstlerische Produktivitit
verlor, als der Geliebte sie verliess.

Das Thema scheint dem Autor auf den
Leib geschneidert; mit Denkmalzertriim-
merung hat er Erfahrung. Denn: 1942 ge-
boren, ist er auf seine Art ein Achrund-
sechziger gewesen: er hat, als promovierter
Historiker, sein Pflichtpensum an histori-
scher Quellenkritik erledigt in einer viel
gelesenen «Schweizergeschichte fiir Ketzer»
(1971), die allerdings bereits durch ihren
Humor als Ausnahme im damaligen
gesellschaftskritischen Diskurs auffallen
konnte. Diesem Buch folgten mehrere Ro-
mane, in denen der Autor nicht einfach als
Engagierter in Erscheinung trat, sondern
als ein etwas sproder Artist, und mehr und
mehr als ein Skeptiker, dem es je linger,
desto weniger geniigt, die Vergangenheits-
und Herkunftsmythen zu stiirzen und
dafiir die Mythen vom eigenen Ich zu
hegen. Die Figuren seiner Biicher werden

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10

31



DOSSIER

fast ausnahmslos vom Leben in die Schule
genommen und lernen, was sie zunichst
nicht konnen, z.B. genau hinsehen und
liebgewordene Illusionen zerstéren. Keine
von ihnen aber wird so heftig mit sich
selber konfrontiert wie der in Finanzndten
steckende Konrad. Im Spiegel, den er,
trendgemiss, seinem Ubervater Brandstit-
ter vorhalten will, entdeckt er ungeachtet
aller Abwehrmanover — sich selbst. Was als
Recherche der Vergangenheit beginnr,
wird zu einem Akt der Selbsterkenntnis.

Das alles hort sich in der knappen Zu-
sammenfassung ziemlich moralisch und
sehr ernsthaft an. Aber der Autor kommt
ohne alle didaktischen Nebentone aus,
vermeidet sorgfiltig alles Plakarive, alles
allzu Explizite; er erzihlt mit einem krifti-
gen Schuss Selbstironie, mit lustvollen Er-
zihlschlenkern, wie sie dem Protagonisten
entsprechen, der, eine Spielernatur, seine
kiinstlerische Erfindungslust gern direkt
in die Wirklichkeit umsetzt.

Ein Schlisselroman?

Damit sind wir mit der Prisentation des
schmalen Buches beinahe am Ende ange-
langt. Aber eben nur beinahe. Nachzutra-
gen bleibt einiges. Zum Beispiel, dass das
Buch zum Teil mit fremdem Licht leuch-
tet — mit dem fremden Licht, das den Pro-
tagonisten, wohl auch den Autor, in seiner
Jugend nicht nur stérte, sondern schmerz-
haft brannte und das der Autor nun
geschicke als Leuchtkérper einsetzt. Otto
Marchi hat seinen Stoff nicht auf der
Strasse gefunden oder erflunkert; seine
eigene Biographie hat ihn damit konfron-
tiert. Der Mann, der im Buch Brand-
stitter heisst, war sein Lehrer, und was
fir ein prominenter: Josef Vital Kopp,
1906-1966, katholischer Geistlicher, Phi-
losoph in der Nachfolge und als Interpret
von Teilhard de Chardin, vielseitiger
Schriftsteller, produktiv vor allem in
seinen letzten, von unheilbarer Krankheit
geprigten Jahren; ein wichtiger, verehrter
Reprisentant der katholischen Inner-
schweiz. Und dessen Freundin, Annemarie
von Matt (1905-1967), war eine freilich
nicht reprisentative, aber immerhin im
Kreis von Insidern bekannte Kiinstlerin
und Dichterin, hochbegabt und eigen-
willig, extravagant und naturhaft, bewun-
dert, auch bemitleidet, gar verlacht.

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10

Was als
Recherche der
Vergangenheit
beginnt, wird

zu einem Akt der

Selbsterkenntnis.

WIEDERENTDECKT

Das zu erwihnen, die Namen zu nen-
nen, beinhaltet keineswegs eine Indiskre-
tion; die Fakten sind Insidern vor allem in
der katholischen Schweiz bekannt. Zwar
verschweigt die grosse, etwas hagiogra-
phische Biographie, die Kar/ Fehr dem
bewunderten Kopp gewidmet hat, die Lie-
besgeschichte véllig, erwihnt nicht einmal
dessen Freundschaft mit dem Kiinstler-
chepaar von Matt; aber der Ehemann von
Annemarie, der Bildhauer Hans von Matz,
hat der quasi offiziellen, lupenreinen
Monographie, die er seiner Frau widmete,
eine hektographierte, nur persénlichen
Freunden zugingliche Erginzung bei-
gefiigt, deren Thema die verschwiegene,
vom Ehemann erst nach dem Tod Anne-
maries entdeckte Liebe zwischen ihr und
seinem Freund ist. Und das Stanser Haus,
in dem sich diese vermutlich fiir alle
Beteiligten qualvolle Dreiecksgeschichte
abspielte, ist vor nicht allzu langer Zeit,
mit voller Adressangabe, Gegenstand einer
Reportage gewesen, die an Deutlichkeit
nichts zu wiinschen iibrig ldsst. Da gibt es
nichts mehr zu entdecken und nichts
um die Auf-
deckung eines Skandals konnte es dem
Autor nicht gehen, die Suche nach dem

mehr zu verschweigen;

versteckten privaten Hintergrund eines
Michtigen, die einen recherchierenden
Journalisten mit gutem Grund lenken
kann, ist nicht die seine. Wer war er denn
wirklich, dieser Michtige — und wie ver-
stehe ich mich in ihm: das ist die Frage,
die der Schriftsteller sich stellen muss, die
Marchi umtreibt. Auf dem Priifstand des
Buches steht letztlich nicht ein Inner-
schweizer Denkmal, sondern die Validitit
der Erinnerung und der Erkenntnis der
Vergangenheit. Damit sind wir, wie allein
angemessen, wieder beim Roman, der nur
vordergriindig ein Schliisselroman ist.

Je linger sich Konrad mit seinem Lehrer
beschiftigt, desto mehr gerdt dessen Figur
ihm ins Schwanken; zuerst erscheint er als
Tyrann und verlogener Moralist, dann als
einer, der mit seinen Schiilern ein zyni-
sches Spiel spielt und kalten Herzens
seinen gutherzigen Freund mit dessen Frau
hintergeht, seine Geliebte sitzenldsst und
zerstort. Aber im Verlauf der Recherche
fille giinstigeres Licht auf ihn. Die tiefe
Not des Geistlichen scheint auf, der sich
in einer Liebesbeziehung nicht so verlie-
ren durfte, wie die riickhaltlos und bedin-



DOSSIER

gungslos Liebende das wiinschte, der sich
gegen ihre Umschlingung und Vereinnah-
mung wehren musste — nicht anders weh-
ren musste als er, Konrad, seinerzeit gegen
die liebevolle Umstrickung durch seine
chemalige Frau! Das heisst: Indem er sich
mit Brandstitter beschiftigt, kommt Kon-
rad sich selber auf die Schliche, und unge-
achtet seiner Neigung, sich durch Flucht
zu entziehen, wenn eine Sache ernst oder
unbequem wird, gerit er mehr und mehr
in den Sog einer «Wahrheitssuche», und er
entkommt ithm nicht eher, als er erkannt
hat, dass auch er selber Teil
Wahrheit ist.

Wahrheitssuche? Ein grosses Wort, aber
kein falsches. Unter den vielen Méglich-
keiten der Interpretation ldsen die Fakten
sich in Maéglichkeiten auf, was
fach scheint, zerbirst in Widerspriiche. Es
scheint keine Wahrheit zu geben, oder
eben nur ihr wollt». Aber das
Buch, und das ist bemerkenswert, sinkt
dennoch nicht in blosse Beliebigkeit und

dieser

ein-

«soviel

Resignation ab. Die Reportage kommrt,
in siebenter Fassung, zustande, nicht als
eine entlarvende, sondern als differenzierte
Darstellung.

Das alles sei nicht neu, kénnte man ein-
wenden. Wie sollte es? Was da als Frage,
nie direkt genannt, durch das Buch geht,
dies listenreich versteckrte,
umspielte «Was ist Wahrheit?», das ist in
jeder Zeit neu und immer anders aktuell.
Zum Reiz des Buches trigt bei, dass der
Autor jedes Pathos vermeidet; er tut nicht
50, als hitte er die Problematik erfunden,
fithrt die Wahrheitssuche in leichtem Ton
durch, manchmal fast parodistisch, und
es ist nur konsequent, dass das Buch in

einfallsreich

einem fiirchterlichen, halb schluchzenden —
und eben auch befreienden Lachen endet.

Ein Nachtrag

Abschliessend stellt sich die Frage, ob das
Buch, dem iibergeordneten Thema dieses
Heftes entsprechend, in seinen Figuren
frihere, heute vergessene Autoren und
Texte neu entdeckt oder belebt habe (was
auch durch ein im wesentlichen fiktives
Werk durchaus geschehen kann). Diese
Frage ist, was den Lehrer Brandstitter,

Da gibt es
nichts mehr zu
entdecken und
nichts mehr zu

verschweigen.

WIEDERENTDECKT

alias Josef Vital Kopp angeht, klar zu
verneinen. Das vielfiltige, vor allem fiir
Katholiken hochinteressante schriftstelle-
rische Werk spielt in «Soviel ihr wollt» so
gut wie keine Rolle, es interessiert den
Autor offensichtlich nicht. Jene, die Kopp
gekannt haben, mégen mit Recht einwen-
den, dass das vielschichtige Wesen dieses
Berithmten nicht erfasst sei. Aber das
war nicht das Ziel des Aurtors (und ist
vielleicht fiir einen Nichtkatholiken wie
Marchi gar nicht méglich). Fiir das Buch
ist das kein Nachteil, im Gegenteil. Die
Realitir ist in der Figur, Josef Vital Kopp
im Lehrer Brandstitter aufgegangen, und
dieser widerum wird mehr und mehr von
Konrad in den Hintergrund gedringt.
Vielleicht liest man das Buch ohne Kennt-
nis des Hintergrunds sogar richtiger.
Anders aber steht es mit der Figur und
dem Werk Annemarie von Matts. Thr
Name wird nicht zufillig im Nachspann
quasi als Quellenverweis genannt. Wenn
der Roman in einigen Passagen wirklich
mit fremdem Licht leuchter, ist das
ihren Texten zu verdanken; diese sind die
literarische Trouvaille des Buches; die mit
Widerstand durchsetzte Faszination des
Protagonisten und mit ihm die des Autors
ist nicht zu iibersehen. Zwar verzichtet
Marchi, wie mir scheint zu Recht, auf Zitate
aus ihren Gedichten, aber er paraphrasiert
sie seitenlang sorgfiltig und brillant; der
Bilderreichtum der Dichterin iiberglinzt
da ganze Seiten. Eine Lyrikerin zu ent-
decken war zwar nicht die primire Absicht
Marchis; das Buch kann (hoffentlich)
dennoch diesen und jene in die Bibliothek
treiben, wo sie zum mindesten die offi-
zielle Biographie von Hans von Matt aus
dem Jahr 1969 finden werden und in ihr
zahlreiche Gedichte. Annemarie von Matt
hat ihren Platz in der schweizerischen
Lyrik noch nicht gefunden; und doch
konnte oder kann sie wie kaum eine
andere unsere Frauenlyrik (die, von den
grossen Ausnahmen abgesehen, immer
noch zu nahe am Nihkistchen angesiedelt
ist) um eine zugleich wilde und zarte
Stimme bereichern. Auch in einer Zeit
des grellen Medienlichts, ja gerade in
dieser, gibt es noch eine apokryphe

Literatur. 4
EisBeTH PuLver

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10 33



	Dossier : Ideen, Autoren, Texte - wiederentdeckt
	Ludwig von Mises : der liberale Klassiker dieses Jahrhunderts
	Eugen Rosenstock-Huessy über Europas Revolutionen : "Europäer werden heisst, für Kreuzzüge nichts mehr übrig haben!"
	Theologische Widerlegungen der Theologie
	Die Sorge des Baumeisters : Kafkas "Bau" und sein Bewohner
	Soviel ihr wollt [Otto Marchi]


