
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 10

Rubrik: Dossier : Ideen, Autoren, Texte - wiederentdeckt

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Ludwig von Mises - der liberale Klassiker
dieses Jahrhunderts

In einer Zeit, in der Europa den Glauben an
Freiheit und Demokratie verloren hatte, gehörte
der Österreicher Ludwig von Mises (1881-1974)
zu den kompromisslosen und weitsichtigen
Verteidigern des Liberalismus. Er sagte schon in
den zwanziger Jahren des Ende des sozialistischen

Wirtschaftssystems voraus.

1 Ludwig von Mises.
• Liberalismus". Nachdruck

der Originalausgabe

von 1927. mit
einer Einführung von

Hans-Hermann Hoppe,

hrsg. von der Friedrich-

Naumann-Stiftung.
Academia Verlag. Sankt

Augustin 1993.

L/bwohl Ludwig von Mises
in den USA zu den bekanntesten Vertretern

der «Austrian Economics» zählt und
obwohl das Interesse an seinem Werk und
seinen Ideen dort schnell und stetig
wächst, gehört er in Westeuropa zu jenen
vergessenen Klassikern, deren Überlieferung

durch Vorurteile in der Sekundärliteratur

verfälscht wird. Anders in den
Ländern des ehemaligen Ostblocks. Dort
wird er unter der kleinen, aber aktiven
und kreativen liberalen Elite fleissig gelesen

und auch übersetzt. Da er nicht nur
den wirtschaftlichen Zusammenbruch des

Sozialismus vorausgesagt hat, sondern
auch schlüssig nachweist, dass der als

«dritter Weg» propagierte und weltweit
praktizierte Interventionismus und
Protektionismus notwendigerweise in den

Sumpf der hohen Staatsverschuldung
führt, gehört er zu jener seltenen Spezies

von sozialwissenschaftlichen Theoretikern,
deren Analysen und Prognosen den Test
der Empirie bestehen und ihre Aktualität
— mindestens teilweise - wahren und
steigern können. Vielleicht ist dies ein
Grund, wieso er als kompromissloser
Aussenseiter, dessen Auffassungen sich in
hohem Mass als zutreffend erwiesen, von
jenen Fachkollegen, die ihre Meinung
stets flexibel an die politische Tagesaktualität

und an die intellektuelle Mode ange¬

passt haben, gemieden und verdrängt
wird. Ludwig von Mises gehört zu jenen
überragenden Persönlichkeiten, die ohne
Rechthaberei eine persönliche Überzeugung

mir langem Atem und ohne Rücksicht

auf Kollegenschelte vertreten, weil
sie wissen, wie wertlos die momentane
Popularität und die Anbiederung bei den

politisch und wirtschaftlich Einflussreichen

letzlich ist. Die 1967 erschienene
amerikanische Übersetzung seines klassischen

Werks «Liberalismus» leitete er im
Vorwort mit folgender Bemerkung ein:
«Es ging mir allein darum, der kleinen
Minderheit denkender Menschen eine
Möglichkeit zu eröffnen, etwas über die Ziele
und die Leistungen des klassischen Liberalismus

zu lernen und dadurch den Weg für
eine Wiederauferstehung des Geistes der
Freiheit nach dem bevorstehenden Debakel
vorzubereiten.» Inzwischen hat das Debakel

der sozialistischen Gemeinwirtschaft
stattgefunden, dasjenige des interventionistischen

Wohlfahrtsstaats steht in absehbarer

Zeit bevor, aber das Interesse der
kleinen Minderheit denkender Menschen
ist — wenigstens in Zentral- und
Westeuropa — noch nicht erwacht. Die deutsche

Originalausgabe des Klassikers zum
Thema «Liberalismus» war schon 1927 in
Jena erschienen und liegt nun in einem
broschierten Nachdruck vor1. Hans-Her-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10 17



DOSSIER

mann Hoppe hat dazu eine Einführung
verfasst, welche auf 30 Seiten nicht nur
die wichtigsten biographischen Informationen

vermittelt, sondern auch eine

ideengeschichtliche Würdigung in einem
grösseren Zusammenhang darstellt und
die Wirkungsgeschichte wiedergibt. In
den USA hat das Werk des bedeutenden
liberalen Klassikers tiefere Spuren hinterlassen

als in Europa, das doch so gerne
den Anspruch erhebt, eine im Weltmassstab

überdurchschnittlich grosse Zahl
jener Minderheit denkender Menschen
zu stellen, an die sich Ludwig von Mises
wendet.

Mit den Waffen des Geistes

Offensichtlich erreichten in Europa, dem
Brandherd von zwei Weltkriegen und
dem Nährboden der gewaltträchtigsten
totalitären Ideologien im 20. Jahrhundert
linke und rechte Hetzschriften Millionenauflagen,

während hellsichtige Mahner
und Warner wie Ludwig von Mises ausserhalb

eines engen und hochqualifizierten
Kreises von Schülern wenig Beachtung
fanden und finden. Dies ist nicht einfach
eine bedauerliche Unterlassung, sondern
eine wirkliche Tragödie; denn durch die
Unfähigkeit, gewaltsame Unterdrückung
mit den besseren «allein den Enderfolg
versprechenden Waffen des Geistes» (L.v. M.)
zu bekämpfen, hat die Minderheit denkender

Menschen in ihrer ideologischen
Verblendung ungeheure Schuld auf sich
geladen. Offenbar hat sich jene historisch
verbürgte Abneigung gegen Seher und
Propheten, die zwar plausible, wahre, aber

unangenehme, zum Teil auch im
eigentlichsten Sinn des Wortes enttäuschende
Botschaften verbreiten, auch auf die
Sozialwissenschaftler der Neuzeit
übertragen. Ludwig von Mises ist in Europa
der am wenigsten bekannte und rezipierte
liberale Klassiker dieses Jahrhunderts, und
viele Ökonomen verbinden mit seinem
Namen lediglich die Assoziation mit
einem unzeitgemässen «Paläoliberalen»
und allenfalls mit der Tatsache, dass F. A.
von Hayek einer seiner Schüler war. Der
Nachdruck von «Liberalismus» und die
ausgezeichnete und in verschiedenster
Hinsicht vorbildliche Einführung von
Hoppe werden diesem Missstand hoffentlich

abhelfen.

Dass det Liberalismus

gerade

nicht den egoistischen

Kampf

aller gegen alle

propagiert,

sondern die

freiheitsvermittelnde

soziale Funktion

von Eigentum und

Vertrag ins

Zentrum stellt,
kann man bei

Mises nachlesen.

WIEDERENTDECKT

Denkanstösse statt Dogmen

Selbstverständlich bietet das Werk - wie
jeder Klassiker — auch Angriffsflächen,
und es will nicht die dogmatische Grundlegung

des Liberalismus sein, was im
durchaus selbstbewusst eindeutigen, aber
auch bewusst zurückhaltenden Buchtitel
(ohne Artikel) zum Ausdruck kommt. Die
Angriffsflächen des Werks liegen nicht in
irgendwelchen Tiefen und Unscharfen

verborgen, sondern treten in teilweise
provozierenden Formulierungen klar zu Tage.
Bei zahlreichen prägnanten Sätzen wie «In
dem Kampfe der Gewalt mit der Idee siegt
immer die Idee» (S. 44) beginnt man
unwillkürlich, Gegenargumente zu suchen,
historische «Beweise» und «Gegenbeweise».

Ähnliche Denkanstösse bewirkt
die nicht minder apodiktische Aussage
«Die Fyrannei einer Minderheit kann nie
Bestand haben, es sei denn, dass es der
Minderheit gelingt, die Mehrheit von der

Notwendigkeit oder zumindest Nützlichkeit
ihrer Herrschaft zu überzeugen» (S. 40).
Soll man das unterstreichen, mit Fragezeichen

oder Ausrufzeichen versehen?
Immerhin sind es Gedanken von solcher
Klarheit und Einfachheir, welche jene
treffsicheren Voraussagen ermöglichten,
über die der heutige Leser immer wieder
staunen mag.

Das Kapitel 13, Der Staat und das
antisoziale Verhalten, beginnt mit der
lapidaren Feststellung «Der Staat ist Zwangsund

Unterdrückungsapparat». Die daran

anknüpfende Argumentation ist wesentlich

differenzierter und zeigt die didaktische

Funktion des Einleitungssatzes, der
zunächst den Mythos des Staates in Frage
stellt, aber auch zum Widerspruch reizen
soll. Schon im nächsten Abschnitt übt der
Autor Kritik an Nietzsche, der den Staat
«das kälteste aller Ungeheuer» genannt hat.
Dies leitet über zu den unabdingbaren
Funktionen des Staates, die durchaus
befürwortet werden. «Dass Staatsgewalt und
Strafgericht Einrichtungen sind, die die

Gesellschaft unter keinen Umständen je
wird entbehren können, will und kann der
Liberalismus nicht bestreiten» (S. 51). Die
Distanzierung vom Anarchismus wird mit
besonderem Eifer verfochten. «Liberalismus

hat mit Anarchismus nicht das geringste

zu tun. Der Liberalismus ist sich darüber

ganz klar, dass ohne Zwanganwendung der

18 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10



DOSSIER WIEDERENTDECKT

Bestand der Gesellschaft gefährdet wäre und
dass hinter den Regeln, deren Befolgung
notwendig ist, um die friedliche menschliche

Kooperation zu sichern, die Androhung von
Gewalt stehen muss, soll nicht jeder einzelne
imstande sein, den ganzen Gesellschaftsbau

zu zerstören» (S. 33).

Bewährungstest bestanden

Ludwig von Mises, so erklärte mir kürzlich
ein durchaus liberaler emeritierter Dozent
der Volkswirtschaftslehre, sei «nur noch

ideengeschichtlich relevant». Wer seine
Bücher liest, die übrigens in einer auch
für NichtÖkonomen durchaus verständlichen

und vorbildlichen Wissenschaftssprache

verfasst sind, kann sich vom Gegenteil

überzeugen. «Nur noch geschichtlich»
interessieren uns jene Klassiker, die
Überlegungen ansrellten, die sich im nachhinein

als falsch, überholt oder überflüssig
herausstellten und deren Voraussagen
nicht eingetreten sind. In der Ideengeschichte

gibt es keinen objektiven
wissenschaftlich überprüfbaren Wahrheitsbeweis.
Geschichte ist das Labor der Sozialwissenschaft,

in dem die Tauglichkeit von Ideen

getestet wird, und die Frage, ob man aus
der Geschichte etwas lernen könne, wird
oft vorschnell mit einem «Nein»
beantwortet. Immerhin kann man die Voraussagen,

welche vor 77 Jahren publiziert
worden sind, anhand der späteren historischen

Ereignisse überprüfen. Dabei zeigt
sich, wie treffend die Analysen und
Prognosen waren, deren Grundlagen offenbar
bis heute in der Sozialwissenschaft immer
noch weitgehend ignoriert werden. Ludwig

von Mises besteht diesen nachträglichen

Test mit Bravour, obwohl er sich in
verschiedenster Hinsicht weit auf die Äste
einer Voraussage hinausgewagt hat.
Vielleicht liegt darin sogar ein tieferer Grund
für den Bogen, den viele Theoretiker noch
heute um sein Werk machen. Irgendwie ist
es nämlich beschämend, dass sich eine

ganze wissenschaftliche Disziplin wie die
Nationalökonomie trorz der seit den

zwanziger Jahren publizierten Fundamentalkritik

und trotz der daraus abgeleiteten
Analysen und Prognosen so lange von den

Pseudoerfolgen der sozialistischen
Planwirtschaft blenden liess und schliesslich
vom längst vorausgesagten Zusammenbruch

noch überrascht worden ist. Die

Die «Stunde der

Wahrheit» wird

für Mises auch

bei seinem Urteil
über den

Interventionismus

noch schlagen,

aber dieses

doppelte Debakel

der Politik und

der mit ihr

vernetzten

Wissenschaft steht

noch bevor.

«Stunde der Wahrheit» wird für Mises
auch bei seinem Urteil über den
Interventionismus noch schlagen, aber dieses

doppelte Debakel der Politik und der mit
ihr vernetzten Wissenschaft steht noch
bevor.

Gegen rote und braune Fäuste

Es gehört zu den Grundirrtümern der

Geistesgeschichte des 20. Jahrhunderts,
dass sich der entscheidende ideologische
Kampf zwischen den rechts stehenden
Faschisten und den links stehenden Sozialisten

abgespielt habe und dass die liberalen

Anhänger des Kapitalismus sich als

Anti-Linke mit dem Nationalismus und
dem Faschismus verbündet hätten. Sicher

gab es solche Pseudoliberale, aber Ludwig
von Mises schreibt dazu Unmissverständ-
liches: «Die grosse Gefahr, die von Seite des

Faszismus in der Innenpolitik droht, liegt in
dem ihn erfüllenden Glauben an die
durchschlagende Wirkung der Gewalt» (S. 44).
«Wollte er» (der Faszismus) «den Sozialismus

wirklich bekämpfen, dann müsste er
ihm mit Ideen entgegentreten. Es gibt aber

nur eine Idee, die man dem Sozialismus
wirksam entgegenstellen kann: die des

Liberalismus» (S. 45). Im Bereich der Aussenpolitik

des Faszismus gelangt Mises —

schon 1927! - zu folgender Aussage: «Dass

er aussenpolitisch durch das Bekenntnis zum
Gewaltprinzip im Verhältnis von Volk zu
Volk eine endlose Reihe von Kriegen hervorrufen

muss, die die ganz moderne Gesittung
vernichten müssen, bedarf keiner weiteren

Ausführung.»

Die Gesellschaft als solche bejahen

Ludwig von Mises hat sich intensiv mit
dem berechtigten Vorwurf auseinandergesetzt,

die Liberalen wussten zwar stets,
was sie gemeinsam ablehnten, aber sie

hätten keine konstruktive Alternative. Das
fatale Bild von der «liberalen Mitte»
zwischen dem linken Sozialismus und
dem rechten nationalistischen Konservativismus

hat dazu geführt, dass es immer
wieder Liberale gab und gibt, die mit
Hilfe von Bindestrichen (als Sozial-
Liberale, Liberal-Konservative oder Öko-
Liberale) Kompromisse und Koalitionen
suchen und finden. Neben diesem Hang
zur kompromittierenden Koalition ist ein

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10 19



DOSSIER WIEDERENTDECKT

zweites Übel unter Liberalen stark verbreitet.

Man ist zu schnell bereit, die
Vorwürfe, die den Liberalen gemacht werden,
und das Feindbild, das auf sie projiziert
wird, für bare Münze zu nehmen und dort
schuldbewusst billige Ausreden zu suchen,
wo selbstbewusste und stichhaltige
Gegenargumente gefragt wären. Dass der Liberalismus

gerade nicht den egoistischen
Kampf aller gegen alle propagiert, sondern
die freiheitsvermittelnde soziale Funktion
von Eigentum und Vertrag ins Zentrum
stellt, kann man bei Mises nachlesen. Er
bekennt sich offen zum Kapitalismus und
zeigt auf, dass die sogenannten Auswüchse

nur verschärft werden, wenn man sie

interventionistisch bekämpfen will. Auch
dem Vorwurf des gesellschaftsfeindlichen
und in einer vernetzten Gesellschaft
immer weniger aktuellen Individualismus
begegnet er mit Argumenten. Er zeigt, wie
verfehlt es ist, zwischen öffentlichen und
privaten Interessen einen unüberbrückbaren

Gegensatz zu konstruieren.
«Der in der Gesellschaft lebende Mensch

muss bei all seinem Fun und Lassen nicht
nur aufseinen unmittelbaren Nutzen Rücksicht

nehmen, sondern auch auf die
Notwendigkeit, in jeder Handlung die Gesellschaft

als solche zu bejahen. Denn das Leben
des einzelnen in der Gesellschaft ist nur
durch die Gesellschaft möglich, und jeder
einzelne würde auf das schwerste geschädigt
werden, wenn die in Brüche gehen würde.

Der Fortbestand der Gesellschaft als

Vereinigung der Menschen zur gemeinsamen
Arbeit und Lebensführung liegt im Interesse

jedes einzelnen; wer einen augenblicklichen
Vorteil aufopfert, um den Fortbestand der

Gesellschaft nicht zu gefährden, der opfert
einen kleinen Vorteil einem grössern»
(S. 30).

Aktuelle Traktandenliste

Das Inhaltsverzeichnis des nur 172 Seiten
umfassenden Werks ist eine höchst
aktuelle Traktandenliste liberalen Denkens
und Handelns. Nach einer
ideengeschichtlich ausgerichteten Einleitung
folgt eine Übersicht über die Grundlagen
liberaler Politik, bei denen die «Dreieinigkeit»

«Eigentum, Freiheit und Frieden» an
die Spitze gestellt werden. Das Kapitel
über liberale Wirtschaftspolitik lässt uns
ahnen, wie weit wir von den liberalen
Zielvorstellungen entfernt sind und welch

anspruchsvoller Weg noch vor uns liegt.
Die konservative Formel «Liberalismus -
nach wie vor» ist daher völlig verfehlt, eher

zutreffen würde auf dem Hintergrund des

gegenwärtigen Handlungsbedarfs: «Lasst

uns einen liberalen Anfang machen»... In
verschiedenster Hinsicht erstaunlich ist
die Aktualität des Kapitels über liberale

Aussenpolitik. Was hier zum Thema

«Staatsgrenzen», «Nationalismus» und

«Vereinigte Staaten von Europa» schon

1927 Konstruktives und Kritisches formuliert

worden ist, verdient auf dem Hintergrund

der neuesten Entwicklung höchste

Beachtung. Auch die beiden Kapitel über
den Liberalismus und die politischen
Parteien und die Zukunft des Liberalismus

eignen sich als aufschlussreiche Lektüre.
Vor allem die Liberalen in der
Bundesrepublik mögen darin Ansporn und Trost
finden - vor und nach den Wahlen.

Robert Nef

SPLITTER

Jahr für Jahr schreiben Autoren in der ganzen Welt

über Demokratie - über das Regierungssystem der

repräsentativen Demokratie. Sie beklagen ihre

Unzulänglichkeiten. Aber die Demokratie, die sie

kritisieren, ist eine Demokratie, deren Politik vom

Interventionismus beherrscht wird.

Ludwig von Mises, in: -Vom Wert der besseren Ideenaus

dem Amerikanischen. Poller Verlag.

Stuttgart 1983. S. 104.

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10



DOSSIER

Sven Papcke.

1939 in Hamburg

geboren, ist Professor

für Soziologie an der

Westfälischen Wilhelms-

Universität in Münster.
Er befasst sich

schwergewichtig mit Geschichte

der Soziologie, mit

Kultursoziologie und

Europafragen. Im

Campus Verlag ist 1993
sein Buch 'Deutsche

Soziologie im

Exilerschienen.

1 -Die Europäischen
Revolutionen. Volks-

ciaraktere und Staaten-

bildung', Eugen

Diederichs Verlag.
Jena 1931.

2 -Out of Revolution.

Autobiography of
Western Man-,

New York 1938.

Eugen Rosenstock-Huessy über
Europas Revolutionen
«Europäer werden heisst, für Kreuzzüge nichts mehr übrig haben!»

Vor über sechzig fahren veröffentlichte der Sozialwissenschaftler

Eugen Rosenstock-Huessy1 (1888-1973) den vielleicht
anspruchsvollsten Versuch der Zwischenkriegszeit, die Herkunft
und Zukunft der europäischen Verhältnisse zu deuten.

L/er Autor wollte sein Buch
«Die europäische Revolution» eingereiht
sehen in die zeitgenössische Bewältigungsliteratur

mit Blick auf den Ersten Weltkrieg,

und er ging davon aus, dass die

politische «Spaltung Europas heute sinnlos

geworden ist» (S. III). Er wusste indessen,
dass jener «Souveränitätsrausch», hinter
den zurück - oder besser über den hinaus

- sein Buch verwies auf die Logik der

europäischen Interdependenzen, objektiv
überholt sein mochte. Doch war es mit
solcher Analyse allein getan?

Eindringlich rief Rosenstock seinen

Zeitgenossen ins Gedächtnis, dass Natio-
nal-Egoismen mittlerweile ausgereizt und
dass mit der Umwälzung von 1917 auch
die revolutionären Schübe als geschichtliche

Erneuerungsform Europas an ihr Ende
gekommen wären. Durch die proletarische
«Machtergreifung» konnte endlich auch
die unterste der Gesellschaftsschichten ihr
Ordnungsmodell ausprobieren, nachdem
der erste, zweite und dritte Stand im Laufe
der Jahrhunderte ihre jeweiligen Vorstellungen

mit sehr unterschiedlichem Erfolg
ausgelebt hatten. Das System von 1917
erwies sich allerdings bald als starre Diktatur,

wie wir nicht erst wissen, seit es nach
1989 als vorgebliches Weltalternativsystem
an sein Ende gekommen ist.

Freilich, dem hellsichtigen Soziologen
war bekannt, dass kulturgeschichtliche
Tiefenanalysen - mögen sie noch so

überzeugende Ergebnisse zu Tage fördern -
womöglich längerfristig einige intellektuelle

Wirkung zeigen; für ihre Gegenwart
jedoch bleiben sie meist eine Übung in
Vergeblichkeit.

Trotz Rosenstocks Bestimmung der

«Europäität» als Wechselseitigkeit, und

entgegen seiner Empfehlung an die Europäer,

endlich aus ihren Nationen «nach

Europa heimzukehren», wollte sich kein
überstaatliches Zusammengehörigkeitsgefühl

einstellen. Im Gegenteil, man profilierte

sich erneut gegeneinander, und
daran vermochten auch zeitgenössische
Verständigungsversuche wenig zu ändern.
Höchstens dachte man an eine grenzübergreifende

Kooperation aus Wirtschaftsmotiven,

ansonsten aber blieb der Zeitgeist

fest der von Immanuel Kant schon so

titulierten «tollen Freiheit» verpflichtet,
die seit dem Spätmittelalter im Verkehr
souveräner Staaten vorherrscht, mit einigen

Abstrichen noch immer.
Darum wirkt dieses Europabuch von

Rosenstock heute noch so aktuell wie
damals. Als «bedeutendste geistesgeschichtliche
Analyse der europäischen Entwicklung»
(Peter Glotz) ist es bezeichnet worden,
und das mit gutem Grund. Rosenstock

zeigte stichhaltig, warum sich «als blosses

Glied seiner Nation» (S. 504) kein Europäer

mehr auf der Höhe der Zeit befände.
In der Tagespolitik gewann allerdings

der leidige Antieuropäismus die Oberhand.

Erst nach dem Zweiten Weltkrieg
war es politisch möglich, ernsthaft über
friedensstiftende Gemeinsamkeiten
nachzudenken. Mit dem Nachweis einer
«kontinentalen Lebensidentität» war immerhin
der geistig-politische Rohstoff gefunden
für eine zukunftstaugliche Staatengemeinschaft

in Europa.
Rosenstocks Buch ist ins Amerikanische

übersetzt wordem; in der Neuen Welt aber
blieb die Wirkung gering.

Bald nach Kriegsende wurde die Europaschrift

auch hierzulande wieder aufgelegt,
später noch einmal nachgedruckt (1951
bei Kohlhammer, 1987 bei Brendow). Aber
wieder blieb ihr Einfluss aus, was mittlerweile

nicht mehr nur an dem Grabenbruch

lag, den das Dritte Reich in der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10 21



DOSSIER WIEDERENTDECKT

deutschen Geistestradition aufgerissen
hatte. Vielmehr war bald nach der
Europa-Euphorie in den späten vierziger
Jahren nicht nur in Deutschland eine
Abkehr der Intellektuellen von dem
Einigungsprojekt zu verzeichnen. Und so fiel
wiederum auf unfruchtbaren Boden, was
eine orientierende Debatte über die
gemeinsame Zukunft des Alten Kontinentes
hätte anregen können und müssen.

Europa geriet schon Mitte der fünfziger
Jahre in die Hände der Experten. So gab es

weder einen anspruchsvollen Europadiskurs

noch ein öffentliches Verlangen nach

Partizipation am Brüsseler Grossexperiment,

das uns doch alle angeht, weil es

das Gesicht des Kontinentes gründlich
verändert - nicht erst in letzter Zeit. Das

Europabuch von Rosenstock hingegen war
trotz der Nachdrucke inzwischen längst

vergessen. Und es spielt auch gegenwärtig
keine Rolle mehr, obgleich selbst auf der

Beletage der EU mittlerweile über eine

corporate identity nachgedacht wird, um
die Sachzwänge und den Tempodruck des

wachsenden Binnenmarktes zu kompensieren.

Aber der eklatante Mangel an
europäischem Gemeinsinn kommt nicht von
ungefähr. Und er kann sich durchaus als

riskant erweisen, auch politisch, wie eine

Sichtung der Zerreissproben nach Maastricht

ergibt, denen sich die EU nicht nur
mit Blick auf ihre innere Neuordnung
gegenübersieht, sondern auch im
osteuropäischen Umfeld.

Probleme mit Europa

Das ganz Alte scheint in Europa
urplötzlich wieder virulent zu sein. Das

wird die fällige Modernisierung der
Verhältnisse nicht gerade erleichtern. Vor
allem dann, wenn eine kontinentale
Verantwortungsethik fehlt, weil der Brüsseler

Einigungsprozess eher einem
Nützlichkeitsdiktat denn wirklich europäischer
Wertrationalität gefolgt ist. Oder anders

ausgedrückt: Mit Stichdatum vom 1.

Januar 1994 ist die marktwirtschaftliche
Einigung EU-Europas mit der Efta als

«Europäischer Wirtschaftsraum» (EWR)
angelaufen, inzwischen wurden die
Verhandlungen über eine Nord-Erweiterung
abgeschlossen, gleichwohl mehren sich die
Zweifel, ob das fleissige Angleichen von
Rechts- und Techniknormen allein ausrei-

Der eklatante

Mangel an

europäischem

Gemeinsinn

kommt nicht von

ungefähr.

chen wird, um die Brüsseler Union für
ihre Bürger anheimelnd auszustatten.

Allenthalben finden in letzter Zeit Treffen

und Gespräche statt, werden Resolutionen

verabschiedet, um dem eklatanten

Mangel an Gemeinsinn zu begegnen, der
mehr wäre als eine Art von transnationalem

Verfassungspatriotismus unter den

EU-Bürgern.
Aber selbst solcher Verfassungsstolz ist

nicht vorhanden, weil der EU alle

Voraussetzungen fehlen, dass er sich entfalten
kann. Wie soll man sich auch anders als

unter Exporterwägungen mit einer
Wirtschaftsvereinigung identifizieren, die wegen
fehlender demokratischer Grundstrukturen
ihrerseits aufgrund von Artikel 237 des

EWG-Vertrags nicht in die EU aufgenommen

werden könnte? Europäisches Fühlen
ist selten im Verbund der Zwölf, und dieser

Unzulänglichkeit konnten die vielen
Ministerratsbeschlüsse über Europa als

Unterrichtsfach in den allgemeinbildenden
Schulen bisher nicht abhelfen.

Schon ein flüchtiger Blick auf den

Umgang, den die Länder jahrhundertelang
untereinander pflegten, zeigt, dass in der
Tradition eben kein Miteinander auf dem
Alten Kontinent bestand, aus dem sich

Zustimmung destillieren Hesse. Zu erkennen

ist nur ein unablässiges Sichanfeinden.

Die politische Geschichte des Erdteils

gleicht einer Dauerfortsetzung des Pelo-

ponnesischen Krieges. Wahrscheinlich
verbindet selbst das jahrhundertelange
Gegeneinander, und von aussen gesehen
formte sich Europa ohnehin zu einem
Kulturensemble. Gleichwohl, von
Zusammengehörigkeitsgefühlen war keine Spur,
höchstens gab es hin und wieder
Zweckkoalitionen, um die Machtvorteile der
einen oder anderen Nation auszugleichen.

Europa kam in Europa höchstens in
Form problematischer Nachbarschaftsbeziehungen

vor. Die Zugehörigkeit der
Menschen blieb auf den dynastisch-regionalen

oder später den nationalen Rahmen

bezogen. Und noch die Umkehr dieser
Tendenz bestätigte wiederum diese
Tendenz: Denn am Beginn der europäischen
Einigungsbewegung nach dem Zweiten
Weltkrieg stand der Schock über die

gemeinsame Schwächung und damit die

Aussenbedrohung als Folge der
ununterbrochenen Vormachtkämpfe. Keineswegs
jedoch war es eine europäische Entschei-

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10



DOSSIER WIEDERENTDECKT

dung zur Zusammenarbeit, die sich auf
die Erkenntnis der (etwa) kulturellen
Gemeinsamkeiten oder gar auf Einhelligkeiten

berufen konnte.

Kooperativer Wildwuchs

In gewissem Sinne ist die EU zu erfolgreich
geworden, noch bevor man sich gemeinsam

und vor allem demokratisch darüber

verständigt hat, wie die Brüsseler Zukunft
eigentlich aussehen müsste. Da «Euro-

päität» als Handlungsmotiv nicht vorhanden

war und selbst heute als Orientierungsmuster

nicht greifbar ist, trat in Brüssel

kooperativer Wildwuchs an die Stelle einer
europäischen Staatszwecklehre.

Von einer «Verflechtungsfalle» (Scharpf)
wird seit einiger Zeit geredet, und diese
macht heute unser Europaproblem aus.
Die europäische Grossbaustelle, die man
einst entworfen hatte, um das Überleben
der den Kontinent prägenden Einheiten
zu sichern, wird von den Staaten, Völkern
und Regionen, die deren Bauherren sind,
als neuer Turmbau zu Babel empfunden,
von dem niemand mehr zu wissen scheint,
wie er endgültig aussehen soll.

Europa als Kulturensemble

Diese Entwicklung konnte Eugen Rosenstock

nicht kommen sehen, schon

deswegen nicht, weil sein Buch keine
Handlungsdimension enthält. Ihm ging es

vielmehr um die Dauerumwälzungen der

europäischen Geschichte, in deren Verlauf
sich nicht nur die mentalen, sondern auch
die politischen Strukturen der Nationalstaaten

herausbildeten als das Spezifikum
Europas. Bei diesen Regionalrevolutionen
handelte es sich freilich nicht um voneinander

isolierte Entwicklungsschübe.
Es gab in Europa überhaupt keine

abgeschotteten Räume, der Kontinent war seit
der Nachantike ein grosses, Raum und
Zeit übergreifendes Sammelbecken. In
unablässigem Geben und Nehmen trieben
sich hier die Veränderungen wechselseitig
an. Für den Meinecke-Schiiler Rosenstock1
stehen die Inhalte aller europäischen
Revolutionen daher in streng gesetzmässi-
gem Zusammenhang:

- Die Modernisierung aller Vorstellungen
und Verhältnisse begann in Italien unter

dem deutschen Cluniazensermönch

Politik und Kultur

stehen immer

in einem osmotischen

Verhältnis

zur

Religionsgeschichte, ohne

die auf dem

Alten Kontinent

ohnehin nichts zu

verstehen sei.

3 Vgl. das Kapitel
• Der Rhythmus der

Revolution-. S. 16 ff.

4 Vgl. -Recht und
Revolution. Die Bildung
der westlichen
Rechtstradition-. Frankfurt
am Main 1991.

5 -Zerfall und Ordnung
des Industrievolks-.
Frankfurt am Main

1923. S. 12.

Hildebrand, der als Gregor VII. von
Rom aus sein dictatus papae durchsetzte.

Die mit diesem Umbruch von
1075 verknüpfte Ablösung der Geltung
des römischen durch das kanonische
Recht war ein Vorgang von unabsehbarer

Reichweite für die Kultur Europas,
was der amerikanische Historiker
Harold J. Berman* jüngst bestätigt hat.

- Auf diese Herausforderung antwortete
die Souveränitätsrevolution der
weltlichen Obrigkeit in der deutschen
Nachreformation, will man einmal vom
kirchenpolitischen Widerstand der
entstehenden Nationalstaaten absehen.

- Dann erhob sich die englische Gentry;
es folgte die Bourgeoisie in Frankreich.

- Zuletzt kamen nach dieser Lesart
die ausgepowerten Grundschichten in
Russland zu Worte.
Was Wunder also, dass für Rosenstock

eine Neuordnung des Alten Kontinentes
nationale Alleingänge ebenso zu vermeiden

hätte wie Uniformität. Angemessen
lässt sich Europa nur als Multiversum aus

Eigenem, Gemeinsamem und Fremdem

begreifen, dessen Ambivalenzen seinen
Bewohnern gerade Extrachancen der Viel-
förmigkeit bieten.

Rosenstock kam als origineller Denker
vielen Zeitgenossen wie ein Querkopf vor.
So passten seine Ausführungen zur
Arbeiterbewegung nicht in das damalige
Meinungsspektrum, wie ein Blick in seine

Studie über «Zerfall und Ordnung des

Industrievolks» (Essen 1923) zeigt. Besonders

ärgerlich wirkte, dass der Autor frank
und frei die Politik der Linken kritisierte.
Diejenige der Kommunisten ohnehin,
aber eben auch die Politik der
Sozialdemokratie, die vor lauter Organisationsbetriebsamkeit

den Kontakt zu ihrer Basis

verlöre. «Nicht was der Proletarier will,
fühlt, weiss», so kritisiert er einmal*, «sondern

was die Fheorie fühlt, will, weiss, gibt
allemal den Ausschlag. »

Aber auch die industriesoziologischen
Untersuchungen Rosenstocks wirkten
befremdend, weil die heftig propagierte
«Werkstattaussiedlung» (Berlin 1922) zwar
dem «entseelten Fabrikleben» abhelfen
wollte. Zugleich schien sein Korrekturmodell

aber die Kampffähigkeit der
Lohnabhängigen zu schmälern, indem es die
Arbeitskraft aus den Produktionsstätten
auslagern wollte.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10 23



DOSSIER WIEDERENTDECKT

Rücksichten auf Gruppenmeinungen
lagen Rosenstock aber ebenso fern wie das

Respektieren von Fachgrenzen oder
zeitgenössischen Denkmoden.

Im Zeitalter der Schulenbildung passte
seine Denkweise in kein Schema. Rosenstock

wirkte wie ein «Universalgenie»,
das noch im 19. Jahrhundert dankbare
Aufmerksamkeit fand, heute aber eher Skepsis
erntet. Sowohl seine vielen soziologischen
Bücher, pädagogischen

Beiträge oder

theologisierenden
Schriften als vor
allem aber auch seine

unter dem Titel

Zur Person

«Die Sprache des

Menschengeschlechts»

(1963/64) veröffentlichte

«leibhaftige
Grammatik» mit ihrer

Lehre vom Du
als erstem Fall
haben die gebührende
Beachtung also noch
nicht gefunden.

Wir verdanken

unser Denken dem
Umstände, dass
andere anders denken.
Diese Überzeugung,
die Rosenstock zum
Prinzip aller
Persönlichkeitsbildung
stilisierte, ist sicher
höchst aktuell. Das

reichhaltige Gesamtwerk aus vielen

Wissenssparten, in denen Rosenstock zu Hause

war, ist aber noch zu entdecken.

Europa als Multiversum

Für Rosenstock stellt der Erdteil eine
Kulturcollage dar aus lauter Unikaten. Seine

Darlegungen umgreifen gleichermassen
Politik und Kultur. Beide Dimensionen
aber stehen immer in einem osmotischen
Verhältnis zur Religionsgeschichte, ohne
die auf dem Alten Kontinent ohnehin
nichts zu verstehen sei. Und so tritt uns
die Mentalität der latinità ebenso

plastisch vor Augen wie die Ausbildung
der französischen clarté oder auch die
Rückwirkung der Insellage auf die englische

Seelengeschichte. Faszinierend zudem

Als Rechtshistoriker, Soziologe, Sprachforscher und Literat passt Rosenstock
in keine Schublade. Der aus einer Bankiersfamilie in Berlin-Steglitz
stammende Protestant studierte Sprachwissenschaften in Berlin, Zürich und
zuletzt in Heidelberg. Dort promovierte er 1909 über «Herzogsgewalt und
Friedensschutz» (Breslau 1910) zum Dr. jur. und drei Jahre später mit einer
Arbeit über «Ostfalens Rechtsliteratur und Friedrich II.» (Weimar 1912)

zum Dr. phil. Im gleichen Jahr 1912 wurde der Vierundzwanzigjährige nach

seiner Habilitation in Leipzig mit einer Schrift über «Königshaus und
Stämme in Deutschland zwischen 911 und 1250» (Leipzig 1914) jüngster
Privatdozent im Lande.
Nach dem Ersten Weltkrieg widmete sich Rosenstock ausserhalb der Universität

sozialpolitischen Fragen der Zeit, habilitierte sich 1922 erneut an der

TH Darmstadt, diesmal für Soziologie. Durch die Inflation in existentiellen
Nöten, ging Rosenstock als Ordinarius für Rechtsgeschichte nach Breslau.

Auf der Suche nach neuen Arbeitsformen dachte er an eine Verbindung von

Intelligenz und schaffender Bevölkerung. Früh im Katastrophenjahr 1933

emigrierte Rosenstock aus dem «Land der toten Seelen» in die USA, wo er
zunächst in Harvard lehrte, dann an einem kleinen College in New Hampshire.

Er galt akademisch jedoch als unzeitgemäss und war isoliert. Obschon

er bis zu seinem Tode im Frühjahr 1973 immer wieder auch in Deutschland
unterrichtete und publizierte, blieb ihm die Rückkehr an eine deutsche
Universität verwehrt.

Näheres dazu in: K. F. Bastian, «Ich bin ein unreiner Denker. Erinnerungen an

einen Unzeitgemässen: Eugen Rosenstock-Huessy», Die Neue Gesellschaft

Nr. 1, 1989, S. 26 ff.

Rosenstocks Deutung des russischen

Randgeschicks oder seine Interpretation
der deutschen Mittellage, die von einem
antikisierenden Reichsgedanken
durchdrungen blieb in einer Welt auftrumpfender

Nationalstaaten.
Die deutsche Obrigkeitstradition, die

Sonderrolle der Universitäten als

Ersatzrepräsentanten der Nation, die intimi-
sierende Buchkultur, all das wird von

Rosenstock ebenso

präzise erklärt wie
die geo - traditionellen

Vormachtskämpfe

von Wien
und Berlin auf der
Bühne der grossen
Politik. Und
obschon sich Helmut
Reinicke («Märchenwälder.

Ein
Abgesang», Berlin 1987)
gründlich mit dem
Wald als dem
deutschen Traumland
beschäftigt hat, wirken

die älteren
Ausführungen von
Rosenstock über den
Wald als Gebiet des

Werdens und der
Geheimnisse
dennoch überzeugender.

Den zeitfremden

Deutschen bot
seine Formlosigkeit

phantasievolle Verwirklichungräume, die
indessen «nicht von dieser Welt» waren.
Dahin fühlen wir uns aber hingezogen wie
in eine Seelenlandschaft, noch immer,
denn das Chaotische bleibt das Signum
unserer Freiheitsvorstellung, von
bereitwilliger Konformität wie im Westen keine

Spur. Auch das sei übrigens eine Kompensation

für die Enge und Überregulierung
unserer eher kleinstaatlichen und
«wohlfahrtspolizeilichen» Traditionen.

Solche Deutungen sind flüssig geschrieben,

und wenngleich man nicht jedem
Gedankengang zustimmen mag, entsteht
am Ende ein Europa zum Anfassen - eine
Lektion in Europakunde für alle, die mit
bangem Blick über die eigenen Grenzen
sehen und sich doch noch nie als Europäer
gefühlt haben.° Sven Papcke

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10



DOSSIER

Andreas Urs Sommer,

1972 geboren. Phil. I-

Studium in Basel und

Göttingen. Derzeit

arbeitet er u. a. an der

Edition des Briefwechsels

von Franz Overbeck

und den Nietzsches

(Friedrich. Franziska

und Elisabeth). Neben

numismatischen Studien

hat er philosophische
und geistesgeschichtliche

Aufsätze, u. a.

über Georg Christoph

Lichtenberg. Overbeck.

Hermann Keyserling.
Thomas Mann und Max

Weber publiziert.

lFranz Overbeck: 'Werke
und Nachlass-. Bd. 1.

Schriften bis 1873.
In Zusammenarbeit

mit Marianne Stauf-
ficher-Schaub hrsg. von

Eckehard W. Stegemann
md Nikiaus Peter. Ver-

ag J. B. Metzler. Stuttgart

/ Weimar 1994.
Franz Overbeck: -Werke

und Nachlass-. Bd. 2.

Schriften bis 1880.
n Zusammenarbeit mit
Marianne Stauffacher-

Schaub hrsg. von Ekke-

tard W. Stegemann und
Rudolf Brandie. Verlag

J.B. Metzler. Stuttgart /
Weimar 1994.

Theologische Widerlegungen der Theologie

Die ersten beiden Bände der Franz Overbeck-Werk-
und Nachlassausgabe liegen endlich vor1. Eine wechselvolle,

über weite Strecken unglückliche
Editionsgeschichte hat die Beschäftigung mit der radikal
kritischen Theologie des Basler Professors erschwert.

Iranz Overbeck (1837-
1905) war seit 1870 Professor für Neues
Testament und alte Kirchengeschichte an
der Universität Basel. Er hatte sich eine
radikal kritische Theologie aufs Panier
geschrieben, die die Abschaffung der
Theologie selber hätte zeitigen sollen, und
in deren Fluchtlinie die Endgültige
Liquidierung des Christentums liegt. Zunächst
war er um die minutiöse Rekonstruktion
des antiken Christentums, besonders seiner

Urgeschichte und «Urliteratur» bemüht.
Er wollte die Unvereinbarkeit dieser
zuinnerst asketischen, endzeitorientierten
Religion schon mit der Kultur des Altertums,

aber erst recht mit der modernen
Zivilisation aufzeigen. Dies unternahm er,
weder um der Neuzeit zu einer «Legitimität»

unabhängig von ihrer christlichen
Vergangenheit zu verhelfen noch um die
Rückkehr zu den (obsoleten) urchristlichen

Idealen zu predigen. Eine Rückwendung

zu den Aposteln gestattet sein
intellektuelles Gewissen ebensowenig wie eine

Bejahung der modernen Fortschrittsideologien.

Ein Massstab des Gegenwärtigen
darf das Vergangene nicht sein, wenn
Overbeck auch die Neigung nicht ganz
unterdrücken kann, die Wandlung der
alten Kirche zur Staatsreligion als Abfall
vom Ursprünglichen, vom Eigentlichen zu
tadeln, anstatt sie, neutral, als Entwicklung,

als Transformation zu begreifen, die
das Christliche uminterpretiert, aber
nicht einfach, wie er zuweilen glauben
machen will, missversteht.

Weil Overbeck nach dem Herkommen
der Gegenwart aus dem Christlichen grundlegend

neu fragt, würde seinen Werken
nicht allein das Interesse einiger
Wissenschaftshistoriker und Theologen gebühren,
sondern auch das einer breiteren
Leserschaft. Bislang war von ihnen nur mehr
die «Streit- und Friedensschrift» «Über die
Christlichkeit unserer heutigen Theolo¬

gie» (1873) in einem Reprint erhältlich,
während andere Arbeiten, namentlich
verstreute Aufsätze, seit ihrer Erstpublikation
nie mehr aufgelegt worden waren. Eine
auf neun Bände projektierte «Basler» Edition

verspricht, diesem Mangel abzuhelfen
und namentlich den umfangreichen
handschriftlichen Nachlass, von dem bislang
vor allem unzureichende Kompilate aus
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
gedruckt vorliegen, textkritisch aufzuarbeiten.

Die ersten beiden Bände mit der
Mehrzahl der von Overbeck selbst
veröffentlichten Schriften bis 1880 enthalten
neben der «Christlichkeit» (in der Textgestalt

von 1873 und gesondert den

Ergänzungen von 1903) einige Abhandlungen
zum Neuen Testament und zur alten
Kirche. Am Anfang des ersten Bandes steht
(der einzige bisher unpublizierte Text in
diesen beiden Bänden) Overbecks erster
öffentlicher Vortrag, «Über die Anfänge
des Mönchtums» von 1867, in dem er,
ohne andere Quellen für die
Untersuchung heranzuziehen, eine Position
zwischen den gegensätzlichen katholischen

und protestantischen (mönchtums-
feindlichen) Standpunkten in dieser Sache

vertritt. Zwar gebe es keine Kontinuität
zwischen dem Urchristentum und dem
Mönchtum (wie katholische Forscher

suggerierten), aber in ihrer weltflüchtigen
Tendenz träfen sich beide Bewegungen,
mit dem Unterschied, dass das Anachore-
tentum der ausgebliebenen Wiederkunft
Christi wegen einen pessimistisch-verdü-
sterten Horizont habe. Schon im Falle des

Vortrags über das Mönchtum erweist sich
die Unabdingbarkeit einer Kommentierung,

welche die Leser einerseits in die

Problemstellung zur Abfassungszeit einer
Schrift einweiht, andererseits Overbecks

eigene Ansicht, ihre Rezeption und ihren
heutigen Stellenwert beleuchtet. Diese

Aufgabe haben die Herausgeber überzeu-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10 25



DOSSIER WIEDERENTDECKT

gend gelöst, obschon etwa die Einleitung
zur umfangreichen «Christlichkeit unserer
heutigen Theologie» etwas mager
ausgefallen ist. Indessen kann zur
«Christlichkeit» neuere Spezialliteratur zu Rate

gezogen werden, insbesondere Nikiaus
Peters einschlägige Monographie^ Eine
theologisch nicht allzu versierte Leserschaft

sieht sich durch die
Sachanmerkungen und die kommentierenden
Einführungen jedenfalls leicht in die Lage

versetzt, den Spuren des verschlungenen
Overbeckschen Denkweges zu folgen.

In der «Zwillingsschrift» zu Friedrich
Nietzsches «Erster unzeitgemässer
Betrachtung» über David Friedrich Strauss
(die in enger Verbindung mit Overbeck
gleichzeitig entstanden ist) holt Overbeck
zu einem Generalangriff auf die Theologie
überhaupt, besonders allerdings auf die
zeitgenössischen «liberalen», aber auch

«apologetischen» Strömungen aus. Gelten
lassen mochte er nur eine radikal kritische
Theologie, die dem Glauben zwar Raum
lässt, jedoch dessen Anspruch auf
Wissenschaftlichkeit vehement bestreitet. Die
Attacken gegen den theologischen Liberalismus,

der sich mit der Welt liiert hatte
(was bei Overbeck einer Sünde wider
Geist des eigentlich Christlichen, des

Weltverneinenden gleichkommt), hätten
schärfer kaum ausfallen können. Overbeck
steht in einer Reihe mit den bemerkenswerten,

konservativ-skeptischen Denkern
im Basel des ausgehenden 19. Jahrhunderts:

/./. Bachofen, J. Burckhardt und
F. Nietzsche.

Nach dem Misserfolg der «Christlichkeit»

verlegte Overbeck seine

Publikationstätigkeit wieder ganz auf sein

angestammtes Fachgebiet, die Alte
Kirchengeschichte, wobei er das Christentum
als ein Phänomen von höchstens noch
historischem Interesse würdigte. In den
«Studien zur Geschichte der alten Kirche»
von 1875 (Bd. 2) erkundet er z.B. das

«Verhältniss der alten Kirche zur Sclaverei
im römischen Reiche» und gelangt nach

gründlichen Recherchen zum Schluss,
dass die Christen wenig bis nichts zur
Abschaffung der Sklaverei beigetragen
hätten. Wenn das frühe Christentum als

Sozialrevolutionäre Bewegung aufgefasst
werden soll, dann steht die implizite
Anerkennung der Institution Sklaverei durch
die frühen Christen dazu im Widerspruch.

2 Nikiaus Peter: -Im

Schatten der Modernität.

Franz Overbecks

Weg zur Christlichkeit
unserer heutigen
Theologie-. Verlag
J. B. Metzler. Stuttgart/
Weimar 1992.

Gelten lassen

mochte er nur

eine radikal kritische

Theologie,

die dem Glauben

zwar Raum lässt,

jedoch dessen

Anspruch auf

Wissenschaftlichkeit

vehement

bestreitet.

3 Wilhelm Martin
Leberecht de Wette: -Kurze

Erklärung der

Apostelgeschichte-. 4. Auflage,
bearbeitet und stark

erweitert von Franz

Overbeck. Leipzig 1870.

Von einiger dogmatisch-kirchenpolitischer
Brisanz sind die Überlegungen in den
beiden Abhandlungen «Zur Geschichte
des Kanons» von 1880 (Bd. 2), denen
zufolge es «im Wesen aller Kanonisation»
«liegt», «ihre Objecte unkenntlich zu
machen, und so kann man denn auch von allen

Schriften unseres neuen Testamentes sagen,
dass sie im Augenblick ihrer Kanonisierung
aufgehört haben verstanden zu werden»

(Bd. 2, S. 393). Als die Christen des 2.

Jahrhunderts nicht mehr wussten, unter
welchen konkreten Umständen, mit welcher

praktischen und naheliegenden Absicht
die den Aposteln zugeschriebenen Evangelien

und Briefe entstanden waren, diese

Leute, laut Overbeck, auf den Gedanken
verfallen, jenen Texten käme eine vom
konkreten Anlass ihrer Entstehung
unabhängige Gültigkeit zu. Die höchst zufälligen

Entstehungsursachen sind in Vergessenheit

geraten, und also gerinnt der

Textbestand zu einer Offenbarungswahrheit.
Protestantische Schriftgläubigkeit

wird mit solch ketzerischen Äusserungen
elegant und unblutig ausgebootet. Dass

die Kanonisationsthese selbst, unabhängig
vom biblischen Untersuchungsgegestand,
in der gegenwärrigen hermeneurischen
Debatte mehr als nur historische Bedeutung

haben könnte, bedarf kaum der

Erörterung.
Die ersten beiden Bände der Overbeck-

Ausgabe sind mit dem textkritischen
Apparat, aber auch den hilfreichen
Erläuterungen zu einzelnen Stellen und den

sachkundigen Kommentaren vorbildlich
für heutige Leser präpariert und bei jeder
weiteren Beschäftigung mit Overbeck,
aber auch mit seinem Umfeld, Nietzsche

etwa, unentbehrlich. Zu bedauern ist, dass

nicht das ganze von Overbeck selbst
veröffentlichte Œuvre hat geboten werden
können, denn nicht allein bei den in den

folgenden Bänden zu erwartenden
Nachlasstexten (mit mehr als 20 000 meist

doppelseitig beschriebenen Blättern
notgedrungen) ist eine Auswahl getroffen
worden. Von den kleineren Beiträgen fehlt
einiges, ebenso Overbecks Bearbeitung
des Apostelgeschichtenkommentars von
De Wettet und die schwer zugängliche
lateinische Habilitationsschrift von 1864,
die Aufschluss über Overbecks Entwicklung

zum kritischen Theologen geben
könnte. Andreas Urs Sommer

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10



DOSSIER

Manfred Jauslin,

geboren 1939 in

Deutschland als Schweizer

Bürger. Studium

der Kunstgeschichte.
Germanistik und

Geschichte in Basel.

Promotion 1989 in

Kunstgeschichte zum

Thema -Die gescheiterte
Kulturevolution-.
Lebt in Basel.

Die Sorge des Baumeisters
Kafkas «Bau» und sein Bewohner

In der Erzählung «Der Bau» stellt Kafka den Körper
des Tieres, das gleichsam organische Substrat
allen Lebens, einer in leblosen Zeichen der Macht
gedachten Kultur gegenüber, in der der Mensch
überleben will.

1 Gilles Deleuze/Felix
Guattari. -Kafka. Für

eine kleine Literatur-,
Frankfurt am Main 1976.

2 Walter Biemel.

Philosophische Analysen

zur Kunst der Gegenwart-.

Den Haag 1968.

Ls wird viel gebaut bei

Kafka, und es ist viel von Bauten die
Rede. Mit mehr Berechtigung jedoch als

bei jedem anderen Bauwerk, das Kafkas
Texte imaginieren, könnte man beim Bau
in der gleichnamigen Erzählung von einer

anonymen, nichtsignifikanten Architektur
sprechen, einem Rhizom' also, wie
Deleuze und Guattari es nennen; aber dem
steht entgegen, dass das «Tier» im «Bau»

unverkennbar die Attitüde des Demiurgen
zeigt. «Ich habe den Bau eingerichtet und er
scheint wohlgelungen», teilt es gleich zu
Anfang mit dem aus der Genesis vertrauten

Anspruch des Schöpfers mit. Im Wort
«scheint» eröffnet es aber zugleich den
Zweifel am eigenen Werk, an seiner
Zweckmässigkeit und Beständigkeit, einen
Zweifel, der den Text immer mehr
durchdringt, alle Handlungsmomente erstickt
und ihn schliesslich im Fragmentarischen
enden lässt: «Aber alles blieb unverändert»,
lautet der letzte Satz, lakonisch wie ein
Epitaph auf eine endgültig begrabene
Hoffnung.

Der gesamte Text ist ein Monolog, eine

unablässig dahinströmende Reflexion des

«Tiers» auf seine Verhältnisse. Erfüllt von
Sorge um das Schicksal und die Sicherheit
des Baus, mit dem es das eigene Geschick
identifiziert, hat es «kaum eine völlig
ruhige Stunde». Die Unzulänglichkeit des

Baus, die von vornherein im Plan angelegten

Fehler werden von ihm erkannt, aber
der « Traum von einem ganz vollkommenen
Bau» erweist sich als unausführbar, weil
der Bau, der selbstgeschaffene, ihm letztlich

als unabänderlich erscheint. Nur in
den Kopfgeburten der Utopie sind
Veränderungen vorstellbar. Jede reale Veränderung

kann der Schöpfer des Baus nur noch
als Bedrohung erfahren. Es ist naheliegend,

in dieser Konstellation die Elemente

einer bürgerlichen Gesellschaftskritik zu
erkennen und damit ein Interpretationsmodell

anzubieten. Nun hat sich aber

gezeigt, dass Erklärungsmodelle, die sich
scheinbar mühelos dem Text adaptieren
lassen, Kafkas Texte unweigerlich zu
verfehlen pflegen. Deren subversives

Potential liegt vielleicht gerade in der

Mühelosigkeit, mit der sie die
unterschiedlichsten Auslegungen assimilieren.
Sie widersetzen sich gewissermassen der

Interpretation durch Anpassung. Walter
Benjamin hat diese Gefahr erkannt und
sich ihr entzogen, indem er eine neue,
sperrige Metapher fand (das «bucklicht
Männlein»), die nun ihrerseits der

Interpretation harrt; und der beklagenswerte
Hermeneuriker sitzt wieder einmal ratlos
auf seinem Trapez.

Einzig in seiner Art

Walter Biemel hat in seinem grundlegenden

Aufsatz zum «Bau»: die im Text
enthaltenen gesellschaftskritischen Motive
herausgearbeitet, ohne jedoch den Begriff
Gesellschaftskritik explizit zu formulieren.

Eine aus den schon erwähnten Gründen

nicht unberechtigte Zurückhaltung.
Zumal eine Gesellschaft im eigentlichen
Sinne nicht erkennbar ist. Sie ergäbe sich

erst aus dem Zusammenleben mit anderen

gleichartigen Wesen. Das «Tier» ist aber

nicht nur allein, es ist offensichtlich auch

einzig in seiner Art. Andere, vielleicht
verwandte Wesen erscheinen ihm nur in
seiner Vorstellung. Es bleibt also der Bau
als die dem «Tier» äussere und zugleich
selbstgeschaffene Welt, eine durch Arbeit
hervorgebrachte «zweite Natur», die ihrem
Urheber als «fremde» gegenübersteht.

Wie aber ist dieser Bau strukturiert?
Wie sind seine Dimensionen? Kafka gibt,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10 27



DOSSIER WIEDERENTDECKT

teils eher allgemein, teils mit der ihm eigenen

merkwürdigen Akribie, einige wenige
Informationen über die Form des Baus
und seine Ausdehnung preis. Nicht ganz
im Zentrum liegt der Hauptplatz, der
auch als Burgplatz bezeichnet wird. Von
ihm zweigen zehn Gänge ab, die man sich
in einem vereinfachenden Modell
strahlenförmig vorstellen kann. Diese Gänge
erweitern sich alle hundert Meter zu kleinen

runden, der Vorratshaltung dienenden

Plätzen, von denen es mehr als fünfzig
gibt. Da auch von «äussersten Gängen» und
«äusseren Kreisen» die Rede ist, kann man
annehmen, dass zusätzlich zum
strahlenförmigen noch ein ringförmiges
Gangsystem existiert, das jedoch nicht näher

quantifiziert und qualifiziert wird.
Zweckmässigerweise wird man sich aber vorstellen

müssen, dass diese Querverbindungen
jeweils über die kleinen runden Plätze
verlaufen. Einer der nach aussen gehenden
Gänge ist zur Täuschung eventueller
Feinde als falscher Ausgang angelegt. Der
richtige Ausgang leitet durch ein
labyrinthisch verwinkeltes Gangsystem über
eine tarnende Moosschicht ins Freie.

Diese vereinfachende Rekonstruktion
des Baus ergibt bei der Annahme von zehn

strahlenförmigen und fünf ringförmigen
Gängen - Zahlen, die Kafkas Angaben
suggerieren - eine Ganglänge von
annähernd fünfzehn Kilometern. Bei einem
äusseren Kreisumfang von 3140 Metern
lässt sich eine Fläche von 78 500 Quadratmetern

errechnen, die vom Gangsystem
erschlossen wird. Um einen Vergleich zu
bekommen, sei nur erwähnt, dass der

sogenannte Palast von Knossos auf Kreta,
gleichfalls ein Bauwerk mit bemerkenswerten

«unterirdischen» Qualitäten, bei

einer Seitenlänge von hundertfünfzig Metern

eine Grundfläche von 20 000
Quadratmetern einnimmt. Kafkas gewaltiges
Bauwerk wird aber, einmal abgesehen von
Wühlmäusen und anderem Kleingetier,
nur von einem Wesen bewohnt. Dieses
Wesen ist unablässig beschäftigt mit
Planen und Verwalten und evoziert damit
die grossen bürokratischen Systeme, die
Kafka beispielsweise im «Prozess» und im
«Schloss» errichtet hat. Während aber in
den erwähnten Texten die Bürokratie von
aussen wahrgenommen wird, reflektiert
das «Tier» aus dem Zentrum der Macht.
Dieses Zentrum ist leer. Wie Kafkas ein-

Das «Tier» ist
zwar der

Architekt seiner

Wirklichkeiten,

es ist jedoch

nicht der Herr

seiner

Verhältnisse.

samem Poseidon gibt dem «Tier» allein
schon die Verwaltung seines Machtbereichs

«unendliche Arbeit». Und nur durch
eine «beherrschende Stellung» kann es eine

Rechtfertigung seiner Existenz finden.
Unaufhörlich häuft es auch in seinen

gewaltigen «Immobilien» Vorräte an, die

weit über seinen Bedarf hinausgehen.
Gleich einem anderen Dagobert Duck
zieht es seine Befriedigung aus dem

Wühlen in seinem Besitz. Für das «Tier»

gilt: «Alles ist möglicher Besitz» als Ergebnis

einer unermüdlichen Arbeit. «Durch
den verfügbaren Besitz», konstatiert
Biemel, «wird gerade der Herrschaftsanspruch
sichtbar. »

Das Ziel dieser gewaltigen Arbeit ist
«die vollständige Unterwerfung des Seienden

als Natur», die «gemeistert, beherrscht,

ausgenutzt, ausgebeutet werden muss».

Diese permanente Aktivität hat aber ihren
Zweck nur noch in sich selbst. Die
Unterwerfung des Seienden findet so ihre letzte

Konsequenz in der Unterwerfung des

Ichs unter die selbstgeschaffenen blinden
Mechanismen der Reproduktion. Der Bau
hat zwar den «Charakter des Provisorischen»

(Kafka, «Schloss»), gleichwohl
erweist er sich als unveränderlich. In einem,
wie Biemel sagt, «Kreislauf des Sich-

sicher-fühlens und des Sich-bedroht-fühlens»
projektiert das «Tier» zwar ständig
Veränderungen und Verbesserungen des Baus,
die es vor einer wirklichen oder eingebildeten

Gefahr schützen sollen, aber es findet

auch immer neue Gründe, die diese

Pläne unmöglich oder zwecklos machen.
Das Gebaute wie das zu Bauende werden

unablässig in Frage gestellt durch andersartige

Überlegungen und Projekte.
Dieser Vorgang erinnert an das Spiel

mit sich gegenseitig aufhebenden

Aussagen in Kafkas Sprache. Das imaginierte
Bauwerk Kafkas beschreibt somit bereits
in der Phase der Planung die semantische
Struktur seiner Werke. Besonders kurze
und enigmatische Texte, wie der «Gesang
der Sirenen» oder «Prometheus», in denen

jegliche Aussage sofort zurückgenommen
und dementiert wird, sind das Sprachbild
der architektonischen Planung.
Eingeschlossen in seine selbstgeschaffenen
Sachzwänge wird so dem «Tier», wie schon

bemerkt, jede Wandlung zur Utopie. Das

«Tier» ist zwar der Architekt seiner
Wirklichkeiten, es ist jedoch nicht der Herr

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10



DOSSIER WIEDERENTDECKT

seiner Verhältnisse, weil ihm diese unabänderlich

geworden sind.
Damit gewinnt der Text eine ganz

spezifische Aktualität. Ähnlich wie in den

jüngsten Spekulationen der postmodernen
Durchlauferhitzer, die das Ende der
Geschichte als die ewige Wiederkehr des

Immergleichen herbeisehnen, hat sich dem
«Tier» jede Perspektive auf die Zementierung

der einmal vorhandenen Machtverhältnisse

verengt, und jede Umwälzung
dieser Verhältnisse ist ihm nur noch als

Karastrophe erfahrbar. Katastrophenfilm
und Science-fiction-Film sind als

Inszenierungen dieser Untergangsphantasien
nichts anderes als die Erzählung des

Unbewussten von der gefürchteten, aber auch

- wenn Freud recht hat und Träume
Wunschträume sind - ersehnten Veränderung.

Sie bedienen die nach einer
Botschaft verlangende Menschheit mit Untergang

und darauf folgender Rettung und
Erlösung aus dem Weltraum. Damit
erweisen sich diese Filme, indem die Hoffnung

auf Erlösung nach aussen verlegt
wird, als säkularisierte Religion.

Bausteine einer Gesellschaftskritik

Die Ordnung, die das «Tier» verwaltet,
bemisst sich nach der Verfügungsgewalt,
die ihm die Bearbeitung seiner Welt
verschafft. Wie im Kapitalismus und in
seinen zu spät gekommenen osteuropäischen
Filiationen wird «die Anhäufung des Besitzes

als die letzte noch mögliche Form der

Selbstsicherung angesehen (...)». In dieser
fortschreitenden Verdinglichung dessen,

was einmal Transzendenz hiess, bestätigt
sich Max Webers Diktum von der Entzauberung

der Welt. Zu diesem als

Fehlentwicklung empfundenen gesellschaftlichen
Prozess bemerkt Walter Biemel angewandt
auf den Bau: «Jeder Fehler des Werks offenbart

unerbittlich einen Fehler des eigenen
Seins selbst, der nicht mehr aufgehoben werden

kann.» Er argumentiert damit existen-
tialistisch und scheinbar in Übereinstimmung

mit gewissen zentralen Aussagen
Kafkas, so etwa, wenn es im «Landarzt»
heisst: «Einmal dem Fehlläuten der Nachtglocke

gefolgt — es ist niemals gutzumachen. »

Doch während bei Kafka das Unheil aus
einer Fehlhandlung erwächst, wie es auch
im «Prozess» unablässig dargestellt wird,
erscheint es bei Biemel ontologisiert und

In der

geschichtsphilosophisch

postulierten
Wiederkehr des

Immergleichen

lebt Macht in der

Illusion ihrer

Ewigkeit.

3 Max Stirner. -Der

Einzige und sein Eigentum-.

Philipp Reclam jun..
Stuttgart 1972.

in der Unabänderlichkeit des Seins

begründet.

Arbeit und Besitz, die Kriterien, an
denen sich die bürgerliche Gesellschaft

orientiert, werden von Biemel zu Recht

herausgestellt als die Lebensbedingungen
des «Tiers». Wie in einem Puzzle versammelt

Kafka in seinem Text die Bausteine
einer Gesellschaftskritik. Aber es ist ein
Puzzle, das nie aufgeht, weil immer das

eine oder andere Teil unter den Tisch
gefallen ist.

Der Bau bleibt das einzige real existierende

Gegenüber des «Tiers». Das «Tier» ist

wahrhaftig der Einzige in seinem Eigentum.

Dieser Hinweis auf Max Stirner, den

Kafka offensichtlich nicht rezipiert hat,
lässt sich weiter belegen. Das «Tier» fürchtet

nicht nur den ihm wesensverwandten

Konkurrenten, der der Welt mit einem ihm
verständlichen Interesse entgegentritt,
sondern «es muss ja kein eigentlicher Feind sein

irgendein widerliches kleines Wesen,

welches aus Neugier mir nachgeht und damit,
ohne es zu wollen, zum Führer der Welt

gegen mich wird irgendein Waldbruder,

ein Liebhaber des Friedens, aber ein wüster

Lump, der wohnen will, ohne zu bauen».

Diesem Wesen gegenüber versteht sich das

«Tier», im Sinne Stirners, als «gesetzter

Bürger». Dessen «erste Forderung geht darauf

hin, dass man ein solides Geschäft, ein

ehrliches Gewerbe betreibe, einen moralischen

Wandel führe. Man könnte alle,
welche dem Bürger verdächtig, feindlich und
gefährlich erscheinen, unter dem Namen
(Vagabunden) zusammenfassen; ihm missfällt
jede vagabundierende Lebensart»1. Dieser

Vagabund ist das Wesen, das wohnen will,
ohne zu bauen, das leben will, ohne zu
arbeiten. Es ist das Unbekannte, das dem

«Tier» ganz andere. Stirners Hinweis auf
das Proletariat als Exponenten dieser
Lebensform ist nicht nur Geschichte, 19.

Jahrhundert, sondern war schon zu Stirners
Zeiten von der industriellen Entwicklung
überholt. Nach der Domestizierung des

Proletariates jedoch und nach dem historisch

folgerichtigen Ende des sogenannten
real existierenden Sozialismus ist die Anarchie

die einzige Gefahr, die der Bürger
fürchtet. Sie ist der letzte Gegenentwurf zu
seiner eigenen Welt. Diese Gefahr ist immer
gegenwärtig, denn «man hört das Kratzen
ihrer Krallen knapp unter der Erde, die ihr
Element ist, und schon ist man verloren».

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10 29



DOSSIER WIEDERENTDECKT

Wenn Biemel zur Angst des «Tieres»

meint, dass das furchterregende Geräusch
«nichts anderes ist als der eigene Atem, vor
dem es erschrickt», psychologisiert er die
Tatsache, dass die Angst ein Ergebnis der
selbstgeschaffenen, in ihrer Entfremdung
aber als bedrohlich empfundenen Lebenswelt

des «Tieres» ist. Die Grundlage dieser
Lebenswelt ist aber die Machtausübung,
und die Angst ist die vor dem Verlust der
Macht, vor der Ohnmacht. Jene Stelle im
dunklen Moos, an der sich das «Tier» als

sterblich erkennt, ist die Stelle, an der die
Macht brüchig wird, an der sich das
andere mit der Welt des «Tieres» berührt.
Das «Tier» darf kein anderes Wesen neben
sich dulden, denn das andere Wesen ist
ihm, in Abwandlung eines Marxschen
Wortes, die Schranke seiner Macht. Dem
scheint entgegenzustehen, dass

Machtausübung immer die Macht über andere

bedingt. Und in der Tat, Hegels Modell
von Herr und Knecht versagt vor der
Konstellation, in der sich das «Tier» befindet.
Für Hegels Dialektik, wie er sie in der

«Phänomenologie des Geistes» entwickelt,
erscheinen Herr und Knecht als siamesische

Zwillinge. Und derart aneinanderge-
bunden srolpern beide in einem unendlichen,

gewissermassen meraphysischen
Purzelbaum durch die Geschichte. Die
Existenz des Knechtes ist somit, vereinfacht

gesagt, die Voraussetzung für die
Existenz des Herrn, wie auch umgekehrt.
Diese an sich triviale Tatsache lässt aber

ausser acht, dass die Aura der Macht
Distanz verlangt. Elias Canetti, ein Kenner

der Macht und ihrer Obsessionen,
berichtet von einem indischen Sultan,
der alle Einwohner von Delhi zwang, in

eine vierzig Tagereisen entfernte Stadt zu
ziehen. Er blieb als einziger zurück und
blickte im Bewusstsein seiner Einzigkeit
auf das menschenleere Delhi. Der Akt der
Macht besteht, wie Canetti folgert, «in
der Entfernung der anderen», «und je
radikaler und umfassender das vor sich geht, um
so grösser ist dieser Akt»\

Kafka hat diesen Willen der Macht zur
Distanz zur äussersten Konsequenz getrieben,

denn das Tier duldet nichts ausser
sich. Ganz allein geniesst es, wie es sagt,
«das Rauschen der Stille aufdem Burgplatz»,
und ähnlich befindet Canettis Sultan
beim abendlichen Blick auf die menschenleere

Stadt: «Jetzt ist mein Herz ruhig. »

Dennoch sind Hegels Voraussetzungen für
die Ausübung von Macht unbestreitbar. In
der Entfernung der anderen verliert die
Macht ihren Gegenstand, der sie definiert,
sie wird zur Ohnmacht. Kafkas Geheimnis
besteht in dieser Koinzidenz von Macht
und Ohnmacht, eine Obsession, die ihn
unablässig verfolgt, von der «Beschreibung

eines Kampfes» bis zu seinen späten
Prosatexten, und ihn ein Leben lang bis in
seine privaten Beziehungen prägt.

Auch das «Tier» im «Bau» ist, wie es uns
oft mitteilt, alt geworden in der Ausübung
seiner Macht und der Verteidigung seiner

Einzigartigkeit: der Herbst des Patriarchen.

In der geschichtsphilosopisch
postulierten Wiederkehr des Immergleichen
lebt Macht in der Illusion ihrer Ewigkeit.
Diese Illusion zieht ihre Nahrung aus dem
Verschwinden von allem, was ausser ihr
ist. In der Leere der labyrinthischen Zeit,
die der Bau repräsentiert, verschwindet
aber schliesslich auch das «Tier». Es bleibt
der unerklärliche Bau.

Manfred Jauslin

4 Elias Canetti, -Das

Gewissen der Worte-.
Frankfurt am Main 1981.

SPLITTER

¦ Dort an jener Stelle im dunklen Moos bin ich

sterblich-.

Kafka

• Wir graben den Schacht von Babel-.

Kafka

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10



DOSSIER

Versteckspiele, Demaskierung,
Selbsterkenntnis
Zum Roman «Soviel ihr wollt» von Otto Marchi

Eine Innerschweizer Lyrikerin wieder zu entdecken

war nicht die primäre Absicht Marchis. Doch
nach der Lektüre seines Buches will man diese wilde
und zarte Stimme wieder zu hören bekommen.

Otto Marchi. -Soviel ihr
wollt-. Roman. Nagel &

Kimche. Zürich 1994.

L/er Protagonist heisst Konrad,

nicht Otto; mit dem Autor identisch
ist er nicht, die Story des Romans ist keine
Geschichte, die das eigene Leben schrieb —

und doch lebt das Buch aus verbürgten
Erfahrungen. Der Stoff freilich, der ihm
Brisanz, auch einiges an Leuchtkraft gibt,
der ist nicht in der Biographie des Autors
zu suchen, sondern in der Innerschweizer
Kultur- und Geistesgeschichte, in einer
versteckten Liebes-, um nicht zu sagen
Skandalgeschichte, die aber, und hier erst
wird das Buch interessanr, schliesslich zu
einem mea res agitar des Protagonisten
wird.

So, ein wenig verwickelt, lässt sich das

Buch einleitend beschreiben. Seine Story
scheint geradlinig klar. Der erwähnte
Konrad, ein Schriftsteller auf unsicherer
Erwerbsbasis, hat vor ein paar Jahren
Aufsehen erregt mit einem ersten Roman, in
dem er jenes traumatische Ereignis
nacherzählte, das seine Schulzeit vorzeitig
beendete (der Philosophielehrer hatte ihn
beim Betrügen ertappt und, so die
Interpretation des Schülers, deshalb wie
angedroht seinen Rausschmiss veranlasst).
Das Ereignis scheint verwunden; der
gefürchtete, gehasste, insgeheim bewunderte
Lehrer ist tot. Da sieht sich Konrad durch
finanzielle Schwierigkeiten (seine Exfrau
will ihn wegen ausstehender Alimente
betreiben lassen) gezwungen, einen journalistischen

Auftrag zu suchen, und er findet
ihn in seiner Heimatstadt - offensichtlich
Luzern - bei einem Jugendfreund. Dieser,
Redaktor an einer Regionalzeitung, fordert
ihn auf, für eine Jubiläumsschrift eben
dieses Erlebnis, das Thema seines ersten
Romans, einer Überprüfung zu
unterziehen.

Ein Denkmalsturz?

Vergangenheitsbewältigung ist damit angesagt,

Demaskierung der Vätergeneration
steht auf dem Programm. So wenigstens
scheint es in der Mitte des Buches, sagen
wir auf Seite 102; Rezensenten, die Bücher

nur bis zur Hälfte lesen, haben leichtes

Spiel: Sie können Marchi als einen Denk-
malzertrümmerer entweder loben oder
verdammen. Denn es zeigt sich bald, dass der

Philosophielehrer Brandstätter, ein katholischer

Geistlicher und herausragender, sogar
denkmalwürdiger Repräsentant katholischer

Geistigkeit, offensichtlich seine
erotischen Wünsche kräftig ausgelebt hat in
einer leidenschaftlichen, perfekt verborgenen

Liebesgeschichte mit der Ehefrau eines

Freundes, die, eine masslos und grossartig
Liebende, ihre künstlerische Produktivität
verlor, als der Geliebte sie verliess.

Das Thema scheint dem Autor auf den
Leib geschneidert; mit Denkmalzertrümmerung

hat er Erfahrung. Denn: 1942
geboren, ist er auf seine Art ein Achtundsechziger

gewesen: er hat, als promovierter
Historiker, sein Pflichtpensum an historischer

Quellenkritik erledigt in einer viel
gelesenen «Schweizergeschichte für Ketzer»

(1971), die allerdings bereits durch ihren
Humor als Ausnahme im damaligen
gesellschaftskritischen Diskurs auffallen
konnte. Diesem Buch folgten mehrere

Romane, in denen der Autor nicht einfach als

Engagierter in Erscheinung trat, sondern
als ein etwas spröder Artist, und mehr und
mehr als ein Skeptiker, dem es je länger,
desto weniger genügt, die Vergangenheitsund

Herkunftsmythen zu stürzen und
dafür die Mythen vom eigenen Ich zu
hegen. Die Figuren seiner Bücher werden

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10 31



DOSSIER WIEDERENTDECKT

fast ausnahmslos vom Leben in die Schule

genommen und lernen, was sie zunächst
nicht können, z.B. genau hinsehen und
liebgewordene Illusionen zerstören. Keine
von ihnen aber wird so heftig mit sich
selber konfrontiert wie der in Finanznöten
steckende Konrad. Im Spiegel, den er,
trendgemäss, seinem Übervater Brandstät-
ter vorhalten will, entdeckt er ungeachtet
aller Abwehrmanöver - sich selbst. Was als

Recherche der Vergangenheit beginnt,
wird zu einem Akt der Selbsterkenntnis.

Das alles hört sich in der knappen
Zusammenfassung ziemlich moralisch und
sehr ernsthaft an. Aber der Autor kommt
ohne alle didaktischen Nebentöne aus,
vermeidet sorgfältig alles Plakative, alles
allzu Explizite; er erzählt mit einem kräftigen

Schuss Selbstironie, mit lustvollen
Erzählschlenkern, wie sie dem Protagonisten
entsprechen, der, eine Spielernatur, seine
künstlerische Erfindungslust gern direkt
in die Wirklichkeit umsetzt.

Ein Schlüsselroman?

Damit sind wir mit der Präsentation des

schmalen Buches beinahe am Ende
angelangt. Aber eben nur beinahe. Nachzutragen

bleibt einiges. Zum Beispiel, dass das

Buch zum Teil mit fremdem Licht leuchtet

- mit dem fremden Licht, das den
Protagonisten, wohl auch den Autor, in seiner
Jugend nicht nur störte, sondern schmerzhaft

brannte und das der Autor nun
geschickt als Leuchtkörper einsetzt. Otto
Marchi hat seinen Stoff nicht auf der
Strasse gefunden oder erflunkert; seine

eigene Biographie hat ihn damit konfrontiert.

Der Mann, der im Buch Brand-
stätter heisst, war sein Lehrer, und was
für ein prominenter: Josef Vital Kopp,
1906-1966, katholischer Geistlicher,
Philosoph in der Nachfolge und als Interpret
von Teilhard de Chardin, vielseitiger
Schriftsteller, produktiv vor allem in
seinen letzten, von unheilbarer Krankheit
geprägten Jahren; ein wichtiger, verehrter
Repräsentant der katholischen
Innerschweiz. Und dessen Freundin, Annemarie
von Matt (1905-1967), war eine freilich
nicht repräsentative, aber immerhin im
Kreis von Insidern bekannte Künstlerin
und Dichterin, hochbegabt und
eigenwillig, extravagant und naturhaft, bewundert,

auch bemitleidet, gar verlacht.

Was als

Recherche der

Vergangenheit

beginnt, wird

zu einem Akt der

Selbsterkenntnis.

Das zu erwähnen, die Namen zu nennen,

beinhaltet keineswegs eine Indiskretion;

die Fakten sind Insidern vor allem in
der katholischen Schweiz bekannt. Zwar
verschweigt die grosse, etwas hagiogra-
phische Biographie, die Karl Fehr dem
bewunderten Kopp gewidmet hat, die

Liebesgeschichte völlig, erwähnt nicht einmal
dessen Freundschaft mit dem Künstlerehepaar

von Matt; aber der Ehemann von
Annemarie, der Bildhauer Hans von Matt,
hat der quasi offiziellen, lupenreinen
Monographie, die er seiner Frau widmete,
eine hektographierte, nur persönlichen
Freunden zugängliche Ergänzung
beigefügt, deren Thema die verschwiegene,
vom Ehemann erst nach dem Tod
Annemaries entdeckte Liebe zwischen ihr und
seinem Freund ist. Und das Stanser Haus,
in dem sich diese vermutlich für alle

Beteiligten qualvolle Dreiecksgeschichte
abspielte, ist vor nicht allzu langer Zeit,
mit voller Adressangabe, Gegenstand einer
Reportage gewesen, die an Deutlichkeit
nichts zu wünschen übrig lässt. Da gibt es

nichts mehr zu entdecken und nichts
mehr zu verschweigen; um die
Aufdeckung eines Skandals konnte es dem

Autor nicht gehen, die Suche nach dem
versteckten privaten Hintergrund eines

Mächtigen, die einen recherchierenden
Journalisten mit gutem Grund lenken
kann, ist nicht die seine. Wer war er denn

wirklich, dieser Mächtige - und wie
verstehe ich mich in ihm: das ist die Frage,
die der Schriftsteller sich stellen muss, die
Marchi umtreibt. Auf dem Prüfstand des

Buches steht letztlich nicht ein
Innerschweizer Denkmal, sondern die Validität
der Erinnerung und der Erkenntnis der

Vergangenheit. Damit sind wir, wie allein

angemessen, wieder beim Roman, der nur
vordergründig ein Schlüsselroman ist.

Je länger sich Konrad mit seinem Lehrer
beschäftigt, desto mehr gerät dessen Figur
ihm ins Schwanken; zuerst erscheint er als

Tyrann und verlogener Moralist, dann als

einer, der mit seinen Schülern ein
zynisches Spiel spielt und kalten Herzens
seinen gutherzigen Freund mit dessen Frau

hintergeht, seine Geliebte sitzenlässt und
zerstört. Aber im Verlauf der Recherche
fällt günstigeres Licht auf ihn. Die tiefe
Not des Geistlichen scheint auf, der sich
in einer Liebesbeziehung nicht so verlieren

durfte, wie die rückhaltlos und bedin-

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10



DOSSIER WIEDERENTDECKT

gungslos Liebende das wünschte, der sich

gegen ihre Umschlingung und Vereinnahmung

wehren musste — nicht anders wehren

musste als er, Konrad, seinerzeit gegen
die liebevolle Umstrickung durch seine

ehemalige Frau! Das heisst: Indem er sich
mit Brandstätter beschäftigt, kommt Konrad

sich selber auf die Schliche, und
ungeachtet seiner Neigung, sich durch Flucht
zu entziehen, wenn eine Sache ernst oder

unbequem wird, gerät er mehr und mehr
in den Sog einer «Wahrheitssuche», und er
entkommt ihm nicht eher, als er erkannt
hat, dass auch er selber Teil dieser
Wahrheit ist.

Wahrheitssuche? Ein grosses Wort, aber
kein falsches. Unter den vielen Möglichkeiten

der Interpretation lösen die Fakten
sich in Möglichkeiten auf, was
einfach scheint, zerbirst in Widersprüche. Es

scheint keine Wahrheit zu geben, oder
eben nur «soviel ihr wollt». Aber das

Buch, und das ist bemerkenswert, sinkt
dennoch nicht in blosse Beliebigkeit und
Resignation ab. Die Reportage kommt,
in siebenter Fassung, zustande, nicht als

eine entlarvende, sondern als differenzierte
Darstellung.

Das alles sei nicht neu, könnte man
einwenden. Wie sollte es? Was da als Frage,
nie direkt genannt, durch das Buch geht,
dies listenreich versteckte, einfallsreich
umspielte «Was ist Wahrheit?», das ist in
jeder Zeit neu und immer anders aktuell.
Zum Reiz des Buches trägt bei, dass der
Autor jedes Pathos vermeidet; er tut nicht
so, als hätte er die Problematik erfunden,
führt die Wahrheitssuche in leichtem Ton
durch, manchmal fast parodistisch, und
es ist nur konsequent, dass das Buch in
einem fürchterlichen, halb schluchzenden -
und eben auch befreienden Lachen endet.

Ein Nachtrag

Abschliessend stellt sich die Frage, ob das

Buch, dem übergeordneten Thema dieses

Heftes entsprechend, in seinen Figuren
frihere, heute vergessene Autoren und
Texte neu entdeckt oder belebt habe (was
auch durch ein im wesentlichen fiktives
^JCerk durchaus geschehen kann). Diese

Frage ist, was den Lehrer Brandstätter,

Da gibt es

nichts mehr zu

entdecken und

nichts mehr zu

verschweigen.

alias Josef Vital Kopp angeht, klar zu
verneinen. Das vielfältige, vor allem für
Katholiken hochinteressante schriftstellerische

Werk spielt in «Soviel ihr wollt» so

gut wie keine Rolle, es interessiert den

Autor offensichtlich nicht. Jene, die Kopp
gekannt haben, mögen mit Recht einwenden,

dass das vielschichtige Wesen dieses

Berühmten nicht erfasst sei. Aber das

war nicht das Ziel des Autors (und ist
vielleicht für einen Nichtkatholiken wie
Marchi gar nicht möglich). Für das Buch
ist das kein Nachteil, im Gegenteil. Die
Realität ist in der Figur, Josef Vital Kopp
im Lehrer Brandstätter aufgegangen, und
dieser widerum wird mehr und mehr von
Konrad in den Hintergrund gedrängt.
Vielleicht liest man das Buch ohne Kenntnis

des Hintergrunds sogar richtiger.
Anders aber steht es mit der Figur und

dem Werk Annemarie von Matts. Ihr
Name wird nicht zufällig im Nachspann
quasi als Quellenverweis genannt. Wenn
der Roman in einigen Passagen wirklich
mit fremdem Licht leuchtet, ist das

ihren Texten zu verdanken; diese sind die
literarische Trouvaille des Buches; die mit
Widerstand durchsetzte Faszination des

Protagonisten und mit ihm die des Autors
ist nicht zu übersehen. Zwar verzichtet
Marchi, wie mir scheint zu Recht, auf Zitate
aus ihren Gedichten, aber er paraphrasiert
sie seitenlang sorgfältig und brillant; der
Bilderreichtum der Dichterin überglänzt
da ganze Seiten. Eine Lyrikerin zu
entdecken war zwar nicht die primäre Absicht
Marchis; das Buch kann (hoffentlich)
dennoch diesen und jene in die Bibliothek
treiben, wo sie zum mindesten die
offizielle Biographie von Hans von Matt aus
dem Jahr 1969 finden werden und in ihr
zahlreiche Gedichte. Annemarie von Matt
hat ihren Platz in der schweizerischen

Lyrik noch nicht gefunden; und doch
könnte oder kann sie wie kaum eine
andere unsere Frauenlyrik (die, von den

grossen Ausnahmen abgesehen, immer
noch zu nahe am Nähkästchen angesiedelt
ist) um eine zugleich wilde und zarte
Stimme bereichern. Auch in einer Zeit
des grellen Medienlichts, ja gerade in
dieser, gibt es noch eine apokryphe
Literatur. _Elsbeth Pulver

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 10 33


	Dossier : Ideen, Autoren, Texte - wiederentdeckt
	Ludwig von Mises : der liberale Klassiker dieses Jahrhunderts
	Eugen Rosenstock-Huessy über Europas Revolutionen : "Europäer werden heisst, für Kreuzzüge nichts mehr übrig haben!"
	Theologische Widerlegungen der Theologie
	Die Sorge des Baumeisters : Kafkas "Bau" und sein Bewohner
	Soviel ihr wollt [Otto Marchi]


