
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 9

Artikel: Die Teile und das Ganze : zum Selbstverständnis der Natur- und
Geisteswissenschaften

Autor: Nussbaumer, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Pierre Nusssaumer,

geboren 1918. Studium

der Jurisprudenz mit
Abschluss als Fürsprecher
in Bern. 1945 Eintritt in

den Diplomatischen
Dienst auf verschiedenen

Posten, ab 1975
Botschafter in Warschau,

ab 1979 in Norwegen und

Island. Zwischen 1971

und 1975 verantwortlich
für die schweizerischen

Beziehungen zu den

internationalen
wissenschaftlichen Organisationen.

Nach der

Pensionierung Ende 1983:
Studien in den Fächern

Geschichte, Philosophie

und Wissenschaftstheorie.

Die Teile und das Ganze
Zum Selbstverständnis der Natur- und Geisteswissenschaften

Die eigentlich naturphilosophischen Arbeiten C.F. von
Weizsäckers, der von der modernen Physik herkommt,
ergeben zusammen mit dem Werk des die philosophische
Tradition in neuer Sicht weiterführenden Karl Jaspers
einen Rahmen, in dem sich Natur- und Geisteswissenschaften
leicht aufeinander zu bewegen können.

Jürgen Mittelstrass legte
im letzten Jahr in der «Neuen Zürcher
Zeitung» dar, dass wir in einer «halbierten

Wissenschaftskultur» leben. Nach Mittelstrass

füge sich die geltende
Wissenschaftssystematik allzuleicht dem falschen
Glauben, was nicht Natur sei, sei Geist,
und was nicht Geist sei, sei Natur; viele
Geisteswissenschaftler verhielten sich so,
als gäbe es das Reich der Natur gar nicht,
und auch die Naturwissenschaftler - dabei

beflügelt durch die unbestreitbaren
Erfolge ihres Wirkens - suchten kaum je den
Kontakt zu den in einem Formtief verharrenden

Geisteswissenschaften. Dieser
Mangel an Zusammenarbeit der beiden

Wissenschaftszweige ist für die Lösung der
anstehenden weltweiten Probleme sicher
eine schlechte Voraussetzung: «Getreu dem

Hegeischen Motto, dass das, was ist, auch

vernünftig ist, beginnen beide

Wissenschaftsseiten ihren Frieden mit einer derart
halbierten Kultur zu schliessen» (Mittelstrass).

Bei der Erörterung der Frage, warum
wir zwei Wissenschaftswelten vor uns
haben, stossen wir bald auf die Tatsache
des sehr unterschiedlichen Selbstverständnisses

und Selbstvertrauens von Natur-
und Geisteswissenschaften. Vor allem das

ganz ungebrochene Selbstvertrauen der
Naturwissenschaften fällt auf;
Naturwissenschaftler glauben an ihre Möglichkeiten,

und ihre unbestreitbaren Erfolge
sind mit Händen zu greifen. Es sind die
Naturwissenschaften, welche weiterhin
den Siegeszug der westlichen Zivilisation
anführen. Anders bei den
Geisteswissenschaften. Ihre Gegenstände sind
häufig «das Unnützliche, das Schöne, dessen

Nutzen beginnt, wenn die nützlichen

wissenschaftlichen Konkurrenten ihren Teil

getan haben, wenn eine Kultur nicht arbeitet,

sondern feiert». Das ist wohl ein
Klischee, aber eben eines, das fest verwurzelt
ist (Mittelstrass). Den Geisteswissenschaftlern

fehlt oft der Glaube an ihre
Möglichkeiten, und was ihre Erfolge
betrifft - die heutige Welt honoriert vor
allem praktische Erfolge -, so bleiben sie

bescheiden.

Natur als Objekt und Gesetzmässigkeit

bringt Erfolg...

Unsere gegenwärtigen Vorstellungen von
Natur sind in doppelter Hinsicht das

Resultat einer langen geschichtlichen
Entwicklung: Einmal ist aus der
übermächtiggeheimnisvollen Natur die zwecklose
raum-zeitliche Welt ausgedehnter,
materieller Objekte geworden, denen - jedenfalls

noch in der klassischen Physik -
unabhängige Subjekte gegenüberstehen.
Sodann tritt uns heute die Natur als Welt

entgegen, in der die «inneren Prinzipien»
der Griechen zu universalgültigen
Gesetzmässigkeiten geworden sind. Und, nachdem

die Weiterentwicklung der ebenfalls

von den Griechen erfundenen Mathematik
und Logik zur Möglichkeit einer
ausserordentlich prägnanten Formulierung der

Naturgesetze geführt hat, vermögen in
den Augen der meisten Naturwissenschaftler

nur noch die positiven
Wissenschaften den Anspruch zuverlässigen
Wissens, der einst die Philosophie beflügelte,

wirklich zu erfüllen. Wissenschaften
ohne Logik und, wo sie streng werden,
ohne Mathematik scheint es nicht zu
geben; die allgemeinen Naturgesetze sind
wesentlich mathematisch.

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 9



DOSSIER ÜBERSETZEN - VERMITTELN

führt aber auch zu Widersprüchlichkeiten

1. Diese gesellschaftlich-kulturelle
Entwicklung, die die Natur als Objekt,
blosses Material betrachtet, das vom
mündigen Subjekt beliebig manipuliert werden
kann, hat in ihrer Verbindung mit Logik
und Mathematik zu einem Gemisch

geführt, das die weltverwandelnde
Sonderstellung des Abendlandes zur Folge
hatte. Was die dem Gemisch zugrundeliegende

nahezu explosiv zu nennende Dynamik

ausmacht, ist nicht restlos erklärbar;
geschichtliche Entwicklungen sind im
wesentlichen einmalige Phänomene in einem
offenen Prozess. Vielleicht war so etwas
wie die Dynamik an sich im Spiel, oder die
Zeit war ganz einfach reif für einen
epochalen Wandel von der herkömmlichen
konservativ-zurückblickenden zu einer
vorwärtsschauend-offenen Weltsicht. In
westlicher, christlich geprägter Perspektive
gesehen haben wir es vor allem wohl zu
tun mit der oft umwälzenden Kraft, die
nicht nur der Freiheits-Idee, sondern auch
«zeitlosen Wahrheiren» innewohnen kann.
Wenn die Freiheits-Idee gelegentlich über
das Ziel hinausschiesst, so werden «zeitlose

Wahrheiten», als welche die

Naturgesetze im Licht der Mathematik erscheinen,

oft missverstanden; von grossen
gedanklichen Zusammenhängen zwingender

Evidenz kann eine das Urteilsvermögen

einengende Faszination ausgehen.
Dieses zeitlose Wissen sichert aber

erfolgreiches Handeln. Die Wissenschaft
wird Lieferant von wirtschaftlicher und
militärischer Macht und damit auch die

Grundlage politischen Einflusses. Der
Naturwissenschaftler lässt sich von seinem
sozialen und politischen Umfeld nicht
trennen.

Nichts ist erfolgreicher als der Erfolg,
ist man versucht, in Anbetracht einer
Situation zu sagen, der eben derjenige am
besten angepasst ist, der den kulturellen
Motivationen und Zielen am nächsten
kommt. Schon bei diesem Punkt zeigt sich
die Ambivalenz der Naturwissenschaften.
Eine sich zu schnell vermehrende Spezies
schafft sich Lebensraumprobleme. Ähnli-
cnes widerfährt dem Menschen als Folge
e.nes unkontrollierten Wachstums der
Naturwissenschaften, wobei die Probleme
jetzt weltumfassende Dimensionen ange-

Der Einsicht

in die

Notwendigkeit

einer globalen

und ganzheitlichen

Sicht der

Dinge dürften die

gegenwärtigen

Machtstrukturen

wohl noch

für lange Zeit

entgegenstehen.

nommen haben. Der Einsicht in die

Notwendigkeit einer globalen und
ganzheitlichen Sicht der Dinge dürften die

gegenwärtigen Machtstrukturen wohl
noch für lange Zeit entgegenstehen.

2. Statt eine Rolle als Vermittlerin
zwischen Geist und Materie, zwischen Freiheit
(Kultur) und Macht (Natur) zu suchen, hat
die Naturwissenschaft vor allem ihre un-
bezweifelbare, aber einseitige Stärke, die
Evidenz von Mathematik und Logik,
ausgespielt. Mathematik und Logik sind aber

Kinder des Verstandes, dem, wie Hegel
sagte, die Vernunft als Mystik erscheint.

Das Problem liegt doch darin, dass die
Naturwissenschaften sich nur auf die -
zutiefst rätselhafte - Gesetzlichkeit der
Natur stützen und dabei übersehen, dass

diese Natur mehr ist als nur Gesetzlichkeit.

Jeder Gang durch die Welt der
Organismen zeigt an unzähligen Beispielen,
wie wunderbar, vielfältig und immer wieder

überraschend die Natur organisiert ist.
Sie ist alles andere als nur berechenbar.

3. Die Naturwissenschaft lässt sich eben

nicht ohne Blick aufs Ganze betrachten.
Wir wissen heute, dass auch die Natur
im wesentlichen geschichtlich ist. Die
Wissenschaft hat die Evolution des

organischen Lebens, der Gestirne und auch

unserer Erde entdeckt; Th. Kuhn hat auf
die nur geschichtlich erklärbaren
Paradigmenwechsel in der Entwicklung der
Naturwissenschaften hingewiesen. Trotzdem
herrscht noch weitgehend die Vorstellung
von der geschichtslosen Natur vor, die ihr
unerschütterliches Fundament im Begriff
des mathematischen Naturgesetzes hat:
Die Gesetze wandeln sich nicht; vielmehr
richtet sich das Geschehen nach den

Gesetzen; der geschichtliche Mensch lebt im
geschichtslosen Raum. Noch Einstein
bemerkte: «Ich glaube an Spinozas Gott,
der sich in der gesetzlichen Harmonie des

Seienden offenbart...» Zur Beurteilung
dieser stark metaphysisch geprägten
Einstellung, eine Art Glauben der Physiker,

müssten wir wiederum das eigentliche
Feld der Naturwissenschaft verlassen und
die Lösung andernorts, hier im Bereich
der Philosophie, suchen.

Die Physik birgt ungelöste Fragen

Vor allem ist die Quantentheorie zu
erwähnen, welche die Auffassungen der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 9 27



DOSSIER ÜBERSETZEN - VERMITTELN

Wissenschaftler von unseren Beziehungen
zur materiellen Welt von Grund auf
veränderte. Nach Bohrs Interpretation der
Theorie geniesst die Welt «da draussen»
keine Unabhängigkeit aus sich selbst
heraus, wie dies die klassische Physik des

19. Jahrhunderts voraussetzte, sondern ist
untrennbar mit unserer Wahrnehmung
von ihr verbunden. Interessanterweise
stand Einstein, der zu Beginn der
Entwicklung der Quantentheorie eine bedeutende

Rolle gespielt hatte, schliesslich in
der vordersten Reihe der Kritiker von
Bohrs Interpretation, und zwar bis zu
seinem Tod 1955. Noch heute ist die
Debatte nicht abgeschlossen. Wohl sind in
den letzten Jahren Experimente durchgeführt

worden, die neues Licht in die

Auseinandersetzung bringen; zu einer
Klärung ist es nach herrschender Meinung
aber noch immer nicht gekommen.

Tatsächlich stehen den heutigen
Wissenschaftlern neue Forschungsergebnisse
und bessere Hilfsmittel zur Verfügung als

ihren Vorgängern aus vergangenen
Jahrhunderten. Benutzt hat sie z. B. C F. von
Weizsäcker, dessen umfangreiches Werk
der vorliegenden Studie zugrunde liegt.
Von seiner eigenen Interpretation der

quantenmechanischen Vorgänge ausgehend,

hat CR von Weizsäcker eine Theorie

entwickelt, die er als Teil eines

Programms zur Vereinheitlichung der

Naturgesetze auffasst, um so von der Physik
herkommend zur Einheit der Natur vor-
zustossen. Es ist ein Programm, das sich
neben den quantentheoretischen Erkenntnissen

auch die Resultate der Forschung
auf den Gebieten der Informationslehre,
der Kybernetik und der Evolutionstheorie
zunutze macht. Ein solches Programm
kommt zudem nicht aus ohne Reflexion
auf das Wesen von Logik und Mathematik.
Was sich mit Sicherheit aus dem Werk
C. F. von Weizsäckers schliessen lässt, ist
die Tatsache, dass die in der Natur noch
schlummernden Geheimnisse die Wissenschaft

zu einer echten interdisziplinären
Anstrengung herausfordern, soll wirklich
mehr Licht in das Dunkel vieler noch
ungelöster Fragen gebracht werden können.

Über die Naturwissenschaft hinaus

Das Denken der Väter der modernen
Physik kreiste auch immer um die letzten

Man kann also

einen Sachverhalt

in völliger

Klarheit vor

Augen haben und

doch wissen,

dass man nur in

Bildern und

Gleichnissen von

ihm reden kann.

Dinge. Hans-Peter Dürr, Direktor d.s

Instituts für Physik am Max-Planck-Insti-
tut in München, kommt zum Schluss, :n
den Augen der Architekten der Quantenphysik

gebe es «nicht wirklich» eine
gegenständliche Realität; diese sei vielmehr
«nur eine Konstruktion unseres Denkens,
eine zweckmässige Ansicht der Wirklichkeit,
die uns hilft, die Tatsachen unserer
unmittelbaren äusseren Erfahrung grob zu
ordnen». Was die Quantentheorie darstellt,
ist in anderen Worten nicht die physikalische

Welt, sondern der Stand unseres
Wissens davon. Heisenberg, dem es 1927

gelang, den Hintergrund des quantenphv-
sikalischen Formalismus aufzuhellen, hat

in seinem Erinnerungsbuch «Der Teil und
das Ganze», gestützt auf Gespräche mit
Forscherkollegen, dokumentiert, wie eng
die neue Atomphysik mit philosophischen,

religiösen, politischen und
künstlerischen Fragen verbunden ist. Hier eine
Auswahl der Kapitelüberschriften: Der

Begriff «Verstehen» in der modernen Physik;

über das Verhältnis von Naturwissenschaft

und Religion oder auch zwischen

Biologie, Physik und Chemie;
Quantenmechanik und Kantsche Philosophie;
Elementarteilchen und platonische
Philosophie usw. Das Erstaunliche ist, dass sich
die von der Quantenphysik umschriebene,
nicht mehr objektivierbare Welt auf einer
höheren Abstraktionsstufe wieder in eine
wohldefinierte mathematische Form kleiden

lässt, die der wissenschaftlichen
Beschreibung ein solides Fundament
verschafft. Man kann also einen Sachverhalt

in völliger Klatheit vot Augen haben
und doch wissen, dass man nur in Bildern
und Gleichnissen von ihm reden kann.
Die Quantenphysik führt so gesehen zu
keinem neuen Idealismus.

Von der noch bei Heisenberg spürbaren
Aufbruchstimmung ist in der heutigen
Physik nicht viel übrig geblieben. Die
Wellen, welche die revolutionären neuen
Theorien einstmals geworfen hatten,
haben sich geglättet. Der der Quantenphysik

zugrundeliegende mathematische
Formalismus ist anscheinend ein Mittel,
das dem Grossteil der Physiker den

Zugang zur Theorie formal wohl eröffnet,
sie aber gleichzeitig dazu verleitet,
Vorausberechnen und Verstehen gleichzusetzen
(Einschätzung des Physikers Hans-Peter
Dürr).

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 9



DOSSIER

Geisteswissenschaften

Nicht viel anders scheint es sich im Fall
der Geisteswissenschaften zu verhalten.
Dies trifft jedenfalls dann zu, wenn wir
den Zustand der Philosophie betrachten,
eine Sichtweise, die insoweit zulässig ist,
als wir der Philosophie unter anderem den
Charakter einer Hintergrunddisziplin
zuweisen dürfen, in deren Bereich sich die
den Einzelwissenschaften implizit odet
explizit zugrundeliegenden Weltbilder
und Weltanschauungen kristallisieren.

Der 1903 geborene und Anfang 1993
verstorbene Philosoph Hans Jonas hat im
Mai 1992 einen Vortrag gehalten, der
in Buchform erschienen ist und als sein

geistiges Testament betrachtet wird. Darin
spricht Hans Jonas von «einer alten
Einseitigkeit, an der die Philosophie krankte: eine

gewisse Verachtung der Natur durch den

sich ihr überlegen fühlenden Geist». Diese

Verachtung «war das Erbe des metaphysischen

Dualismus, der von den
platonischchristlichen Anfängen her das westliche
Denken polarisiert hatte. Seele und Körper,
Geist und Materie, Innenleben und Aussenwelt

waren einander wo nicht feind, so doch

fremd und konnten nur mit Mühe
theoretisch zusammengebracht werden. Die
Entzweiung ging mitten durch den Menschen

hindurch, doch die Denker waren sich einig
darüber, auf welche Seite er eigentlich
gehörte... Das All des Wissens teilte sich

akademisch in Natur- und Geisteswissenschaften,

und die Philosophie fand sich wie
selbstverständlich unter den letzteren —

während sie doch von Rechts wegen über
dem Unterschied stehen müsste. So wurde —

in meiner deutschen Erfahrung — dem Jünger

der Philosophie jede Kenntnisnahme der

naturwissenschaftlichen Entwicklung erlassen.

Erst in der angelsächsischen Welt, in die
mich die Emigration führte, fand ich unter
Philosophen ein lebendiges Interesse an der

Naturwissenschaft und an der Integrierung
ihrer Ergebnisse in die Humandisziplinen.»

Sodann ist, wie der Philosophiehistoriker
Hans Joachim Störig sagt, die

Revolution der Physik in der Mathematik
vorbereitet worden. Während bis ins
18. Jahrhundert die grossen Philosophen
in ihrem mathematischen Wissen auf der
Höhe der Zeit oder gar, wie Descartes und
Leibniz, schöpferische Mathematiker
waren, lockerte sich im 19. Jahrhundert der

Die Philosophen

haben die

weitgehend mathematisch

gestützte

neue Physik

lange nicht ver¬

standen.

ÜBERSETZEN -VERMITTELN

Zusammenhang zwischen Mathematik
und Philosophie. Hegel, Schopenhauer,
Nietzsche, Kirkegaard waren keine
Mathematiker. Die folgenreiche Entwicklung
der Mathematik in der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts mit der Heranbildung
der nichteuklidischen Geometrie kam
zunächst gar nicht in den Gesichtskreis
der Philosophen — so wenig wie etwas

später die bahnbrechenden Leistungen
z. B. von Frege (1848-1925) in Logik und
Mathematik.

So haben die Philosophen die weitgehend

mathematisch gestützte neue Physik
lange gar nicht verstanden. Aufschlussreich

ist eine Erfahrung, die Niels Bohr,
«der fragende Meister der Atomtheorie», bei
einem Vortrag anlässlich eines Kongresses
positivistischer Philosophen machte. Alles,
was Bohr über das Wirkungsquantum -
eine Konstante, die in der Atomphysik
auftritt - sagte, wurde freundlich
aufgenommen, was Bohr enttäuschte, so dass er
meinte: «Wem nicht schwindlig wird, wenn
er zum ersten Mal vom Wirkungsquantum
hört, der hat überhaupt nicht verstanden,

wovon die Rede ist.» Bohrs Problem war es,
dass seine Zuhörer die Quantentheorie
fälschlich als ein Ergebnis der Erfahrung
auffassten; in ihrer mathematisch zugänglichen

Form ist die Quantentheorie aber

ein Wissen, etwas, das über die Erfahrung
hinausweist.

Die obige Skizze der neueren Entwicklungen

lässt erkennen, dass immer dann,
wenn die Wissenschaft in Resultaten

erstarrt, auch der Erkenntniswert des Wissens

abnimmt und zum kulturell weniger
relevanten Fachwissen wird. Man kann
Erkenntnis nicht bewahren, ohne sie zu
vermehren und zu verwandeln. Als
bestehender Gedankeninhalt ist Erkenntnis
nicht einfach da. Alle Strukturen dieser
Inhalte bedürfen des Vollzugs, sie müssen
immer wieder im Menschen hervorgebracht,

von ihm assimiliert werden, eine
Wahrheit, die vor allem in Zeiten des

Wandels Beachtung verdient. Zudem
gelingt es nicht, Erkenntnis, Ethos, Kunst
und Religion allgemein als Sphären
so nebeneinanderzustellen, dass in der

Scheidung zugleich das Wesen jeder
Sphäre adäquat getroffen würde. Jede
erweist sich im Kern als das Ganze des

Geistes in jeweils besonderer Gestalt. Der
«Erkenntnishunger» der ersten Quanten-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 9 29



DOSSIER ÜBERSETZEN -VERMITTELN

physiker war wohl vor allem Folge der
aufrüttelnden Konfrontation mit einer
Natur, die plötzlich das ganze Ausmass
und die Tiefe ihrer Geheimnisse aufscheinen

liess und die Ahnung bestätigte, dass

wir die Wahrheit nicht besitzen, sie stets
suchen müssen (diese ursprüngliche
Faszination hat heute weitgehend der
wissenschaftlichen Routinearbeit Platz

gemacht). Im Falle der Philosophie zeigte
sich, wie die zunehmende Beschränkung
der Forschung auf Einzelaspekte zur Erstarrung

führt. Wenn wir, wie es diese Studie
versucht, von aussen

an die Wissenschaft

herantreten,
dürfen wir also die
menschlichen
Belange nicht in
einseitig objektivierender

Weise angehen.
Es ist auch Kants
Wort zu beherzigen,

wonach es

pöbelhaft sei, sich auf
Erfahrung zu berufen,

wo das eigene
Tun durch seine

Folgen den Gegenstand

der Erfahrung

selbst
hervorbringen oder
verändern kann. So ist
für Gerold Hilty
von der Universität Zürich nicht der
Mensch in seiner biologischen Wirklichkeit

Gegenstand der Geisteswissenschaften,

sondern der Mensch als geistbegabtes
Lebewesen, der Mensch als Einheit von
Körper und Geist: die Geisteswissenschaften

stellten letztlich die Frage nach
dem Wesen des Menschen, eine Frage,
welche unter den verschiedensten
Blickwinkeln anzugehen sei. Beat Sitter-Liver,
Universität Bern, sagt von den
Geisteswissenschaften, sie wendeten sich
sämtlichen Manifestationen des Umgangs der
Menschen mit sich selber und mit der

übrigen Natur zu; die Geisteswissenschaften

übermittelten die Erfahrung, dass und
wie man sich orientieren könne, nicht
jedoch fixe Anweisungen; sie befähigten
zur Verantwortung, nähmen diese jedoch
nicht ab; hierin liege ihre humanisierende

Funktion und ihre sittliche Bedeutung.

Eine kleine Literaturauswahl:

Jürgen Mittelstrass: «Der Blick aufs Ganze», Wider die Verzwergung der

Geisteswissenschaften, NZZ vom 15./16. Mai 1993 (Nr. 111).

Rupert Riedl: »Evolution und Erkenntnis» (Serie Piper, 2. Auflage, 1984).
C. F. von Weizsäcker: «Wahrnehmung der Neuzeit» (Hanser, 2. Auflage.
1983), WdN; «Der Garten des Menschlichen» (Hanser, Neuausgabe 1992,

z. B. S. 91 ff.) GdM; «Aufbau der Physik» (Hanser 1985. S. 556) APh; «Zeit
und Wissen» (Hanser 1992); «Die Einheit der Natur» (dtv, 4. Auflage, 1984).
Robert Wesson, «Die unberechenbare Ordnung» (Artemis Verlags GmbH,
amerikanische Originalausgabe 1991).
Sir Arthur Eddington. in «Physik und Transzendenz» (Scherz 1986, Hrsg.
Hans-Peter Dürr).
Werner Heisenberg: «Der Teil und das Ganze» (Piper 1971).
Hans Jonas: »Philosophie, Rückschau und Vorschau am Ende des Jahrhunderts»

(Suhrkamp 1993).
Karl Jaspers: «Philosophie» (Serie Piper, 3 Bände, 1994); Philosophie I.
S. 183; «Von der Wahrheit» (Ex Libris 1984), vdW; «Kleine Schule des

philosophischen Denkens» (Serie Piper, Neuausgabe 1974; «Philosophische
Autobiographie» (Serie Piper, 2.Auflage 1984); Philosophie I, S. XLIII.
Jeanne Hersch: «Karl Jaspers» (Piper 1980).

Karl Jaspers zählt zu den Philosophen,
denen es gelungen ist, das grosse Erbe der

Philosophie für unsere Zeit zu bewahren.
Für ihn ist der Mensch in seinem Wesen

an die Relativität der Welt gebunden,
bleibt aber durch Ursprung und Ziel
doch auch der Transzendenz hingegeben.
Jaspers spricht von der «Existenz», die
dem Menschen zugehöre. Alltagssprachlich:

in der Existenz findet sich das,

was den Kern eines jeden von uns
ausmacht, was unser innerstes Wesen ist,

was unsere Persönlichkeit prägt. Mehr
noch, die Existenz
ist verbunden mit
der «Transzendenz»,
d. h. dem Ort, wo
jenseits der Dingwelt

unsere
Weltanschauungen

angesiedelt sind.Wenn
von diesem Ort die
Rede ist, so wird
der abstrakt
denkende Philosoph
vielleicht vom Sein

oder vom Absoluten

sprechen, der

gestaltende Künstler
und Dichter eher

von der erlebten
Wirklichkeit, der
sittlich Engagierte
von einer höheren

Instanz, der persönlich betroffene Gläubige

von Gott.
Die Welt ist die Realität, die den

Menschen umgibt, wenn sein Bewusstsein
erwacht. Sie hängt nicht von ihm ab, ist
also für ihn und die anderen zwingend.
Diese Welt, zu der der Mensch nur gehört,
soweit er objektivierbar ist, ist der eigentliche

Bereich der Wissenschaften. Es ist
der Bereich, in dem von zwingenden
Wahrheiten gesprochen werden kann. Im
Falle des Menschen gibt es hingegen mehr
als eine Wahrheit. Einmal die Wahrheit
des Daseins: sie ist Funktion der auf
Bewährung ausgerichteten Aktivität des

Menschen in seiner Vitalität. Dann gibt es

die Wahrheit des Geistes, z.B. in den
Bereichen von Staat, Gesellschaft, Kunst,
Sittlichkeit und Beruf: Sie hat zu tun mit
dem Grad an Überzeugungskraft der diese

Bereiche bestimmenden Ideen. Endlich
gibt es die Wahrheit der Existenz: Sie ist

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 9



DOSSIER ÜBERSETZEN -VERMITTELN

Ausdruck des Verhältnisses der Existenz
zur Transzendenz.

Was wir nach Jaspers in der Realität der
Welt als zwingende Wahrheit zu erkennen

vermögen, ist aber nur Richtigkeit, leere

Form, das «skelettartige Schema von Symbolen,

das seine eigene Hohlheit ojfen zur
Schau trägt». Mit Inhalten füllen kann
dieses Schema nur der Mensch. Er allein
wurzelt in den derpositiven Wissenschaft

unzugänglichen tiefsten Schichten der
Wirklichkeit.

Diese Grundeinsicht lässt sich in
Abwandlungen formulieren: Erkennen
dessen, was ist, schliesst nicht in sich das

Urteil darüber, was sein soll. Was ich
weiss, fällt nicht zusammen mit dem, was
ich will. Das empirisch Feststellbare ist
nicht das, was nur durch Glauben erfassbar

ist. Betrachten ist nicht Handeln,
Zusehen ist nicht Existieren. Es geht um
die scheinbar so einfache Unterscheidung
von Tatsachenerkenntnis und Werturteil.

Die rein begriffliche Unterscheidung
zwischen Welt und Mensch, die Jaspers
macht, will nicht auch heissen, dass wir in
Wirklichkeit getrennte Bereiche vor uns
hätten. Die Genfer Philosophin Jeanne
Hersch bemerkt in einer Einführung zum
Werk ihres akademischen Lehrers, bei

Jaspers sei Menschsein gleichzeitig Natur
und Freiheit (die Freiheit gesehen als ein

Aspekt der Existenz), und fährt dann
erläuternd fort, Natur und Freiheit seien

zwar sich bekämpfende Mächte, wahr sei

aber auch, dass Freiheit erst durch Natur
möglich wird. Es genüge nicht, dass Freiheit

die Natur bändigt, auch als gebändigte

müsse die Natur im Menschen
weiterbestehen und ihre bewegende Kraft
behalten: «Daher findet sich Transzendenz
nicht nur in der Freiheit, sondern durch
diese hindurch auch in der Natur.» Ein-
heits- und sinnstiftend ist der Mensch.

Die Wissenschaften vermögen ihrem
Wesen als Orientierungshilfe des
Menschen nur insoweit voll zu genügen
vermögen, als sie es verstehen, sich in den

grösseren Rahmen ihres Umfeldes
einzuordnen. Dabei dürften die Naturwissenschaften

weiterhin der sie oft begleitenden
Versuchung ausgesetzt sein, einem absolut
verstandenen Wissens-Ideal nachzustreben.
Für die Geisteswissenschaften ist die

Schwierigkeit eine andere: wie schon
erwähnt, versagen sie uns — an sich eine
Selbstverständlichkeit - die direkte Hilfe
bei der Übernahme von Verantwortung,
sei dies im privaten, sei es im gesellschaftlichen

Bereich. Sie sind nur indirekt
hilfreich, sind in ihrer humanisierenden
Wirkung sozusagen der Nährstoff des

Bodens, auf dem das Verantwortungsbe-
wusstsein wachsen kann.

Pierre Nussbaumer

SPLITTER

Was ich in der Natur sehe, ist eine grossartige
Struktur, die wir nur unvollkommen zu erfassen

vermögen und die einen vernünftigen Menschen mit
einem Gefühl von -Humility- erfüllen muss.
Dies ist ein echt religiöses Gefühl, das nichts mit

Mystizismus zu schaffen hat.

Albert Einstein

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 9 31


	Die Teile und das Ganze : zum Selbstverständnis der Natur- und Geisteswissenschaften

