
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 7-8

Artikel: Was ist die Zeit?

Autor: Baumgartner, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAY

Armin Baumgartner

wurde 1916 in St.Gallen

geboren. Nach einem

naturwissenschaftlichen
Studium promovierte er

1943 an der ETH Zürich

zum Dr. sc. techn.

Während vieler Jahre in

leitender Stellung in

einem Unternehmen der

Basler Chemie tätig.
Veröffentlichungen:
• Zumutungen-. Bern

1983. -Was darf ich

hoffen?-. Bern 1986.

¦Machbarkeitswahn-.
Zürich 1990.

Was ist die Zeit?

Bei der Frage nach der Zeit verhält es sich wie mit der

Frage nach Gott. Die philosophischen Gottesbeweise

haben ihre Beweiskraft verloren, nicht aber ihre

Bedeutung als öffnender Impuls für die Besinnung
aufdas Leben.

He7eute scheint die überall
aufkommende Rückbesinnung auf unsere
eigene Zeit der Ausgangspunkt für ein
vertieftes Nachdenken über die Zeit selbst

zu sein. Die kritische Selbstreflexion unseres

eigenen Zeitalters stösst zwangsläufig
auf die Fragwürdigkeit der modernen
Zeitbegriffe. Nach dem physikalischen
Grundsatz gilt als wahr, was genau messbar

ist. Kann man etwas noch genauer
messen als die Zeit? Die Messgenauigkeit
der neuesten Atomuhr im Observatorium
Neuenburg beträgt ein Millionstel einer
Milliardstelsekunde! Das heisst: Eine
solch präzise Uhr würde nach 30 Millionen

Jahren nur gerade einen Fehler von
einer Sekunde aufweisen. Mit solcher

Zeitauffassung kontrastiert der Rat, den
Rainer Maria Rilke seinem jungen
Dichterfreund für sein schöpferisches Tun
mitgegeben hat: «Da gibt es kein Messen mit
der Zeit, da gilt kein Jahr und zehn Jahre
sind nichts.»

Die kritische Selbstreflexion «der geistigen

Situation unserer Zeit» stösst je länger
je mehr wieder auf das geheimnisvolle Wesen

der Zeit. Da erinnert man sich wieder
an das spätantike Bekenntnis des Augustinus:

«Was also ist die Zeit? Wenn niemand
mich danach fragt, weiss ich es; wenn ich es

jemandem aufseine Frage hin erklären soll,
weiss ich es nicht.» Ganz ähnlich hat Martin

Heidegger reagiert, als er 1956 auf
eine Anfrage der Wochenzeitung «Die
Zeit» antwortete: «Was ist die Zeit? - Man
könnte meinen, der Verfasser von <Sein und

Zeit> müsste dies wissen. Er weiss es aber
nicht, so dass er heute noch fragt. Fragen
heisst: hören auf das, was sich einem

zuspricht.» Ludwig Wittgenstein bemerkt
zum Augustinus-Zitat: «Das, was man
weiss, wenn uns niemand fragt, aber nicht
mehr weiss, wenn wir es erklären sollen, ist
etwas, worauf man sich besinnen muss.»
Sind wir bereit, uns einer solchen Besinnung

zu öffnen?

Zeiterfahrung im Alltag

Der römische Dichter Ovid charakterisiert

sehr zutreffend unsere Zeiterfahrung
im Alltag: «Die Zeit läuft dahin, und wir
altern unmerklich, und die Tage entfliehen,
weil kein Zügel sie hemmt.» Das heisst, wir
leben in den Tag hinein, wie wenn wir
ewig Zeit hätten. Wir neigen dazu, den

Zwang der Vergänglichkeit in unserem
Leben zu verdrängen. Ob wir aber unter
Zeitdruck stehen und keine Zeit haben,
oder ob wir Langeweile verspüren und uns
die Zeit vertreiben müssen, letzten Endes
können wir der Zeitlichkeit unseres
Lebens nicht entrinnen. Auch wenn wir uns
unserer Vergänglichkeit nur momentweise
bewusst werden, so kann es uns auf die
Dauer nicht gelingen, der harten Erfahrung

unserer Endlichkeit auszuweichen.
Dafür sorgen immer wieder Grenzsituationen

wie Krankheit, Unglück und Tod
im Familien- und Freundeskreis, in denen
wir uns schlagartig wieder unserer
Zeitlichkeit innewerden. Aber auch unsere

SCHWEIZER MONATSHEFTE "4. JAHR HEFT "/8 55



ESSAY ZEIT

altersbedingten Veränderungen an Körper
und Geist können uns kaum verborgen
bleiben. Diese Grunderfahrung unseres
Alterns und Sterbenmüssens mahnt uns an
die Kürze unseres Lebens.

Und diese Kürze unseres Lebens
erscheint noch gravierender, wird sie am
Massstab der gewaltigen Zeiträume der
Weltzeit gemessen, mit dem heute
moderne Wissenschaftler rechnen. Der Philosoph

Hans Blumenberg hat besonders auf
diese «Öffnung der Zeitschere» aufmerksam
gemacht, die die Spannung zwischen
Weltzeit und Lebenszeit erst recht akzentuiert.

In der Geistesgeschichte fehlt es

auch nicht an besonnenen Stimmen, die
die Klagen über die Kürze des menschlichen

Lebens abweisen. So hat der römische

Philosoph Seneca in seiner Schrift
«De brevitate vitae» die Meinung vertreten,

unser Leben sei nicht kurz, hingegen
machten wir es kurz, weil wir unsere Zeit
an müssige Dinge verschwenden. Aber
auch diese Erkenntnis kann die elementare

Grunderfahrung unserer Endlichkeit
nicht auslöschen. Der Mensch ist das

einzige Lebewesen, das weiss, dass es sterben
muss. Und dieses Wissen kann sich zum
«Schrecken der alles tilgenden Zeit»
steigern. Dabei bleibt für uns im Dunkel
verborgen, woher wir überhaupt kommen
und wohin wir gehen.

Das heisst, unsere Zeiterfahrung weist
über uns hinaus in geheimnisvolle Bezüge.
Die Frage nach dem Geheimnis der Zeit
meldet sich mit aller Gewalt. Wie können
wir aber über uns hinausfragen?

Die Zeit im Spiegel des mythischen,
religiösen und metaphysischen Erbes

Die Zeit gehört zu den grundlegenden
archetypischen Erfahrungen der Menschheit.

Schon ein kurzer Streifzug durch die
Kulturen und Epochen zeigt auf, wie die
Zeit seit den Ursprüngen stets als Gottheit
oder als Manifestation der höchsten Gottheit

erfahren wurde. In den überlieferten
Mythen und Erzählungen bleibt das

geheimnisvolle Wesen der Zeit in vielfältiger
Weise aufgehoben. Ob wir die Zeiterfahrung

bei den alten Griechen, Persern,
Ägyptern, Indern, Chinesen oder Azteken
studieren, in der Regel tritt uns die Zeit
stets in einem ausgeprägten Spannungsfeld

zwischen lebensfeindlicher und le-

ln der

Geistesgeschichte fehlt

es auch nicht

an besonnenen

Stimmen, die

die Klagen über

die Kürze des

menschlichen

Lebens abweisen.

bensfreundlicher Herrschaft entgegen. So

z.B. bei den Griechen, wo der eine Zeitgott

Chronos Verfall und Tod bringt (und
seine eigenen Kinder frisst) und der
andere Zeitgott Aion Lebenskraft spendet
und Zeit und Leben freundlich vereint.
Diesen «Riss in der Zeit» behandelt zum
Beispiel Piaton im Spätdialog «Timaios».
Die aionische Zeit ist die Zeit Gottes, die

zugleich Ewigkeit ist. In ähnlicher Weise
wurde bei den Ägyptern das wechselnde
Gleichnis von Tag und Nacht, Werden
und Vergehen, Sterben und Auferstehen
durch den Sonnengott Re und seinen

Gegenpart Osiris personifiziert.
Analoges gilt für die Zeitvorstellung der

jüdisch-christlichen Tradition sowie der
abendländischen Metaphysik. Nach der
biblischen Überlieferung stand Gott über
der Zeit. Er schuf die Zeit zugleich mit
der Schöpfung. Für den christlichen Glauben

charakteristisch war die Verbindung
der Zeit mit der Vorstellung von Gottes
direktem Eingreifen in die Zeit. Auch
die Menschwerdung Gottes in Christus
gehört dazu. Die abendländische
Metaphysik, die ihren Ursprung bei den alten
Griechen hatte, hat auch die christliche
Theologie entscheidend beeinflusst. In
seinem berühmten Wandbild «Die Schule

von Athen» hat Raffael den griechischen
Denker Piaton ins Zentrum des Bildes

gerückt, wie er mit dem Finger nach oben

(ins Überzeitliche) zeigt. Alles Zeitliche
und Vergängliche ist nur Schein, das

Überzeitliche und Ewige aber Sein. Die
Überwindung des Zeitlichen durch den
rettenden Überstieg ins Ewige ist der ständige

Versuch der Metaphysik, mit dem
Skandalon der irreversiblen Vergänglichkeit

unseres Lebens zurechtzukommen.
Das Studium der überlieferten Zeitvorstellung

kann uns das Wesen der Zeit
nicht enträtseln, es führt uns vielmehr in
eine vertiefte Besinnung auf die Zeit, die

unser Dasein in verborgene, geheimnisvolle

Bezüge weist.

Tempora mutantur -
Wandel der Epochen

Wir versuchen einen neuen Zugang zur
Zeiterfahrung, der uns vielleicht das

Geheimnis der Zeit noch in anderer Weise
erhellen kann. Unter Zeit verstehen wir
nicht nur unsere Lebenszeit, in der wir

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 7/8



ESSAY ZEIT

uns physisch und psychisch verändern,
oder die Weltzeit mit ihren geologischen,
evolutionären und weltgeschichtlichen
Zeiträumen, unter Zeit verstehen wir auch

so etwas wie den sich wandelnden «Zeitgeist»

selbst. Es scheint, «als ob sich die

Zeit selbst mit der Zeit ändert». Der antike
Spruch des Ovid: «Tempora mutantur et

nos mutamur in Ulis» (Die Zeiten ändern
sich, und wir ändern uns mit ihnen) deutet

dies an. Das, was Karl Jaspers «die

geistige Situation der Zeit» genannt hat,
meint das spezifische Erfahren, Fühlen,
Denken und Glauben einer Epoche. Es

gibt also zweifellos einen Wandel der
tragenden Glaubensüberzeugungen, die ein
Zeitalter prägen. Man hat diese epochalen
Glaubensüberzeugungen auch die «grossen

Erzählungen» oder auch die «Paradig-
mara» einer Zeit bezeichnet. Es lässt sich
nicht bestreiten, dass dieser Wandel des

Zeitgeistes und damit der Wandel der
Epochen mit zum Wesen der Zeit gehört.
Was also bewegt die Zeit? Woher der Wandel

der Epochen? Nehmen wir zum
Beispiel unsere eigene Zeit, die «Neuzeit».

Das Neue der Neuzeit liegt im «neuen
Denken» begründet. An dieser Stelle müssen

wir uns zwangsläufig mit der Nennung
einiger Stichworte begnügen, um dann
anschliessend auch die Konsequenzen für
das neue Verhältnis zur Zeit sichtbar zu
machen. Das Phänomen der «Aufklärung»
kann als eines der wesentlichen Elemente
des neuzeitlichen Denkens identifiziert
werden. Der Hahnenschrei des aufklärerischen

Denkens lässt sich vielleicht am
besten in den programmatischen Sätzen von
Descartes «Discours de la méthode»
erkennen, in denen der vor drei Jahrhunder-
ren neu erwachte Glaube an die Macht der
menschlichen Vernunft verkündet wurde:
«...nichts könne so entfernt sein, dass man
es (durch Vernunft) nicht erreichen, und
nichts so verborgen, dass man es nicht zu
entdecken vermöchte». Denn nach Descartes

hat uns Gott den Verstand doch nicht
gegeben, um uns zu täuschen. Deshalb ist
wahr, was wir mit unserem Verstände «klar
und deutlich» erkennen können. Dieser
neuzeitliche Vernunftglauben zeitigte
schwerwiegende Folgen. Das Licht der

Aufklärung sorgte für eine sich steigernde
und umfassende Entzauberung der Welt.
Aus dem aufklärerischen Vernunftglauben
entstanden der Fortschritts- und der

In den Mythen

bleibt das

geheimnisvolle

Wesen der Zeit
in vielfältiger
Gestalt

aufgehoben, vom

Schrecken der

alles tilgenden

Zeit bis zum

schöpferischen

dynamischen

Urprinzip.

Emanzipationsglaube, die durch Wissenschaft,

Politik und Technik die Grenzen
des menschlichen Machens sprengten und
gewaltig erweiterten. Der Gedanke an die

Selbstherstellung von Mensch und Gesellschaft

setzte sich genau so durch wie jener
von der grenzenlosen Verfügbarkeit von
Natur und Geschichte. Dies zeitigte auch

Folgen für das moderne Verhältnis zur
Zeit.

Die Zeit im neuzeitlichen Denken

Die tiefgreifende Veränderung in der
neuzeitlichen Denkungsart hat der «vita
activa» eine neue vorrangige Bedeurung
verliehen. Denn diesem Denken konnte die
eternistische Antwort der Metaphysik
immer weniger einleuchten. Der moderne

Fortschrittsglaube war getragen von einer
Art säkularisierrer Metaphysik, in der die

Hoffnung auf das ewige Jenseits durch die

Erwartung einer planbaren, paradiesischen

Zukunft abgelöst wurde. Das Heil
sollte schritt- und stückweise hier auf
Erden schon erarbeitet werden. Viele sahen

in der neuzeitlichen Verheissung des

Fortschritts eine Säkularisierung chrisrlicher
Eschatologie. Der Vernunftglaube liess

den utopischen Anspruch entstehen, der
Mensch könne mit seinen wissenschaftlichen,

technischen und politischen Mitteln
über Geschichte und Zukunft und damit
über die Zeit im Ganzen autonom
verfügen. Das neuzeitliche Arbeirsethos,
gestärkt durch das calvinistische und
puritanische Ethos der «innerweltlichen
Heilssuche», entsprach mit ihrer Heiligung der
Arbeit voll dieser Notwendigkeit.

Zum modernen Verhältnis zur Zeit
gehört die Ruhelosigkeit, der Zeitdruck,
die Zeit als knappe Ressource, die Zeit, die
Geld ist, die rasende Herrschaft der Uhren,
die Flucht vor Besinnung, die Zeit, die
einfach verfliesst. In seinem Bild «Die zerrinnende

Zeit» hat 1931 Salvador Dali
versucht, diese Zeit darzustellen. Friedrich
Nietzsche hat 1882 in seiner Schrift «Die
fröhliche Wissenschaft» die atemlose Hast
seiner Zeitgenossen so gesehen: «Man
schämt sich jetzt schon der Ruhe; das lange
Nachsinnen macht beinahe Gewissensbisse.

Man denkt mit der Uhr in der Hand, wie

man zu Mittag isst, das Auge aufdas Börsenblatt

gerichtet; man lebt, wie Einer, der
fortwährend Etwas versäumen könnte ...»

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 7/8 57



ESSAY ZEIT

Zur neuzeitlichen Zeitvorstellung
gehört aber auch der Versuch der
wissenschaftlichen Vernunft, das Geheimnis der
Zeit aufzulösen und die Zeit in den Griff
zu bekommen. Dem modernen rechnenden

Denken entsprach der Begriff der

physikalischen Zeit vollkommen. Dieser

Begriff war eine Grundvoraussetzung in
der klassischen Physik, um die strengen
Naturgesetze mathematisch formulieren
zu können. Aber auch in der modernen
Physik der Relativitätstheorie Einsteins
und der Quantenmechanik Plancks und
Heisenbergs blieb die Zeit eine berechenbare

Grösse, denn auch die moderne Physik

kann auf eines nicht verzichten: auf die

Vorstellung von der Natur als eines
mathematisch berechenbaren Gesamtzusammenhangs.

Die Suche nach der sogenannten
Weltformel (Heisenberg) macht dies

deutlich.
Unter dem zwingenden Einfluss des

physikalischen Zeitbegriffs entstanden die
modernen Weltbilder. Oft wurden
fachwissenschaftliche Überlegungen kritiklos
in die religiöse Dimension extrapoliert.
Viele moderne Physiker konnten dieser

Versuchung nicht widerstehen. So sah sich

zum Beispiel Heisenberg zur Frage
gedrängt: Wieviel Entscheidungsfreiheit
hatte Gott bei der Erschaffung des

Universums? Und der Physiker Stephen W.

Hawking liefert in seiner Schrift «Eine
kleine Geschichte der Zeit» ein neues
Beispiel solcher Grenzüberschreitung. Aber
nicht nur Physiker fühlen sich berufen,
das Geheimnis der Zeit mit Hilfe ihrer
wissenschaftlichen Theorien in den Griff
zu bekommen, auch Vertreter anderer

Disziplinen eifern den Physikern nach. So

liegt beispielsweise von biologischer Seite
der Versuch vor, aufgrund der modernen
Evolutionstheorie eine neue allgemeine
Zeittheorie zu begründen {F. Cramer).
Das neue Verhältnis zur Zeit im ganzen
«Projekt der Moderne» kommt schliesslich

erst recht deutlich in der Geschichtsphilosophie

und den Sozialutopien zum
Vorschein.

Aber auch der moderne Mensch lebt in
der Zeit und nicht über der Zeit. Gerade
der Mensch im fortgeschrittenen Projekt
der Moderne erfährt seine Endlichkeit
wieder mit elementarer Macht. Alle
Fortschritte ändern nichts daran, dass die
Mortalität der Menschen wie eh und je

Unter dem

zwingenden

Einfluss des

physikalischen

Zeitbegriffs
entstanden die

modernen

Weltbilder.

hundert Prozent beträgt. Und beim
Gedanken an die erstmalige Möglichkeit
einer globalen Selbstvernichtung kann
auch die Menschheit als Gattung davon
nicht mehr ausgenommen werden. Die
Neuzeit erweist sich als ein elementares

epochales Geschick, das für die Menschen
eine gewaltige Herausforderung darstellt.
Das Geheimnis der Neuzeit akzentuiert
erst recht wieder das rätselhafte Wesen der

Zeit.

Zeit und Hoffnung

Im modernen Zeitbegriff wird die Zeit als

Messgrösse, als Parameter, als blosser
Ablauf, als berechenbare Dauer, als restlos

verfügbares Gut, als knappe Ressource, als

Kapital, als Halbwertszeit beim Atomzerfall

usw. vorgestellt. Durch dieses einseitige

Verhältnis zur Zeit wird aber das

eigentliche Wesen der Zeit verschüttet.
Solcher Zeitauffassung bleiben Fragen wie
beispielweise die folgenden völlig fremd:
Woher der Wandel des Geschichtsganges?
Was bewegt die Folge von Epochen? Was

ist Ursprung und Herausforderung unserer

eigenen Epoche, die wir die Neuzeit
nennen? Solche und ähnliche Fragen

zwangen Heidegger, die Frage nach der
Zeit radikal neu zu stellen und damit die
überlieferten metaphysischen und
positivistischen Zeitbegriffe von Aristoteles,
Augustinus, Kant bis in die Moderne
selbst in Frage zu stellen. In seinem 1927
erschienenen Frühwerk «Sein und Zeit»
begann dieses Ringen um ein sachgerechtes

Fragen nach der Zeit. Schon der Titel
deutet an, dass auf diesem (phänomenologisch

genannten) Weg «Sein» und «Zeit»
nicht ohne einen verborgenen Bezug
zueinander gedacht werden können.

Die Frage nach der Zeit blieb zeitlebens

wegleitend und nach dreieinhalb
Jahrzehnten hielt Heidegger 1962 einen Vortrag

mit dem umgekehrten Titel «Zeit und
Sein», in dem sich die leitende Frage noch

geheimnisvoller präsentiert und sich dem

Zeitgeist noch mehr entfremdet hat. Der
Vortrag «Zeit und Sein» ist eine einzige
Abwehr von Versuchungen, das geheimnisvolle

Wesen der Zeit auf unsachgerechte

Weise lüften zu wollen. Es bleibt
uns nichts anderes übrig, als unser Unvermögen

einzugestehen, die Zeit in
Aussagesätzen angemessen zu denken. Solche

58 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 7/8



ESSAY ZEIT

Aussagen können grammatikalisch absolut
richtig und doch zugleich unwahr sein,
weil sie uns den Sachverhalt bloss

verbergen. Aussagen verlangen stets einen
Satzbau mit einer Subjekt-Prädikat-Beziehung.

Doch zur Zeit ein Subjekt hinzuzudenken,

ist nicht möglich. Wir müssen

uns damit abfinden, dass wir uns bei der

Frage nach der Zeit auf dem Gebiet der
«letzten Fragen» bewegen, auf dem jedes
Beweisenwollen fehl am Platze ist.
Wahrscheinlich verhält es sich bei der Frage
nach der Zeit ähnlich wie mit der Frage
nach Gott. Denken wir nur an die
klassischen Gottesbeweise von Aristoteles,
Anselm von Canterbury, Thomas von
Aquin, Descartes und Kant. Sie alle haben
ihre Beweiskraft verloren, nicht aber ihre
Bedeutung als öffnender Impuls für eine
vertiefte Besinnung. Deshalb kann Hei¬

degger fragen: «...erschöpft sich die
Offenbarkeit dessen, was ist, im Beweisbaren?

Versperrt die Insistenz aufdem Beweisbaren
nicht den Weg zu dem, was ist?»

Alle blossen Extrapolationen der Gegenwart

in die Zukunft sind vom modernen

Zeitgeist geprägt. Dass auch ganz andere
Denkarten möglich und notwendig sind,
bleibt ungedacht. Wir dürfen uns dem
offenen Horizont der Zukunft nicht durch
eine illusionäre Totalplanung verschlies-
sen. «Die Menschen müssen sich dem öffnen,
was ihnen schlechterdings unverfügbar ist»,
meint Georg Picht. Dies zu erkennen, sei

der erste Schritt auf der Suche nach der
wahren Hoffnung. Es sehe ganz so aus, als

ob sich die Zukunft des Menschen der
technischen Welt innerhalb jenes
Horizontes entscheiden müsste, den diese selbe

technische Welt verschüttet hat.

.Um/n Baumgartner

SPLITTER

Ewiges Leben im Sinne blosser zeitlicher Dauer wäre

unerträglich. Und so erhält der Tod gleichsam eine

gnädige Rückseite. Oder bedeutet es etwa keine

Gnade, wenn Gott dem Menschen sein Lechzen nach

• Unsterblichkeit- nicht erfüllt, sondern durch den

Tod verhindert, dass er für immer lebt? Allein durch

die Abschaffung des Todes entsteht noch kein

ewiges Leben: dadurch ergäbe sich nur eine

Fortsetzung dieses Lebens in ewiger Dauer. Und das

wäre nicht zu ertragen. Sehr bald schon würden wir

zum Augenblick nicht mehr sprechen: 'Verweile
doch, du bist so schön-, sondern würden den Tod

mit allen Kräften unseres Lebens herbeiwünschen.

Für immer leben - das wäre nicht das ewige Leben,

es wäre die Hölle auf Erden.

Heinz Zahrnt, Leben als ob es Gott gibt. Statt eines

Katechismus, Piper, München 1992

Die Zeit ist buchstabengenau und allbarmherzig.

Friedrich Hölderlin

Doch Denken ist des Lebens Sklav, das Leben

Der Narr der Zeit: und Zeit, die messend schaut
Die ganze Welt, muss enden.

Shakespeare, Heinrich IV.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 7/8 59


	Was ist die Zeit?

