
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 6

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

«Sie wussten nicht, sie werden wissen!»
Zum 100. Geburtstag des Schriftstellers Louis-Ferdinand Céline

am 27. Mai 1994

Geächtet und gefeiert — der 1961 gestorbene
Louis-Ferdinand Céline gehört auch heute noch

zu den umstrittensten Schriftstellern unseres

Jahrhunderts.

^Oie werden später meine
Bücher kaufen, sehr viel später, wenn ich
gestorben sein werde, um zu studieren, was die
ersten Erdbeben des Endes waren und die
Gemeinheiten des menschlichen Rumpfes
und die Explosionen des Bodensatzes der
Seelen Sie wussten nicht, sie werden
wissen!» Louis-Ferdinand Céline, der «grosse
Berserker der französischen Dichtung»,
der Armenarzt aus dem düsteren Teil der
westlichen Pariser Vorstadt Meudon, hat
mit dieser Voraussage Recht behalten.
Dreissig Jahre nach seinem Tod feiert man
ihn heute in Frankreich als einen der grossen

Schriftsteller des 20. Jahrhunderts,
werden seine lange Zeit verbotenen oder
verschollenen Romane wieder gedruckt
und übersetzt. Überholt scheint da das

Urteil des kommunistischen Literaturkritikers

Paul Nizan, der 1932 nach
dem Erscheinen von Célines erstem
Roman «Reise ans Ende der Nacht» den
Autor einen «unnützen Lumpenromancier»
schimpfte. Doch auch der Sartre-Freund
Nizan ging nicht so weit, Céline
literarischen Rang abzusprechen. Nach dem
zweiten Roman «Tod auf Kredit» - 1936 —

spricht Nizan von der «systematischen

Kraft und Fülle» und lobt Célines Obszönität

als «ästhetisch».

Auch im Ausland hat man Céline längst
respektieren gelernt. Günter Herburger
nannte ihn den «vehementesten Hassdichter»,

Henry Miller und Günter Grass
rechneten ihn zu ihren Vorbildern. Frei¬

lich, soviel literarisches Lob sich über
Céline auch ergoss, politisch blieb man auf
Distanz zu ihm. Jahrelang, noch über den
Tod hinaus, sah man ihn als Unperson.
Sein wüster Antisemitismus, sein Paktieren

mit den Nazis waren bekannt, und nur
bedingt mochten ihn auch die Franzosen
als Spiegelbild ihrer Selbstinterpretation
erkennen. Heute freilich ist die Situation
völlig verändert. Nicht nur gibt es immer
mehr Neuauflagen Célines in volkstümlichen

Ausgaben - während Autoren wie
Duhamel, Mauriac oder Maurois in den

Hintergrund treten. Céline hat auch gute
Aussichten, eine Wette zu gewinnen, die
er mit sich selber beim Schreiben
abschloss: «Zu verhindern, dass man die
anderen liest...»

Hassrevolte des geschriebenen Worts

Zwiespältig und von extremem Charakter
gekennzeichnet waren die Reaktionen auf
das Werk und die Person Célines von
Anfang an gewesen. Die einen hätten ihn
nach dem Krieg am liebsten vollständig
aus der Literatur verbannt, die anderen
sahen ihn als den, neben Proust, grössten
Erneuerer der französischen Prosa. Als
Céline, der eigentlich Destouches hiess,
1961 starb, weigerte sich der Pfarrer, am
Grab des 67jährigen ein Gebet zu
sprechen.

Céline stammte aus der Pariser Vorstadt
Courbevoie. Die Familie lebte in ärm-

SCHNX'EIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 6 35



KULTUR CÉLINE

lichen Verhältnissen. Trotzdem wird ihm
eine Schulausbildung in Deutschland und
England ermöglicht. 1914 meldet er sich

freiwillig. Für Celine wird das Weltkriegserlebnis

entscheidend. Nach einer schweren

Verwundung in Flandern studiert er
Medizin, promoviert über den deutschen
Arzt Semmelweis, wird Schiffsarzt und
bereist England, Afrika und Amerika. In
Clichy, nördlich von Paris, lässt er sich
nach einer gescheiterten Ehe nieder und
schreibt seinen ersten Roman, die «Reise

ans Ende der Nacht». Das Buch macht ihn
weltberühmt. Elend, Armut, Krankheit,
Zerfall - das Morbide und Moribunde aus

der Perspektive des Getretenen und
Geschlagenen -, das ist sein Thema.
Zugleich ein Hassgesang auf die Zivilisation,
der Céline vor allem den Beifall der

äussersten Rechten einbringt. Célines

Sprachstil kennt keine Hemmungen und
Bindungen, es ist die Umsetzung der

gesprochenen Volkssprache, geboren aus

dem Pariser Argot. André Gide lobt den

Autor in den höchsten Tönen und mag
wie viele andere nicht glauben, dass sich
Céline sehr bald schon zum manischen
Antisemiten wandelt. Der dem Roman

vorangestellte Satz — «Die Reise, die wir
hier machen, ist gänzlich imaginär. Darin
liegt ihre Stärke» — lässt sich als Leitmotiv
für Célines gesamtes literarisches Œuvre
verstehen. Für Céline ist die Wirklichkeit
nicht wert, beschrieben zu werden - man
muss sie zersprengen, sie in Bildern
auflösen, in denen sich ihre Nichtigkeit und
Erbärmlichkeit auf groteske Art spiegeln.

Die Welt, wo sie am finstersten ist. Der
Dragoner Destouches erlebt die Apokalypse

auf den Schlachtfeldern des

Weltkriegs. Für Céline war es das einzige
Thema, das er kannte und das er in diesen

Bildern erstmals in gewaltigen Akkorden
anschlug: die Welt auf den Stoff
herunterzubringen, aus dem sie nach seiner

Überzeugung gemacht schien, nämlich aus

Wahnsinn, Fäkalien, Mord und Totschlag.
Alles andere, was später kommt, sind nur
noch Variationen über dieses Thema. Die
Entdeckungsreisen in die verschiedenen
Elendswelten, die der Arzt Destouches im
Roman unternimmt, Bilder aus den
afrikanischen Kolonien, Amerika und den

Vororten von Paris, Bilder von Krankheit
und Tod, eine Hassrevolte des geschriebenen

Wortes.

Die einen hätten

ihn nach dem

Krieg am liebsten

vollständig aus

der Literatur

verbannt, die

anderen sahen

ihn als den,

neben Proust,

grössten

Erneuerer

der französischen

Prosa.

Céline, der von sich sagte, er habe den

ersten kommunistischen Roman geschrieben,

unternahm 1936 eine Reise nach
Russland und kehrte - enttäuscht vom
Stalinismus - als Faschist und Antisemit
zurück. Seiner Absage an die Sowjetunion
mit dem Titel «Mea culpa» folgten
1937/38 jene beiden berüchtigten
antisemitischen Pamphlete - «Bagatelles pour
un Massacre» und «L'Ecole des Cadavres»

-, deren primitive und bösartige Ausfälle

gegen die Juden das rassistische Hetzblatt
der Nazis, Julius Streichers «Stürmer»,
auf den Autor aufmerksam machten. «Den

Juden an den Galgen! Und sofort», fordert
Céline in diesen Schriften. Ein Zurück
von dieser Position gab es nicht mehr. Der
gefeierte Surrealist, Anarchist und Nihilist
begeistert sich für die Gewaltherrschaft
Hitlers, hält aber auch nicht allzu viel von
der Vichy-Regierung, bei deren Rest er

später in Sigmaringen Unterschlupf
findet. Schon Mitte des Krieges zieht sich
Céline von der Politik zurück und macht
sich wieder ans Schreiben. 1944 erscheint

«Guignols Band», der ganz im Stil der
«Reise ans Ende der Nacht» die Londoner
Unterwelt am Ende des Ersten Weltkriegs
beschreibt.

Das Buch knüpft an «Ibd auf Kredit»
an, jenen autobiographischen Roman
Célines über Jugend und Erziehung, der
1963 erstmals auf Deutsch bei Rowohlt
erscheint. Die innerliche Lösung vom
Elternhaus, die Internatserfahrungen in

England, vom Autor zu einem Höhepunkt
der Groteske gestaltet - alles in allem
ist es der Tod des Kleinbürgertums, das

hier untergeht mit seinen Normen und
Ehrbegriffen. Vor allem aber sind es die

Lehrjungenerfahrungen des Ferdinand
Bardamu, in einem Seidenwarengeschäft,
als Botenjunge eines Goldschmieds oder
als Gehilfe eines bankrottierenden
Bohémiens, die immer wieder den Blick
freilegen auf eine durch Zynismus und
Aggressivität gleichermassen gekennzeichnete

Weltsicht.
Acht Tage bevor die Alliierten in der

Normandie landen, verlässt Céline mit
seiner zweiten Frau, dem Ballettstar
Lucette Almonzor, Paris und setzt sich

mit vielen anderen Kollaborateuren nach
Deutschland ab. Sein Verleger Robert
Denoël wird von Leuten des Maquis
erschlagen. Kein Zweifel: Céline wäre es

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 6



KULTUR CÉLINE

kaum anders ergangen, wenn er in Paris

geblieben wäre.
Bei Kriegsende ist er mit seiner Frau

und der berühmten Katze Bébert auf der
Flucht. Sie führt ihn quer durch das

zerbombte Deutschland nach Dänemark. Die
Flucht erzählt er später in seinen Romanen

«Von einem Schloss zum anderen»
und «Norden» als eine Mischung aus
Apokalypse und Grand guignol. Die Dänen
stecken ihn auf Ersuchen der französischen

Behörden ins Gefängnis, liefern den
in Abwesenheit zum Tode Verurteilten
aber nicht aus. Erst 1951 wird Céline,
inzwischen schwer krank, begnadigt und
darf nach Frankreich zurückkehren, wo
sich nun der Verleger GaUimard seines
Werkes annimmt.

Gebenedeiter der Literaten

1952 erscheint ein schmaler Band -
«Casse-pipe» - «Kanonenfutter» - eine

Episode aus einem vermutlich grösseren
Romanentwurf, der als Abrechnung mit
der Welt der Militärs angelegt war.
«Kanonenfutter» setzt dort ein, wo «Tod auf
Kredit» aufgehört hat: Bardamu
beschliesst, den Onkel Edouard zu verlassen
und geht zu den Soldaten. Es folgt auf
knapp 90 Seiten eine zwischen orgiasti-
schem Sprachtaumel und grotesk-absurden

Übertreibungen hin- und hergerissene
Beschreibung einer einzigen Nacht im
Soldatendasein des Kürassiers Destouches.
Der nächtliche Irrsinnslauf einer
Patrouille, die ihre Parole vergessen hat,

gerät zum wüsten Hexensabbat, der durch
den kalkulierten, von retardierenden und
beschleunigenden Momenten beherrschten

Sprachrhythmus nahezu gleichbleibend
und durchgängig eine Atmosphäre von
Tod und Verderben entstehen lässt. Die
Lektüre als Hetzjagd. Céline hat hier die
Sprache verkürzt, die Worte willkürlich
abgeschnitten, die Regeln der Syntax über
den Haufen geworfen.

Es ist ein wütender, anarchistischer
Antimilitarismus, der noch ganz in der
Tradition des vor-faschistischen Autors
der «Reise ans Ende der Nacht» steht. Der
nach-faschistische Céline beginnt mit der

Veröffentlichung der Phantasmagoric
«Féerie pour une autre fois» (etwa:
Zaubermärchen für jedermann) aus dem Jahre
1952. Noch aber nimmt das Publikum

Schon Mitte der

fünfziger Jahre

forderte der

Schriftsteller

Roger Nimier den

Nobelpreis für

Céline.

keine grössere Notiz, auch nicht von dem
zweiten Band der «Féerie», betitelt «Nor-
mance», beides Texte, in denen Céline
immer wieder versucht, sich für sein
Verhalten während der Nazi-Zeit zu
rechtfertigen. Bis zum Schluss will er sein
persönliche Fiasko nicht wahrhaben,
sondern flüchtet sich in kleinliche Nörgeleien,

kokettiert mit seiner literarischen
Bedeutung, nennt sich den «Erzschriftsteller

des Jahrhunderts», klagt «Sartre und
Konsorten» an, sie hätten ihn geistig
ausgeplündert.

Erst 1957 wird man wieder auf ihn
aufmerksam. Da erscheint der Roman «Vom
einem Schloss zum anderen». Der Band
schildert das triste Leben der Pétain-Re-
gierung auf dem HohenzoIIernschloss
Sigmaringen. Noch einmal fängt Céline hier
alles auf, was als Mitteilung, als Ansprache
verstanden werden könnte, rechtfertigt
sich, relativiert und flüchtet sich in das

Grenzgebiet zwischen Wirklichkeit und
Fiktion. Gefühle sind nur noch für die
Tiere reserviert. Die Fortsetzung, der
Roman «Norden», erscheint wenige Monate
vor Célines Tod. Ein letztes Mal beschäftigt

er sich hier mit der Zeit, als alles in
Scherben fiel. Es ist seine Zeit, mit der er
abzurechnen versucht. Die Flucht vor der
Résistance verschlägt den Ich-Erzähler,
seine Frau Lili und den halbhysterischen
Schauspieler Le Vigan nach Deutschland.
Zorndorf heisst der Flecken in der Mark
Brandenburg, wo der Chronist mit seinen
Freunden schliesslich landet. Der Gutshof
wird zum Ort der symbolischen Begegnung

zwischen französischem Esprit und
preussischem Junkertum. Der Zerfall und
Niedergang Preussens kontrastiert zum
Hasardeur-Bewusstsein des Faschismus,
verkörpert in der Person des SS-Arztes
Harras. Der Rest ist Dekadenz,
Abschaum, für Céline zumindest.

Der «heilige Céline», wie «Le Monde»
ihn einmal nannte, bleibt sich auch hier
treu. Schon Mitte der fünfziger Jahre
forderte der Schriftsteller Roger Nimier den
Nobelpreis für Céline. Der bewohnt zu
diesem Zeitpunkt in Meudon eine kleine,
heruntergekommene Villa, deren
dschungelähnlicher Garten von mehreren scharf
dressierten Hunden bewacht wird. Ein
Besucher erinnert sich an diese Villa: «Sie

wirkt wie das Mausoleum einer verkniffenen,

spitznasigen Witwe aus der Zeit um

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 6 37



KULTUR LEBENSZEICHEN

1910, deren in der Provinz lebende Neffen
um ihre Eisenbahnaktien buhlten.»

Hier stirbt Céline am 1. Juli 1961,
wenige Stunden, nachdem er seinem Verleger
den Abschluss der Erzählung «Rigodon»
gemeldet hat. Bis das handgeschriebene
Manuskript entziffert wurde und in
Druck ging, verstreichen Jahre. In «Rigodon»

— so heisst ein zweitaktiger, schneller
Tanz — führt Céline den Leser noch einmal

über die Trümmerfelder Deutschlands.

Im Güterwagen oder im Sonderzug

der Wehrmacht geht die Fahrt, kreuz
und quer, unterbrochen nur durch die

Fliegerangriffe der Royal Air Force. Ausser

Wiederholungen lärmender Satzkaskaden

und nihilistischer Rasereien bietet der
Text eine grössenwahnsinnige Selbstverklärung:

«Die Epoche gehört mir! Ich bin der
Gebenedeite der Literaten !» «Ich habe», so

freute er sich einmal im Anschluss an ein
Interview, «eine Vorstellung gegeben wie ein
Schwein, das sich im Dreck suhlt ...». Und
in seinen Büchern taucht mehrfach ein
Satz wie dieser auf: «Ich will nicht, dass

man mich anspricht. Ich hatte Fragen nicht

gern — ich verkroch mich wieder in mich.
Ich verstumme, wenn man auf mich
einredet ...». Wol- Scheller

Lebenszeichen
Zu Klaus Merz' neuer Prosasammlung «Am Fuss des Kamels»

Dass das Leben bereits Literatur sei, ist ein häufig
zitierter Satz. Um sie lesbar zu machen, bedarf es

wiederum der Literatur. Ln seinen neuen Prosatexten

leistet Klaus Merz diese Dechiffrierarbeit.

Klaus Merz.

Am Fuss des Kamels.

Geschichten & Zwischen¬

geschichten. Haymon

Verlag. Innsbruck 1994.

Reisezeit ist in der
deutschsprachigen Literatur. Der Leser findet sich
zumeist in exotischen Kulissen vergangener

Jahrzehnte wieder - immer mit dabei
ein mehr oder weniger grosser Koffer, in
dem der Reisende mit sich herumzutragen
scheint, was sich auch in der Fremde nicht
so einfach abschütteln lässt: Lebens- und
Kindheitserinnerungen. Bei Klaus Merz'
neuer Prosasammlung kommt der Leser
«Am Fuss des Kamels» an, so deren farbig
enigmatischer Titel. Neben jenem fremden

Tier mithin, das für seine Zuverlässigkeit

bei härtesten Lebensumständen
bekannt ist, gerade auf Kinder eine starke

Anziehungskraft ausübt und von dem wir
nicht so recht wissen, wie man es denn
besteigt. Neben einem Kamel zu stehen - ein
Kindertraum erfüllt sich. Doch auch die
Probleme beginnen. Denn das Kind
möchte sich auf das Tier setzen, und da

macht sich Ratlosigkeit breit angesichts
der Höhe, der spezifischen Form des

Rückens. Wer hilft, es zu besteigen, wer
schützt vor dem Herunterfallen, und -
wenn es denn nicht zu verhindern ist - in
wessen Arme fällt das Kind. Klaus Merz
lässt Kinder in einigen seiner Geschichten
hart fallen, und da, wo sich ihm die Arme
entgegenstrecken, wie im Falle seines

kranken Bruders, des Dichters Martin
Merz, sind es zwar liebevolle, aber

ohnmächtige Arme.
«Alle Reisen führen in den Tod», heisst

eine der Überzeugungen, zu der Leila und
Anselm in der Geschichte «Fährdienst»
gelangen. Beide hat das langsame Sterben

Juhanis, Leilas ehemaligen Geliebten, ein
Paar auf Widerruf werden lassen. Es flieht
immer wieder vor Juhanis Leiden auf langen

Autofahrten durch die Weiten Finnlands

- im Bewusstsein, dem Sterben des

Freundes nicht entgehen zu können.
Klaus Merz' neue Geschichten handeln

von Krankheiten und Unglücksfällen, die

zum Teil schon im frühesten Kindesalter

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 6



KULTUR LEBENSZEICHEN

auftreten und Lebenschancen zunichte
machen und neue unerwartete, aber
wiederum fragile Konstellationen schaffen.
Die Rede ist von Entstellungen,
Verkrüppelungen, von Epilepsie und Kinderlähmung.

Die Krankheiten schreiben sich in
die Körper der Personen, von denen viele
dem Autor persönlich bekannt zu sein
scheinen, wie Zeichen ein, die Klaus Merz
Jahrzehnte später gleichsam im Prozess
der Erinnerung noch einmal «liest».
Krankheit und Tod sind Bedingung des

Erzählens.
Vieles gerät Merz und den von ihm

erzählten Personen zu Zeichen, die
umgekehrten Wurzeln eines gerodeten Waldes,
der durch Zufall verhinderte Verkehrsunfall,

die toten Jungmäuse in der Patisserie,
der in Teig eingewickelte Schinken, das

Ächzen eines Malers beim Malen, die vor
den Fenstern «wuchernde Geranienwut»
und natürlich die eigene Hand des Autors,
in der ein Inder liest. Die Ursprünge der

Katastrophen und der Ausgänge aus ihnen
sind verpackt, versteckt in den geheimen
Wünschen der Berroffenen, oder verbergen

sich unter einer vermeintlichen
Transparenz. Der Maler möchte lieber ein
Schriftsteller sein, im Glauben, ihnen mit
Hilfe der Sprache auf die Spur zu kommen.

Gefährten im Leben und im Tode

Mit Krankheit und Tod leben zu lernen,
darin üben sich sowohl die unmittelbar
Betroffenen als auch Freunde und
Verwandte ein. In Klaus Merz' Prosa kommen
Menschen zu Wort, die den Freund oder
die Freundin beim Sterben begleiten,
«über den Fluss helfen». Mit burschikosen,
unreflektierten Formulierungen und
stehenden Redensarten redet man vom Tod,
bis er Realität geworden ist - und dann
heisst es, so schnell wie möglich zur
Tagesordnung überzugehen: Trauer signalisieren

nur Äusserlichkeiten, die schwarzen

Strümpfe der Frau des Mineralwasserfabrikanten,

die bei einem Erdrutsch
ihren Sohn und Teile der Produktionsanlagen

verliert und nach drei Tagen wieder

an einer behelfsmässig errichteten
Anlage arbeitet. «Und alles nahm weiter
seinen Lauf und fügte sich nach Massgabe
der gängigsten Redensarten zum Lauf der
Welt.»

Die Begebenheiten,

die

Klaus Merz

erzählt, sind

alles andere als

normal, doch

werden sie in

seiner Sprache

alltäglich.

Die Begebenheiten, die Klaus Merz
erzählt, sind alles andere als normal, doch
werden sie in seiner Sprache alltäglich.
Der fast lakonisch zu nennende Tonfall
macht das Zusammenfallen von Bergsturz,
Tod des Sohnes und der Trennung des

Mineralwasserfabrikanten von seiner Frau
zu einem ganz alltäglichen Ereignis:
beinahe beliebig verlängerbar erscheinen die
kurzen Sätze, es genügt ein angehängter
Nebensatz, eine eingeschobene Partizi-
pialkonstruktion, eine Reihung von
Subjekten, um eine Situation ohne vorheriges
Warnsignal zuzuspitzen, mit einem weiteren

tragischen Element anzureichern. So

gelingt es Merz, die Atemlosigkeit und die
Tragik im Ablauf der Geschehnisse mit
seiner Sprache gleichsam nachzubilden
und ihnen zugleich jene Natürlichkeit, ein
unausgesprochenes «so ist es eben» zu
verleihen. Und was in einen Satz nicht mehr
eingeschoben werden kann, erhält den
Status einer eigenen Geschichte, einer
«Zwischengeschichte», wie es im Untertitel

heisst. Was dem Leser anfangs
vielleicht noch an den Haaren herbeigezogen
erscheint, wird offensichtlich allein durch
den Rhythmus der Sprache. Das
dargestellte Leiden wird freilich dadurch
nicht relativiert.

Merz entwickelt eine Poetik der
literarischen Rede über den Zufall. Deren
Komponenten, Auslassungen, Brüche,
knappe Raffungen eines weitläufigen
Geschehens, hat Merz bereits in dem 1988
erschienenen Band «Tremolo Trümmer»
mit beeindruckender Konsequenz erprobt.
Besonders gut sichtbar wird die Leistungsfähigkeit

dieser Poetik einmal mehr in der
vielleicht besten Geschichte der neuesten
Erzählungen, der des Mineralwasserfabrikanten

Hiesiger. Der verdingt sich nach
der Trennung von seiner Frau als

Temporärgärtner in diversen Stadtparks. Er
erfindet für seine Psychoanalvtikerin
Geschichten, um ihr eine schlüssige Analyse
zu erlauben, weiss aber, dass es bereits zu
spät ist, um das Ich von den erdrückenden
Sedimenten des Lebens zu befreien.
Obwohl er seiner Mineralwasserfabrik den
Rücken gekehrt hat, um rastlos wider
die «eigene Verkennung» zu leben, ist seine
letzte Sicherheit immer noch der zur
Moral sublimierte Werbespruch: «Das

Königssteiner Wasser reinigt unser unreines
Blut».

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 6 39



KULTUR

Inschriften unter Backrezepten

Wider die «eigene Verkennung leben» -
das gelingt in Klaus Merz' Texten kaum
einem, ausser den Kindern. Sprechend
und kommentierend versuchen Personen,
ihr Schicksal in Worte zu fassen. In der

Erzählung «Im Schläfengebiet» haben es

die Sinnsprüche dem Epileptiker Walter

angetan. Jeder Anfall, das weiss er, bringt
ihn dem Tode näher. «Omnis vulnerat,
ultima necat — jede verwundet, die letzte

tötet», so liest er unter der Sonnenuhr des

Chorherrenstifts. Als Mirjam ihn nach

einem seiner letzten Anfälle verlässt,
notiert er auf einen Zettel: «Lieber allein als

einsam zu zwein». Später wird er den Zettel

als Buchzeichen in einer Backrezeptsammlung

wiederfinden. So schnell
erlischt der zündende, hoffnungsstiftende
Funke einer sprachlichen Bewältigung des

eigenen Lebensdramas. Dass das Wort die
Wirklichkeit nie ganz, wahrscheinlich gar
nicht abbildet, sondern ihr immer
hinterherläuft und deshalb in ihm weder Sicherheit

noch Trost zu finden ist, ist eine
Sache. Eine andere: dass man Angst vor
der Sprache hat, weil sie den Schein des

Seins verrät. «Die Angst der Männer vor
dem Wort» betitelt Merz die Geschichte
des allseits respektierten Schwingerkönigs
Eiterbichler, der Freund und Gegner
mitteilen muss, dass die Ärzte ihm die
Hoden abgenommen haben, um ihn vor
dem Krebstod zu bewahren. Hätte er die

Schmerz-Sprache seines eigenen Körpers
frühzeitig gelesen, hätten an Konsequenzen

ärmere Behandlungsmethoden
angewandt werden können. Doch die Inszenierung

des Bildes, das Eiterbichler von sich

geben wollte, indem er den imageschädigenden

Familiennamen in immer neuen
Sprachblasen in «Reiterbichler» verwan-

Wider die

Verkennung

leben» - das

gelingt in Klaus

Merz' Texten

kaum einem.

LEBENSZEICHEN

delte, liess es nicht zu, dass er die Wahrheit

«las». Dem Wort sind die Grenzen da

gesetzt, wo es hinter der Wirklichkeit
herläuft, wo es seine Ohnmacht, das «Ende
der Fertigkeiten» zur Kenntnis nehmen

muss, im Zwiegespräch etwa, das Gret mit
ihrem toten Mann Bert führt. - «Was sagt
man zu einer plötzlich auftauchenden
Anomalie?» fragt Merz einmal, die rachitische

Verformung der Brust seiner Geliebten

zum ersten Mal erblickend. Die
Antwort kann auch im Bewusstsein des

Kranken dafür liegen, über eine
beschränkte Lebenszeit zu verfügen. Merz'
Bruder Martin gibt sie: «Ich komme je
länger je mehr in Verzug, ihr habt schon

«eigene Mittag und ich muss erst noch Morgen
bekommen», beschreibt Martin Merz im
Kindesalter seinen Bezug zum Leben, als

wusste er, dass er es mit Worten nur
beschreiben, nicht aber seine Krankheit mit
ihnen verstehen kann.

Klaus Merz macht mit seinen neuen
Texten die Probe auf die Lesbarkeit und
Verstehbarkeit des individuellen Anders-
Seins. Das Ergebnis ist niederschmetternd:
Der Zufall im Verlauf der Dinge gerät
zum Zusammenfall des in illusorischer
Weise von Merz' Personen angenommenen

Weltganzen. Die Gründe der kleinen
und grossen Katastrophen, dies will man
Klaus Merz gerne glauben, entziehen sich

jedem Darstellungsversuch. Das hat literarische

Tradition.
Dass die Texte dennoch nicht zu einem

Déjà-vu werden, liegt vor allem an der
Kunst dieses Autors, dem Unerwarteten,
dem Zufall, der Literarizität des Lebens
selbst nachzugehen, diese Poesie gleichsam

nachzubilden und mit seiner Sprache
einzuholen. In der Literatur läuft das

Wort nicht hinterher, sondern ergreift,
was es darstellen will.

Michael Wirth

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 6


	Kultur

