Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 6

Artikel: Durch einander

Autor: Muller Farguell, Roger W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165301

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DURCH EINANDER

Diirrenmatt liest die Werke des dinischen Philosophen
Soren Kierkegaard dramaturgisch. In seinem eigenen

Werk inszeniert er Figuren, welche die Welt,
Gott und die Philosophie durch-einander denken.

Kier/wgmzra' hat ithn zu-
tiefst  beunruhigt, den Philo-

sophiestudenten Friedrich Diirrenmatt,

jungen

wenn nicht sogar geingstigt. Besonders
die pseudonym verfassten Schriften des
dinischen Philosophen haben es ihm an-
getan. Wihrend iiber europiischen Stid-
ten Bomben fallen, liest Diirrenmatt in
seiner Berner Studienklause Soren Kierke-
gaards «Furcht und Zittern» (1843), «Der
Begriff der Angst» (1844) sowie «Die
Krankheit zum Tode» (1849). Die Wir-
kung ciner Theologie, die sich der «Ver-
zweiflung» verschrieben hat, erreicht ihn
potenziert durch den Schrecken der
Kriegszeit. Diirrenmatt trigt sich mit dem
Gedanken, eine Dokrorarbeit iiber «Kier-
kegaard und das Tragische» zu verfassen.
Doch die Ausfithrung dieses Projektes hat
er genialisch verbummelt und schliesslich
1946 dem akademischen Leben nach zehn
Semestern vollends den Riicken gekehrrt.
Das junge Talent will Maler, insgeheim
aber Schriftsteller werden. Erst der spite
Diirrenmatt hat das «Explosive» im un-
ausgegorenen Dissertationsstoft erkannt:
«Ohne Kierkegaard bin ich als Schrifisteller
nicht zu verstehen», hat er riickblickend in
«Stoffe VII» nachgetragen und damit vor
allem Kierkegaards philosophische «Dra-

maturgic» angesprochen.
Inszenierung des Denkens

Diirrenmatt hat Philosophisches stets un-
ter dramaturgischen Gesichtspunkten be-
trachtet. Als dsthetische Frage einer Insze-
nierung des Denkens liest er Platon, Kant,
Marx, und bei Hegel, mit dessen « Welz-
geist» er nie recht zu Rande kam, hat er
sich lediglich fiir die Theatralik der Welt-
geschichte erwirmen konnen. Wie kein
anderer nach Schiller hat Diirrenmatrt es
verstanden, philosophische wie geschicht-
liche «Zusammenhinge» auf deren Biih-
nenwirksamkeit hin zu raffen. Ein Denk-

theater freilich ohne Aussicht auf einen
archimedischen Punkt der Erkenntnis.
Nun hat Kierkegaard zeit seines Lebens
keine Dramen verfasst, wohl aber eine
Philosophie entwickelt, die den «tragi-
schen Menschen» in untilgbarer Schuld
verstrickt, aus der ihm kein Wissen her-
aushilft. Seine philosophischen Figuren
sind Spielformen des religiésen Men-
schen, denen er sprechende Namen verlie-
hen hat, so Johannes de Silentio, Vigilius
Haufniensis oder Johannes Climacus, um
sie als «Positionen» seines Denkens, gewis-
sermassen als verlebendigte Hypothesen,
auffithren zu konnen. Wie Kierkegaard
denkt auch Diirrenmatt «dramaturgischo.
Er inszeniert das Welttheater als Farce,
worin der Einzelne seine Position zu wie-
derholten Malen allen Ernstes durchspiel,
ohne dabei die Absurditit dieser Wieder-
holung je zu leugnen. Beide, der Pastoren-
sohn Diirrenmatt wie Kierkegaard, Sohn
eines schwermiitigen Pietisten, inszenie-
ren den Glauben als Summe wider-
Doktrinen. Diirrenmatts
«negative Theologie» und Kierkegaards
«existentielle Theologie» besitzen ihren
Kern im Paradox. Das
«Paradox Kierkegaards», seine Glaubens-
dialektik, hat Diirrenmatrt in «Stoffe VII»
zugleich fiir sich selbst bestimmt: Die Er-
kenntnis nimlich, dass «Gott sich nur im
Glauben offenbart», gilt fiir beide «unab-
hiingig vom Glauben an Gott». Was Kierke-
gaard als «qualitativen Sprung» bezeich-
nete, den Ubergang von der objektiven
Logik ins subjektive Dasein, also den vom
gedachten System ins erlebte Denken, hat
Diirrenmatt, der grosse Stiicke auf Kier-
kegaards «Nachschrift zu den Philoso-
phischen Brocken» (1846) hielt, in seiner
eigenen «Nachschrift» zu den «Stoffen»

spruchsvoller

gemeinsamen

mitvollzogen, wenn er schreibt: « Wer vom
Beobachten ausgeht, kann sich das streng
Logische nicht leisten. Er muss Einfille
haben: Das Besondere (das Beobachtete) er-

SCHWEIZER MONATSHEFTE

74.JAHR HEFT 6 23



DOSSIER

reicht das Allgemeine nie vollkommen, man
muss «springems, um es zu erreichen. Dieser
Sprung verlangt Phantasie, Intuition, aber
auch Kiihnheit, die Pedanterie des Logi-

schen zu verlassen.»
Ideologie als «Arbeitshypothese»

Kierkegaard hat fiir die Propagierung
seiner Idee eines «qualitativen Sprunges»
zum Christentum im Kampf gegen die
dinische Amtskirche den letzten Groschen
aufgezehrt — Diirrenmartt wurde hundert
Jahre spiter trotz oder gerade wegen seiner
Behauprtung, Gortt
bare Idee sei, von einer Universitit der
Ehrendoktor in Theologie verlichen. Ge-
schichte, so beteuerte Kierkegaards Zeit-
genosse Karl Marx, wiederholt sich zuerst

dass eine undenk-

als Tragddie, ein andermal als Farce.

Diirrenmatt hat die marxistische Ideo-
logie als Wahrheitskonzeption immer prin-
zipiell angegriffen, doch lisst er sie als
«Arbeitshypothese» durchaus gelten, nicht
zuletzt eingespannt in seiner eigenen
Dramaturgie der «chlimmstmiglichen Wen-
dung».

Auch hier, im Umgang mit Ideologien,
erweist sich Diirrenmatt stets als Regis-
seur, nicht als Vertreter einer Doktrin. In
einem seiner frithesten, von der «religio-
sen Dialektik» Kierkegaards motivierten
Horspiele, «Der Doppelginger» (1946),
beantwortet ein Schriftsteller die Frage
eines Regisseurs, ob er an Gerechrigkeit
glaube, ganz als Verteter der Kunst: «/ch
bin Schrifisteller. Ich stelle dar.» Als Dar-
stellung ist jeder Glaube, jede Doktrin der
Gerechtigkeit denkbar, auch Atheismus
und Anarchie. In «Achterloo» (1983)
macht Diirrenmatt zum letzten Mal in
einem Biihnenstiick die Probe aufs Exem-
pel, indem er eine Parade reichlich dis-
parater Gross- und Kleinideologien auf-
fithren ldsst. Erst in der Darstellung aller
denkbaren Ideen, in der Dramaturgie
ihres Auftretens, bald in freiem Wahnwitz,
bald in der Zwangsjacke, tritt die Dialek-
tik der widerspriichlichen Konzeptionen
ins Spiel — und das Paradox steckt ihnen
jeweils ein Licht auf.

Die Doktrin der Gerechtigkeit

Uber Gerechrigkeit entscheidet bei Diir-
renmatt letztlich der Gortt, den er dar-

24  SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 6

Zwischen Qual
und Erlosung
ringt der
Einzelne mit
Formen institu-
tionalisierter
Ideologie.

DURRENMATT

stellt. Als theologisch geprigter Schrift-
steller und erklirter Atheist hat er keinen
Zweifel dariiber aufkommen lassen, dass
die Darstellung eines Gottes das parado-
xale Denken vorantreibt. Im Winter 1943
beschreibt der junge Autor auf einigen we-
nigen, aber schreckerfiillten Seiten seiner
Erzihlung «Der Folterknecht» die Welt als
Qual. Der lachende «Folterknecht ist Gott.
Der foltert.» Die Qual der Folter tritt in
Diirrenmatts Werk regelmissig als Pro-
dukt einer konsequent verfolgten Doktrin
der Gerechtigkeit auf den Plan.

Jahre spiter, in der mythologischen Ge-
stalt des Prokrustes, hat Diirrenmartt den
Prototyp eines Gerechtigkeitsfanatikers
gefunden. Zur Karikatur fixiert, erscheint
dieser in den «Nachgedanken, unter ande-
rem iiber Freiheit, Gleichheit und Briider-
lichkeit in Judentum, Christentum, Islam
und Marxismus und iiber zwei alte My-
then» (1980). Die Fabel ist wohlbekannt:
Im gastlich zubereiteten Nachtlager trennt
Prokrustes den Riesen die Fiisse und
schliesslich auch den Kopf ab;
Nichtriesen aber streckt er gewaltsam zur
Bettgrosse, dass hiermit Gleichheit und
Gerechtigkeit herrsche. Den Legitima-
tionsversuch dieses Folterknechts hat in-
des der Autor hinzugedichtet: «Denen, die
er folterte, erklirte er immer wieder, es ge-
schehe im Namen der Gerechtigkeit: Der
Riese habe nun einmal das Recht, ein Nicht-
Riese zu sein und umgekehrt.» Ob der
Schreie der Gequiilten schalten die Gértter
den olympischen Fernseher aus, und der

alle

verniinftigen Pallas Athene verschligt es
die Sprache. Kiithn genug hat Diirrenmatt
den Mythos des Prokrustes zu jenem inne-
ren Widerspruch des Christentums um-
gedeutet, wie ihn auch Kierkegaard zum
existentiellen Abgrund aufgerissen sah:
Zwischen Qual und Erlésung ringt der
Einzelne mit Formen institutionalisierter
Ideologie, worin die vorherrschende Ge-
rechtigkeit Tag fiir Tag vollstreckt wird.

Arbeit am Widerspruch

Zu Diirrenmatts Dramaturgie des Philo-
sophierens iiber Gott und die Welt gehort
unabdingbar die Arbeit am Widerspruch.
Neben Prokrustes steht deshalb auch
Sisyphos, um das Martyrium seines Den-
kens darzustellen, jener also, der den Fels-
block miithsam auf die Klippe stemmrt,



verzweifelt hoffend, er mége darauf fiir
einen Augenblick denkmalhaft verharren.
Gewiss, ein anderer Sisyphos ist allzeit
bereit, den Felsblock miihsam hinab-
zukippen und andersherum wieder hinan-
zuwilzen, so dass der Philosoph «einen
Sisyphos mit einem anderen und diese wie-
derum mit einem Anti-Sisyphos um den
anderen verwechselnd, sich ein endloses
Hinaufwiilzen und ein Hinunterfallen der
Gedankendenkmiiler vorstellt». Sich selbst
hat er, der spite Diirrenmatt, schon unter
den eigenen Gedanken begraben geschen.

Aus dem prinzipiellen Problem, die
Axiome des Denkens wieder aus anderen
Axiomen zu bestimmen, sieht Diirrenmart
keinen Ausweg. Gerade abstrakten Axio-
men gegeniiber, wie etwa «Gotr und die
Null», verhalte sich der menschliche Geist
«konzipierend, nicht avahr», deren Wirk-
lichkeit ist sprachlicher Art, ist Darstel-
lung und inszeniertes Denken. Deshalb
hat er das Denkbare immer wieder neu ge-
staltet, andere Denkmodelle neu und alte
Denkmodelle anders konzipiert. Die
«Stoffe», die schliesslich daraus entstan-
den, sind «Labyrinth» und «Turmbau» zu-
gleich, sie bringen die Architektur der
Textgattungen durcheinander. Den Stoff
zu «Vinter» («Stoffe VIII») gestaltet Diir-
renmatt, nachdem er sein Dissertations-
projekt tber Kierkegaard verworfen hat.
Er nimmt somit Wittgenstein beim Wort
und «wirft die Leiter weg», worauf er seine
Sitze erklommen hat. Unter dem Ein-
druck von Karl Barths «dialektischer
Theologie» schreibt er seinen Kierkegaard
anders, nimlich als «religiése Erzihlung».
Sie gerit ihm fast nowtwendig zu einer
Kippfigur, die den intellektuellen Zwist
von Philosophie und Theologie durch ein
richtungsweisendes, wenngleich ausweg-
loses Leitmotiv beschreibt: «Ein Hinaus-
rennen ist ein Hineinrennen.»

«Vinters» Hirn

Vinter ist in sein Gehirn verliebt; sein
Glaube besteht darin, «das Wunderbarste
sei das menschliche Hirn, wunderbarer noch
als Gott, den es sich auszudenken vermag,
und der Weltraum, den es sich vorzustellen
versucht». Einmal mehr hat Diirrenmartt
das Glaubenssystem «dramaturgisch gese-
hen» und es als eine der «grissten Leistun-
gen der dialektischen Phantasie» bezeich-

Unter dem
Eindruck
von Karl Barths
«dialektischer
Theologie»
schreibt er
seinen
Kierkegaard
als «religiose
Erzahlung.

DURRENMATT

net, das in seinen erkenntnistheoretischen
Problemen am ehesten mit der Mathema-
tik vergleichbar sei. Ins Zentrum seiner
letzten Betrachtungen aus der Reihe der
«Stoffe» hat er denn auch konsequent
«Das Hirn» gestellt. Diese «Hirn»-Prosa
ist wohl etwas vom Ungeheuerlichsten,
was Diirrenmatt je verfasst hat. Es ist eine
Kosmologie nach innen und zugleich eine
Weltschépfungstheorie.

Weil doch ohnehin alle Wirklichkeit
eine Konstruktion sei, stehe auch am An-
fang dieses Weltentwurfs die Konstruk-
tion des Hirns, das wir uns als «rein hypo-
thetischen Punkt»
Diirrenmatt wusste von Kierkegaards Spe-

vorzustellen hitten.
kulationen zum objektiven Ich, das er als
einen «mathematischen Punkt» bestimmt
hat. Ausgehend von dieser Hypothese wer-
den von den ersten eingebildeten Initial-
zuckungen bis zur Endlosschlaufe der
Kosmogonie alle Stadien der Evolution
durcheilt, die das Hirn aus sich selber
schopfend phantasiert, um schliesslich
wieder bei sich selbst anzugelangen: dem
Hirn. Nach ausgicbigen Denkspielen mit
Mathematik, Kosmologie, Theologie und
Philosophie geniigt das Hirn sich selbst
nicht mehr und denkt ein zweites Hirn
hinzu. Hirngespinst des Hirns ist «ein
Hirn im Hirn, ein Ineinander von Hirnen,
ein dch» im dch>». Diese Probe des Den-
kens auf sich selbst fithrc unweigerlich zur
Implosion des imaginiren Universums
und ldsst die Fiktion gewissermassen aus
dem Unendlichen in den Text
zuriickkehren. Hier, wo dem Hirn auch
das schreibende Ich einfillt, stellt sich die
berechtigte Frage: «Ist Das Hirn» meine
Fiktion, die ich schreibe, oder bin ich die
Fiktion des Hirns, die <Das Hirn> schreibt?»
— Urteilen Sie selbst; Diirrenmatt meinte,
dies gehdre zum «Unentscheidbaren, aber
Denkbaren».

wieder

Das schépferische Durch-einander

Kein Zweifel, dass Diirrenmatt ein schop-
ferisches Chaos erdacht hat. Die «Stoffe»
bilden dabei das Material zu seiner haus-
gemachten Chaostheorie. In scheinbar
beliebigem Durcheinander lisst er die
Texte, aus denen die Welt ja gemachrt sein
kénnte, vor die Fiisse eines doppelgestalti-
gen Schopfergottes spiilen — jenes Gottes

mit Bart und jenes anderen, den zucker-

SCHWEIZER MONATSHEFTE

74.JAHR HEFT 6 25



DOSSLER

Perer ANDRE BrocH,
Germanist, wohnhaft in
Olten. Professor fir
Literaturwissenschaft
an der Université de
Haute Alsace Mulhouse.
Leiter des Begegnungs-
zentrums Waldegg in
Solothurn und des
Nietzsche-Hauses in
Sils-Maria. Zahlreiche
Publikationen zur
Deutschen Gegenwarts-
literatur und zu Themen
der Vergleichenden
Literaturgeschichte.

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE

kranken Gott ohne Bart, die uns im letz-
ten grossen Roman «Durcheinandertal»
(1989) wieder begegnen: «Gegen das Ufer
zu, durchniisst, Pornobefte, Stielers Hand-
atlas iiber die Theile der Erde und iiber das
Weltgebiiude), erschienen bei Justus Perthes
1890, Meyers Konversationslexikon in 18
Biinden 1893-1898>, «Die Philosophie im
Boudoir» des Marquis de Sade, Unmengen
von  Telefonbiichern, wvon Karl Barths
Kirchlicher Dogmatiks der dritte Band:
Die Lehre von der Schipfung: Uber das
gottliche Regieren>, Stisse von Borsenberich-
ten, Der Spiegel, die Biblia Hebraica ad
optimas editiones imprimis Everardi Van
der Hooght>, weitere Hefte und Schwarten,
dazu Berge von ungeiffneten Briefen, sie be-
decken den ganzen Strand.» Dieses ganze
kulturelle Strandgut brandet in Diirren-
matts Roman «Durcheinandertaly Wort
fiir Wort wieder heran. Der Roman frei-
lich nimmt sich der Schépfung in eigener
Weise an und entwirft aus allen méglichen
Stoffen des Diirrenmattschen Werkes die
Welt des «Grossen Alten» aufs neue.
Gleichsam aus dem Urwirbel des Ana-
xagoras, der den Anfang aus sich selber
schopft, geht der Autor daran, die Schop-
fung ins Werk zu setzen — diesmal aller-
dings im gegenliufigen Sinne: Auge in
Auge mit seinem Spiegelbild dreht der
«Grosse Alte» inmitten des Romans das
Universum in Form einer Kaffeemiihle,
die er mit seinem Gegeniiber um die
Wertte kurbelt: Wie der eine dreht, kurbelt
der andere ithm entgegen, und mit der

DURRENMATT

Miihle dreht sich das kosmische System
schnell und immer schneller iiber das
Raum-Zeit-Kontinuum hinaus, wihrend
ihm spiegelbildlich das Anti-Universum
im umgekehrten Drehsinn entgegenstiirzt
— ein wirbelndes Universum, das andere
immer enger durchdringend, «ohne sich
beriihren zu kinnen, als ligen sie auf je
verschiedenen Seite einer Mibius-
schlinge». Was Diirrenmatts Vorstellungs-

einer

kraft im Roman «Durcheinandertal» ein
letztes Mal phantastisch in Szene setzt, ist
nichts Geringeres als eine Dramaturgie
seines Werkes. Zumal als «Arbeitshypo-
die das Gelichter des «Grossen
Alten» erklirt, hat der Autor zu bedenken
gegeben, sein Text stelle «owohl eine
durcheinander- als  auch durchgehende
Geschichte dar, wo sich eines aus dem ande-
ren und durch das andere entwickelt». In
der Tat Diirrenmatts «Durch-
einandertal» als ein schépferisch kon-
struiertes Durch—einander widerstreben-
der Stoffe zu lesen, ein dialektisches
Universum, dem Kierkegaards «Abgrund
der Verzweiflung» noch immer zugrunde
liegt. Anders als Kierkegaard, der die
«Verzweiflung» durch idusserste Ironie
beherrschte, hat sich Diirrenmatt aus
den theologisch-philosophischen Zweifeln

these»,

widre

immer wieder freigelacht und in einem
Interview geflissentlich eingeworfen, er sei
selber der «Grosse Alte», der in ein furcht-
bares Gelichter ausbricht. «Wenn man
schreibt», sagt er lachend, «ist man immer

der Grosse Alter. 4

Rocer W. MULLER FARGUELL

DURRENMATT ALS MALER UND ZEICHNER DES
LABYRINTHS UND DES GROTESKEN

Ein Gespriich mit Friedrich Diirrenmatt iiber
die Ritselstruktur seines bildnerischen Schaffens.

Gesprichspartner ist Peter André Bloch.

Die Ausstellung der Bilder
und Zeichnungen von Friedrich Diirren-
matt im Kunsthaus musste wegen des
grossen Publikumserfolges verlingert wer-
den'. Diirrenmatt ist in seiner Doppel-
begabung nun allgemein bekannt. Mario

74.JAHR HEFT 6

Botta versuchte, das disparate Werk in
einem Gesamtkonzept kiinstlerisch zu-
sammenzuschliessen, was in der Kritik oft
eine grossere Diskussion ausléste als
Diirrenmatts Werke selbst. Auf jeden Fall
erhielt das malerische Werk durch Botras



	Durch einander

