
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 4

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Joachim Pissarro,

34 Jahre, promovierte
am Londoner Courtauld

Institute mit einer Arbeit

über Fernand Léger.

Lizenziat in Philosophie
an der Sorbonne:

Assistent von John

Rewald und Christopher

Lloyd. Lehrauftrag in

Kunstgeschichte an der

Jeshiva University in

New York. Kürzlich

erschien von ihm in

deutscher Übersetzung

seine Monographie

'Camille Pissarro-

(Hirmer. München 1993).
Demnächst wird in

englisch erscheinen:
• Monet und das Mittelmeer.

(Rizzoli.

New York).

Photo Véronique Boneron

«a

-»

J

Joachim Pissarro, Konservator

Als Nachfolger des in den Ruhestand tretenden

Konservators François Daulte beriefder Stiftungsrat
der Fondation de THermitage Joachim Pissarro, Urenkel
des französischen Impressionisten. Über seine neue

Aufgabe in Lausanne und seine nun auch aufdeutsch

vorliegende Camille Pissarro-Monographie unterhielt
sich Michael Wirth mit Joachim Pissarro.

/,Im Oktober 1825 weilte
Camille Corot in Lausanne. Er unterbrach
seine Reise nach Rom eine Woche lang,
um eine der schönsten Ansichten der
waadtländischen Stadt zu malen: den Blick
auf das Schloss Saint-Maire, die
Altstadt, die Kathedrale, die Türme von
Saint-François, den Genfer See und die

Savoyer Alpen. 16 Jahre später baute der
Lausanner Bankier Charles-Juste-Jean-
Marie Bugnion dort, wo Corot stand, für
sich und seine zwölfköpfige Familie ein
Haus, die Hermitage. Heute ist dieser
Blick noch intakt, unverbaut, und aus der

grossbürgerlichen Villa ist ein Kunstmuseum

geworden. Die Familie Bugnion
hatte den Besitz der Stadt Lausanne
geschenkt, um der Kunst eine Heimstatt zu

geben. Eine Stiftung, die Fondation de

THermitage, wurde Trägerin des

gleichnamigen Museums. Es debütierte unter
dem Konservator François Daulte im
Frühsommer 1984 mit einer Aufsehen
erregenden Ausstellung: «Impressionisten in
den Sammlungen der Romandie». Die
Massstäbe waren gesetzt. Was folgte,
spricht in seiner Qualität für sich. «De
Cézanne à Picasso, de Breughel à Guardi,
Madrine, Daumier, Bonnard, Bocion»,
um nur einige wenige zu nennen.

Seit Oktober 1993 wird das Haus an der
Route du signal von Joachim Pissarro

geführt. Der Urenkel des französischen

Impressionisten, Camille Pissarro, machte in
den letzten Jahren als Organisator grosser

Ausstellungen von sich reden; er war
zuletzt Kommissar und Katalogautor der

Ausstellung «Impressionisme dans la ville:
les séries de Pissarro» im Dallas Museum of
Art, Philadelphia Museum of Art und in
der Royal Academy London (1992-1993)
und bereitete gemeinsam mit dem Konservator

des Art Institute in Chicago, Richard
Bretteil, eine Vuillard-Ausstellung vor.

Herr Pissarro, Sie haben in grossen
Kunstmuseen gearbeitet, in Dallas, Philadelphia,

Paris sowie in der Royal Academy in
London. Welche Eindrücke haben Sie nach
den ersten sechs Monaten als Konservator
der Fondation de THermitage von Ihren
Arbeitsbedingungen gewonnen?

Pissarro: Vorweg einmal - ich bin
beeindruckt von der Schönheit des Hauses
und der Parkanlage mit dem vielfältigen
Wechsel des Sonnenlichtes. Der Blick auf
die Savoyer Alpen und den Genfer See ist
grossartig. Die Stadt Lausanne kann sich

glücklich schätzen, über diese wunderbaren

Ausstellungsräume zu verfügen. Die
Arbeitsbedingungen, die ich vorgefunden
habe, sind die eines kleinen Museums —

ich würde sie fast familiär nennen. In
unserer Administration arbeiten sechs Personen.

Im Gegensatz zu den grossen Häusern

verfügt die Hermitage nicht über eine

eigentliche Presseabteilung oder eine

Abteilung für Museumspädagogik - die der

Royal Academy beschäftigt allein 15 der

insgesamt 300 Personen. Man hat sich um
fast alles selbst zu kümmern. Der Vorteil

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74 JAHR HEFT 4 31



KULTUR PISSARRO

liegt darin, dass wir schneller Entscheidungen

treffen und auch durchführen
können. Im übrigen funktionieren auch
die grösseren Häuser in der Schweiz, das

Kunstmuseum Basel, das Kunsthaus in
Zürich zum Beispiel, mit kleinen Equipen
und sind dennoch weltbekannt.

Stichworte Deutschschweiz, viersprachige
Schweiz. Was bedeutet diese Mehrsprachigkeit

für Ihre Arbeit als Konservator?
Pissarro: Multinationalität im Bereich

der Kunst auf so kleinem Raum zu erleben
ist faszinierend. Ich habe aber auch den
Eindruck erhalten, dass die verschiedenen
Landesteile mehr von einander erfahren
sollten, was die Ausstellungstätigkeit
angeht.

Das Musée de THermitage wird künftig
eine «Politik» der Öffnung auf den

deutschsprachigen Raum betreiben: Wir
werden wahrscheinlich die Kataloge der
kommenden Ausstellungen in deutscher
und französischer Sprache erscheinen
lassen. Damit werden wir auch in stärkerem
Masse als bisher unsere Ausstellungen in
der deutschen Schweiz und auch in
Deutschland bekannt machen.

Welche Ausstellungen werden in den nächsten

Monaten in der Hermitage zu sehen sein?

Pissarro: Nach den zurzeit gezeigten
japanischen Stichen — «La nouvelle vague»
(s. nachfolgender Beitrag) - wird ab Mitte
Mai eine Art Hommage an Zborowski
gezeigt werden. Es handelt sich um eine

Ausstellung der wichtigsten Maler, die von
dem polnischen Kunsthändler Leopold
Zborowski entdeckt und gefördert worden
sind. Insbesondere sind dies Modigliani,
Utrillo und Soutine - Maler, die zu der

sogenannten Ecole de Paris gehören. Eine
zugegebenermassen vage Bezeichnung für
eine Gruppe, in der sich all diejenigen
Pariser Maler zu Beginn dieses Jahrhunderts
sammelten, die keine Kubisten waren. Im
Gegensatz zu den Kubisten konnten sie

kaum von ihrer Kunst leben. Modigliani
zum Beispiel bekam gerade mal 200 Franken

für ein Bild. Zborowski lernte ihn
und andere in den Cafés am Montparnasse
kennen. Er hat schnell Modiglianis Talent
als Aktmaler erkannt und förderte ihn,
indem er ihm seinen Salon als Atelier zur
Verfügung stellte und die Modelle
bezahlte. Im Rahmen der Ausstellung hier in
der Hermitage wird ein Raum Modiglianis
Aktmalerei gehören. Danach zeigen wir

Es ist zweifellos

ein Paradox der

Demokratisierung

von Kunst, dass

ein Satz weiterhin

Geltung hat:

je weniger Leute

eine Ausstellung

besuchen, desto

grösser das

Interesse.

Werke des Lausanner Bildhauers Edouard
Marcel Sandoz. Die Hermitage bleibt der
Tradition treu, auch Forum der Schweizer
und Westschweizer Kunst zu sein. Sandoz,
der von 1881-1971 lebte, gehört zweifellos

zu den grossen Bildhauern der
Schweiz. Das Überraschende an Sandoz ist

zum einen der Reichtum an Tiermotiven.
Tanzende Frösche gehören ebenso dazu
wie ein sitzendes Hausschwein. Zum
anderen beeindruckt bei ihm eine beinahe
frenetische Leidenschaft für die Diversität
der Stoffe, die er bearbeitete. Er beschäftigte

sich mit Stein, Holz, Jade, Gips, Ton
und auch Perlmutt, der ja ungemein
zerbrechlich ist und zugleich sehr hart. Viele
seiner schweizerischen Kollegen haben ihn
lange verkannt. Sandoz umgab die Aura
des Dilettanten, nicht zuletzt auch
deshalb, weil er einer sehr reichen,
westschweizerischen Familie entstammte und
auf seine Arbeit als Broterwerb nicht
angewiesen war. Nach Sandoz wird es eine

Ausstellung «Camille Pissarro» geben. In
der Schweiz war Pissarro zum letzten Mal
1957 zu sehen. Das ist lange her. An der

nun geplanten Ausstellung arbeite ich
zusammen mit dem «Israel Museum» in
Jerusalem, wo sie auch zuerst zu sehen sein

wird. Dann wird sie voraussichtlich von
Götz Adriani in der Kunsthalle Tübingen
gezeigt. Israel und Deutschland haben noch
nie eine Pissarro-Ausstellung gehabt. Im
Spätherbst kommt sie dann nach Lausanne.

Das Ausstellungsprogramm der Hermitage

war bislang eher klassisch zu nennen.
Entsprechend gross war sein Erfolg. Sind
deshalb nicht Cézanne in Tübingen und die

Barnes-Sammlung in Paris im letzten Jahr
richtungsweisende Beispiele für das, was die
Menschen sehen möchten?

Pissarro: Ein Teil des Hermitage-Publi-
kums, das sich für Modigliani interessiert,
wird nicht zu Sandoz kommen. Die zurzeit

gezeigten japanischen Holzschnitte
dieses Jahrhunderts, die «nouvelle vague»,
werden nur dasjenige Publikum interessieren,

das bereit ist, etwas über die Stiche,
die Künstler und das alte und neue Japan
zu lesen. Es gibt Sujets, die vom Publikum
eine gewisse Anstrengung verlangen.
Modiglianis Akte dagegen kann man einfach
anzuschauen. Ein Teil des Publikums
sucht Formen und Motive, die es schon

kennt, von denen es schon gehört hat.
Verstehen Sie mich nicht falsch. Diese

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



KULTUR PISSARRO

Musée und Fondation
de l'Hermitage, Donation

famille Bugnion in

Lausanne, 2, route du

Signal, Südansicht.

\ Y

< «*-' *v

' ' ' iA ' •»••

i m •

- r n
HIB"1___

1^

Haltung ist letztlich völlig legitim. Auch
ich werde in der Tradition der Hermitage
weiterarbeiten, grosse, bekannte Künstler
auszustellen. Denn viele Menschen,
vorallem junge, sehen diese zum ersten Mal.
Doch zugleich möchte ich auch Kunst
anbieten, die etwas zu unserem Jahrhundert

gesagt hat, das immerhin in wenigen Jahren

schon zu Ende gehen wird. - Das

Museum, das stets viele Menschen
anzieht, muss nicht unbedingt die besten

Ausstellungen zeigen. Es ist zweifellos ein

Paradox der Demokratisierung von Kunst,
dass ein Satz weiterhin Geltung hat: je
weniger Leute eine Ausstellung besuchen,

desto grösser das Interesse.

Wie kann die Hermitage zu einem Ort
des Austausches von Wissen und Meinungen
werden?

Pissarro: Ich denke daran, Ausstellungen

nicht nur zu einem visuellen Ereignis
zu machen, sondern bei einigen auch die

Kunstgeschichte als wissenschaftliche

Disziplin einzubeziehen. Ich habe mit dem

kunsthistorischen Institut der Universität
Lausanne bereits erste Kontakte geknüpft.
Kolloquien und wissenschaftliche Tagungen

sollen da angeboten werden können,

wo von seiten der Forscher das Bedürfnis
dazu besteht.

Mit Ihrer neuen Aufgabe in Lausanne

entdeckt das deutschsprachige Publikum auch

Ihr Buch über Ihren Urgrossvater Camille

Pissarro, das seit kurzem in der deutschen

Version erhältlich ist. Haben Sie mit diesem

Buch das Bild Pissarros, das in der
kunstgeschichtlichen Forschung bestand, revidiert?

Pissarro: Zu dem Buch inspiriert
wurde ich in New York durch den kürzlich
verstorbenen John Rewald, den grossen
amerikanischen Impressionismusforscher
deutscher Abstammung, dessen Assistent
ich war. Ich arbeitete mit Rewald zu

Beginn der achtziger Jahre in New York an

Pissarros Werkkatalog. In Rewalds Archiv
befindet sich eine unvorstellbar grosse
Zahl von Dossiers mit den Photos von
Pissarros Werken, und mir wurde klar, dass

ich Pissarro eigentlich noch gar nicht
kannte. Rewald hatte sehr viel Arbeit in
die Bestimmung der Herkunft investiert
und 1939 einen Werkkatalog mit einem

entsprechenden Herkunftsverzeichnis
veröffentlicht, das nach dem Zweiten Weltkrieg

jedoch nicht mehr auf dem neuesten
Stand gehalten wurde. Der damals

veröffentlichte Werkkatalog enthielt 1316

Werke, aber wo sich diese, über 40 Jahre

später, befanden, wusste Rewald nicht.
Natürlich wissen wir von rund 50 Bildern,
dass sie etwa im Musée d'Orsay, in Mannheim

oder in New York hängen. Daraufhin

habe ich 1982 eine systematische
Such- und Archivierungsarbeit begonnen,
die mich in amerikanische, vor allem aber

alte New Yorker Galerien und deren
Archive führten und in deren Verlauf ich
tatsächlich viele Bilder lokalisieren
konnte. Für mein Buch habe ich diejenigen

ausgewählt, die im besonderen Masse

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 33



KULTUR PISSARRO

Pissarros künstlerische Eigenarten zeigen
und bisher noch nicht ausgestellt worden
waren. In dem Buch ist natürlich nur die

«Spitze des Eisbergs» zu sehen.

In der kunsthistorischen Forschung der

angelsächsischen Welt besteht seit etwa
15 Jahren ein neues Interesse an Pissarro,

genauer: an seinem anarchistischen Denken,

an Pissarro als einem Mann der Linken

und der Menschenrechte. Diese Attribute

sind richtig. In den USA und
England versucht die Forschungsrichtung
«Social Art History», kausale, deterministische

Verkettungen zwischen Pissarros

politischem Denken und der Botschaft
seiner Werke herzustellen. Diesem sehr

einseitigen Ansatz zum Verständnis
Pissarros versuche ich in meinem Buch

entgegenzutreten. Die Darstellung von
Bäuerinnen wird zum Beispiel von
angelsächsischer Seite immer wieder als Konsequenz

seines sozialen Engagements
angeführt. Ich ziehe dies in Zweifel, indem
ich zeige, dass die Bäuerinnen tatsächlich
sehr hart arbeiten und im Schweisse ihres

Angesichts ihr Brot verdienen, aber nicht
leiden oder unglücklich sind.

Pissarros Bauern- und Marktszenen, die
Sie ins Zentrum Ihres Buches rücken,

gehören ja eigentlich nicht zum impressionistischen

Genre. Zumindest findet man sie

bei anderen Impressionisten weitaus weniger.
Pissarro: Im Gegensatz zu Renoir, Degas

oder Toulouse-Lautrec interessierte
sich Pissarro nicht für die urbane
«Freizeitgesellschaft». Pissarro ging zwar ins
Theater oder ins Ballett, aber er malte weder

Tänzerinnen noch das Theaterleben.
Er war vielmehr dem Lande sehr verbunden.

Er schätzte die Unmittelbarkeit, das

Unverfälschte der Kommunikation in der
Welt der Bauern. Pissarro war beinahe
eine utopistische Sicht dieses Milieus
eigen. Um zu den Gesichtern der Bäuerinnen

zurückzukommen, von denen Pissarro
selbst sagte, dass von ihnen eine gewisse
Zufriedenheit ausgeht: Pissarro gibt ihnen
ein meditatives Moment, etwas Träumerisches

und scheint sie in jenen schöpferischen

Zustand versetzen zu wollen, aus
dem heraus er selbst gemalt hat. Diese

Spiegelbildlichkeit des künstlerischen
Geistes beim Maler und seinem «Objekt»
versuche ich deutlich zu machen. Für
Pissarro trifft in gewisser Weise zu, was Flaubert

von Emma Bovary sagte: Madame

Für Pissarro

trifft in gewisser

Weise zu, was

Flaubert von

Emma Bovary

sagte:
Madame Bovary,

c'est moi!

Bovary, c'est moi! - Für die Marktszenen

gilt ähnliches: Auch hier interessiert
sich Pissarro für die Unmittelbarkeit
der Kommunikation. Den Marktfrauen
haftet nichts Gesuchtes, Gekünsteltes an.
Pissarro, der ein grosses politisches und

philosophisches Wissen besass, scheint
mir Rousseau sehr nahe zu stehen, der
zwei Formen der Unterhaltung und des

Schauspiels nennt: Messen und Märkte
sowie das Theater. Während das Theater
die in der Monarchie herrschende Distanz
verstärkt, sieht Rousseau im Markt und
im Fest das Symbol der Demokratie, da es

auf unmittelbarer Kommunikation
beruht. Die Blicke der Zuschauer sind nicht
nach aussen auf einen entfernteren Brennpunkt

des Interesses gerichtet, die Bühne,

statt dessen agieren sie selbst, sind selbst
das Schauspiel.

Eine Ihrer Methoden ist es, Motive
miteinander zu vergleichen, einander visuell
gegenüber zu stellen: zum Beispiel einen
badenden Akt mit einem Mädchen, dass sich

die Füsse wäscht. Zu welcher Erkenntnis
gelangen Sie aufdiese Weise?

Pissarro: Pissarro gleicht einem Komponisten,

der ein Thema in mehreren
Variationen anbietet und durchspielt. Die
Akzente anders zu setzen, erlaubte ihm sehr

häufig auch, sich anderer, zum Teil für ihn
neuer Techniken zu bedienen. Die Motive
und die Mittel, mit denen er sie umsetzte,
waren so zahlreich, da er sich nie festlegen
liess, dass die Genugtuung am Versuch, am

Ausprobieren sehr gross war. Er beantwortet

sich mit solchen Variationsserien selbst

auch die Frage, wo er in seiner künstlerischen

Entwicklung angelangt war.
Die traditionelle Zweistufigkeit der

Schaffensprozesse Zeichnung (Skizze) und
Gemälde kann man bei Pissarro nicht mehr

feststellen.
Pissarro: Die Grenzen zwischen Skizze

und definitivem Zustand waren vollkommen

verschwommen. Nicht selten erweist
sich ein Gemälde, das auf den ersten Blick
abgeschlossen schien, als Vorstufe eines

anderen, das Jahre später erst entstehen
konnte. Pissarro ging nie linear vor,
sondern der Schaffensprozess ist bei ihm eher

mit einem Bündel an Entwürfen und
Versuchen zu vergleichen, in denen oftmals
keine Hierarchie festzustellen ist. Darin
haftet dann auch seinem Werk etwas
«Anarchistisches» an.

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



KULTUR

Elise Guignard,

geb. 1926, lebt in Rombach

AG. 1946 bis 1948
Studium der

Kunstgeschichte und Archäologie.

1974 bis 1980

Studium der Romanistik

und Literaturkritik.
Übersetzungen: Marco

Polo. Il Milione.

Übersetzung aus dem Urtext

und Nachwort. Manesse

Verlag. Zürich 1983.

Eugène Delacroix, Briefe

und Tagebücher.

Ausgewählt, übersetzt und

kommentiert. Deutscher

Kunstverlag. München

1990.

1 La nouvelle vague.

L'estampe japonaise de

1868 à 1939 dans la

Collection Robert
0. MuUer. Fondation de

l'Hermitage. Lausanne
du 11 février au 1" mai
1994. Der Ausstellungs¬

katalog enthält gut
kommentierte, meist

grossformatige farbige
Reproduktionen. Der

informative Einführungstext

stammt von Chris

Uehlenbeck.

2 Basii Hall
Chamberlain. ABC der

japanischen Kultur. Ein

historisches Wörterbuch

(Things Japanese). Mit
einer Einführung von

Erwin Wickert. Manesse

Verlag, Zürich 1990.

La nouvelle vague

Japanische Holzschnitte von 1868-1939 aus der

Sammlung des Amerikaners Robert O. Muller sind
noch bis zum 1. Mai im Musée de THermitage zu
sehen. - Zeugnisse der japanischen Öffnung auf das

Fremde und der Besinnung aufdas Eigene1.

^Im Jahre 1853, vier Jahre
nach Hokusais Tod, kam Commodore Perry,
und schon die blosse Drohung seiner Kanonen

zersplitterte die alte Zivilisation Japans
in tausend Stücke. Die japanische Kunst
ging unter.» Das ist ein Zitat aus «Things
Japanese» des englischen Gelehrten Basil
Hall Chamberlain (1850-1935), der fast
drei Jahrzehnte lang in Japan gelebt und
doziert hat2.

Der amerikanische Kommodore zwingt
aus handelspolitischen Gründen den
Inselstaat, die seit zweihundertfünfzig Jahren

dauernde Selbstisolation aufzugeben.
Von diesem Zeitpunkt an steht dem
Einfluss westlicher Kultur und Zivilisation
theoretisch kein Hindernis mehr

entgegen. Unter Kaiser Mitsuhito, in der

Meiji-Zeit (1868-1912) - zu deutsch
«aufgeklärte Regierung» - beginnt ein in der

Weltgeschichte wohl beispiellos rascher

Natori Shunsen

(1886-1960), L'Acteur
Sawada Shôjirô -le rôle

du Sabreur H. Buheh,
1927. estampe en

couleurs. 26,4 x 25,4 cm,

coll. Robert 0. MuUer.

<u.

V

*>

und radikaler Modernisierungsprozess.
Die politische Systemveränderung führt
zum Untergang der alten Kultur. Japaner
und ausländische Beobachter wie
Chamberlain und der amerikanische
Kulturhistoriker Ernest Fenollosa äussern sich in
diesem Sinne. Alle Künste waren im
Umbruch. Literaten, Komponisten, bildende
Künstler versuchten, dem neuen Zeitgeist
Ausdruck zu verleihen. Alle waren mit der
westlichen Formenwelt und mit der eigenen

Tradition konfrontiert und wurden
von dieser und von jener, je nach Standpunkt,

belastet oder inspiriert.

«Nouvelle vague» - ein Dilemma

Die von dem in Amerika lebenden Robert
O. Muller innert fünf Jahrzehnten aufgebaute

Kollektion umfasst insgesamt mehrere

tausend Holzschnitte. Die «nouvelle

vague» steht im ganzen gesehen unter
dem Motto «Rückbesinnung auf die Tradition».

Die in der Lausanner Hermitage
gezeigten Farbholzschnitte aus den Jahren
1868-1939 widerspiegeln Tendenzen, die
in der gleichzeitigen Literatur zu erkennen
sind. In der Dichtung zeigt sich ebenfalls
das Dilemma zwischen Kontinuität und
völliger Neuorientierung. Sind Normen
wie beispielsweise das siebzehnsilbige
Gedicht dem modernen Zeitgeist adäquat?
Der Haiku-Dichter Masaoko Shiki
(1867-1902) erarbeitet zu dieser Frage in
mehreren Aufsätzen ästhetische Kriterien,
die für literarische Werke jeder Gattung in
Ost und West gültig sind. Das Haiku wird
noch heute in Japan und im Westen
gepflegt. Diese Form hat sich als tragfähig
erwiesen. Unter den vielen Schriftstellern,
die sich zeit ihres Lebens mit der Begegnung

zweier Kulturen befassten, seien

Natsume Söseki (1867-1916) und Ta-
nizaki Juni'chiro (1886-1965) erwähnt.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 35



KULTUR HOLZSCHNITTE

b

S£
.:

¦-'

^
__

Toril Kotondo

(1900-1976), La Coiffure

du Matin, 1932,
estampe noir/blanc
42,2 x 29,5 cm,

coll. Robert 0. MuUer.

Natsume Sôseki ist im chinesischen und
japanischen Erbe verwurzelt und aufs beste

vertraut mit englischer und deutscher
Literatur. Als knapp Vierzigjähriger
verfasst er ein poetisches Reisetagebuch, er
nennt es einen Haiku-Roman. Der Titel
«Kusamakura» - «Graskopfkissen» -
bedeutet: Kissen zum Übernachten auf der
Reise3. Der Protagonist, ein Maler, ist
unterwegs in den Bergen und sinnt über vieles

nach, auch darüber, wie sich japanische par fi de Ceccat(v et

j _i- u i^ L -j t j- Ryôji Nakamura.und westliche Kunst unterscheiden, in die
zwischen Traum und Wirklichkeit
fortgleitende Erzählung fliesst dann und
wann eine Antwort ein, keine Definition
in unserem Sinne. Nach längerem
Nachdenken kommt der Protagonist einmal
zum Schluss, er verdanke chinesischen
Dichtern aus dem fünften und achten
Jahrhundert mehr als Goethes Faust oder
Shakespeares Hamlet. An anderer Stelle
drückt er seine persönliche
Übereinstimmung, eine Geistesverwandtschaft
mit einem Zitat von Leonardo da Vinci
aus, der zu einem Schüler gesagt habe:
«Höre den Klang dieser Glocke; nur eine

einzige Glocke ist es, aber ihr Klang ist
vielfältig.» Gemeinsamkeit im interkulturellen

Kunstverständnis illustriert Sóseki,
indem er auf die in der gleichen Epoche
tätigen Maler William Turner und

Maruyama Okyô verweist. Bevor Turner

3 Natsume Sôseki.
Oreiller d'herbes. Trad.

Editions Rivages poche,
Paris 1989.

die Lokomotive malte, habe kein Mensch
die Schönheit der Lokomotiven erfasst,
und die Schönheit der Gespenster habe

niemand gesehen, ehe sie Okyô malte. In
jedem Lebensbereich, auf gesellschaftlichem

und kulturellen Gebiet, waren neue
Massstäbe nötig.

Dieses allgemeine Spannungsverhältnis,
das Hin und Her zwischen rückwärts und
vorwärts, führt das in Lausanne umfangreich

dokumentierte Œuvre von Ko-
bayashi Kiochika (1847-1915) vor
Augen. Er beherrscht sowohl die westliche als

auch die östliche Formensprache. Er
gehört zu den ersten, die im Freien und
mit Licht- und Schatteneffekten gearbeitet

haben. Aus der Serie «Ansichten von
Tokyo» stammt das Blatt «Feuersbrunst

von Himatsu-chô aus gesehen». Eine
realistische tiefenperspektivische Stadtansicht:
schwarze und brandrote Häusermauern,
rote und graugrüne Wolken am orange-
flammenden Himmel. Bis in die frühen
achtziger Jahre setzte sich Kiochika intensiv

mit allen abendländischen
Darstellungsweisen inklusive der Photographie
auseinander. Einige seiner Blätter
signierte er sogar mit horizontalen und nicht
mit konventionell vertikalen Schriftzügen.
Nach sechs bis acht Jahren bricht die

Experimentierphase ab; der Künstler nimmt
die traditionelle Manier wieder auf, lehnt
sich zum Teil an Hiroshige an, der selbst
schon Europäisches anverwandelt hatte,
dem jedoch eine meisterhafte Synthese
gelungen war.

Kobayashi Kiochika kann als Schlüssel-

figur der japanischen Malerei - nicht nur
des Holzschnittes - betrachtet werden,
insofern als sich in seinem Werk die
zwei Richtungen deutlich unterscheiden,
die in der japanischen Kunst seit der Mitte
des neunzehnten Jahrhunderts bis in die

Gegenwart nebeneinander laufen. Spuren
abendländischen Einflusses gibt es

allerdings schon früher. Seit dem Ende des

achtzehnten Jahrhunderts beschäftigten
sich die Künstler anhand naturwissenschaftlicher,

mit Kupferstichen illustrierter
holländischer Bücher mit Zentralperspektive,

Verkürzungen, mit Schlagschatten.

Doch erst ab 1861 wurde das Studium
der abendländischen Malerei offiziell
gefördert; denn die Modernisierung
verlangte eine Verwestlichung aller Gebiete.
Als Reaktion auf diese Forcierung ent-

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



KULTUR HOLZSCHNITTE

stand eine dem eigenen Erbe verpflichtete
Gegenbewegung. Die Kontamination der
japanischen mit der abendländischen
Kunst aber war in allen Gattungen nicht
mehr auszuwischen. Landschaft, Stilleben,
Figurenbild zeugen mehr oder weniger
ausgeprägt von einem anderen Raumempfinden.

Das Figurenbild tendiert zudem
ins Individuelle, ins Psychologisierende.

Enthüllende Verhüllungen

Der Begriff nouveUe vague kann durchaus
in erweitertem Rahmen verstanden werden.

Die Maler sind gleich den Schriftstellern

und Dichtern unterwegs zwischen
den Zeiten. Der Ich-Erzähler in «Kusama-
kura» reflektiert über die bildnerische
Darstellung des Menschen. Er sei

angerührt, sagt er, von der Heiterkeit antiker
griechischer Skulpturen; vor den Aktfiguren

der zeitgenössischen französischen
Malerei empfinde er hingegen grösstes
Unbehagen. Ein verhüllter Körper wecke
in ihm eine ungleich differenziertere
Vorstellung von Schönheit als ein nackter. «A
la recherche du temps perdu» ist ein
Thema, das in den unterschiedlichsten
Formulierungen bis heute in den japanischen

Künsten wieder und wieder
auftaucht. In bezug auf die nouvelle vague sei

auf eine Stelle in Tanizakis «Lob des

Schattens» (1933)4 verwiesen. Da heisst
es: «Die Trauen früherer Zeiten waren Wesen,

die nur vom Kragen an aufwärts und
von der Armelöffnung an existierten; alles
andere blieb im Dunkeln verborgen.
Diese Frauen besassen kaum einen Körper.
Für diejenigen, die die strahlenden körperlichen

Reize der modernen Frau preisen,
schwierig, die geisterhafte Schönheit jener
Frauen nachzuvollziehen.»

Die traditionell gekleidete Frau bleibt
ein Bildthema der konventionellen Künstler,

bei einigen ist es zentral, wie etwa im
Werk des 1972 verstorbenen Ito Shinsui.
Die anmutigen Gebärden seiner weiblichen

Gestalten drücken raffiniert
verhüllte Sinnlichkeit aus. Unter den wenigen

Aktbildern gibt es in der Lausanner
Ausstellung erlesene Blätter wie «Femme

après bain» von Hashiguchi Goya
' 1880—1921) oder «Femme nue se

peignant les cheveux» von Torii Kotondo
U900-1976). Die lineare, mit kaum
wahrnehmbaren Licht- und Schattenpar-

Vallotton schulte

sich genau wie

seine zeitgenössischen

japanischen

Kollegen

an den Vorbildern

des achtzehnten

und des frühen

neunzehnten

Jahrhunderts,

an Utamaro, an

Hokusai und

vielen anderen.

4 Tanizaki Juni'chiro.
Lob des Schattens. Aus

dem Japanischen
übertragen von E. Klopfenstein.

Manesse Verlag,
Zürich 1987.

tien erreichte Körperlichkeit verströmt ein
dezent erotisches Fluidum. Diese
Farbholzschnitte erinnern an die Malerei von
Félix Vallotton. Eine ähnliche Flächigkeit,

unmodellierte Farbflächen,
Formabstraktion und Farbreduktion. Dazu eine
kurze Bemerkung: Vallotton schulte sich

genau wie seine zeitgenössischen japanischen

Kollegen an den Vorbildern des

achtzehnten und des frühen neunzehnten
Jahrhunderts, an Utamaro, an Hokusai
und vielen andern.

Als Stilprinzip der Frauendarstellung ist

zu erkennen: minimale Variationen der
idealen Bewegung und Haltung. Die
schwingende Rückenlinie, das fliessende

gemusterte Gewand, die graziöse Wendung

des Kopfes, das hellgeschminkte Antlitz

führen zu einer rätselhaft reizvollen
Entrealisierung der Figuren. Den
Abweichungen von diesem Schönheitskanon
nachzuspüren, dazu bietet die Mullersche
Kollektion beste Gelegenheit. Wir
entdecken bei Hirano Hakuhô (1879-1957)
völlig neue Farbkonstellationen. Auf Ta-
keuchi Keishüs Blättern (1860-1949) finden

sich Bildgegenstände, die früher nie
miteinander kombiniert worden wären.
Wir sind fasziniert von der Beherrschung
der technischen Mittel und vermeinen
trotzdem in einigen Werken eine unter-

Torii Kotondo

(1900-1976). Femme

portant un bel Obi,

1929, estampe en

couleurs, 41 x 26,2 cm,

coll. Robert 0. MuUer.

4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 37



KULTUR AGASS1Z-FAMILIE

schwellige Unausgewogenheit wahrzunehmen

oder in andern die gar deutliche
Absicht, sich zu behaupten. Forcierter
Ausdruck, ein breitspuriges Auftreten
kommt uns gelegentlich aus den

Schauspielerporträts entgegen, was aber nur
zum Teil am Motiv liegt. Dieser Bildvorwurf

ist, vereinfacht gesagt, um 1800
derselbe wie um 1900; denn die
Aufführungspraxis des Kabuki- und des

Nô-Theaters ist im wesentlichen dieselbe
(und ist es heute noch); die Hauptrollen
werden über Generationen von Mitgliedern

der gleichen Familie gespielt; die
Kostüme sind standardisiert. Doch wir
empfinden die alten Porträts, speziell auch die

von Sharaku, auf den sich die meisten
Künstler der nouvelle vague berufen, formal

gefasster als die neuen. Das expressive
Antlitz, die charakteristische Gebärde, die
Farbkontraste, die Aufteilung der
Bildfläche, all diese Elemente sind auf den
Blättern Sharakus aufs feinste ausbalanciert.

Dagegen wirken die Holzschnitte
von Natori Shunsen (1886-1990) und
ebenso die von Yamamura Kôka (1885-

1942) zwar im Ausdruck frappierend, aber

farblich eher unausgeglichen. In diesem

Zusammenhang mag zu bedenken sein:

Um 1800 waren die Theaterräume mit
Kerzen und Laternen ausgeleuchtet; die
modernen Säle hingegen sind mit Licht
überflutet. Die markant geschminkten
Gesichter, die dekorative Buntheit der
Gewänder sahen die damaligen Zuschauer in
völlig anderem Licht als die heutigen.

Unter dem Stichwort «Kunst» schrieb
Chamberlain in seinem historischen
Wörterbuch: «Die japanische Kunst ging unter.»
In dem nachträglich 1904 verfassten
Vorwort lesen wir: «Für die, die unter die

Oberfläche des modernen Japan tauchen, ist
es offenbar, dass mehr von der Vergangenheit

zurückbehalten als abgestreift wurde.»

Jede Kultur kennt in dieser oder jener
Form ihre «Querelle des Anciens et des

Modernes». Die Ausstellung in der
Hermitage zeugt von Traditionsgebundenheit,
von einem Formenkanon, der weitergepflegt

wird, auch wenn das Schauspiel des

Lebens längst in veränderter Beleuchtung
über die Bühne geht. _D Elise Guignard

Sabine Wiedmann.

Sozialwissenschafter in.

mehrere Jahre im

Flüchtlingsbereich tätig,
zuletzt beim

UN-Hochkommissar für Flüchtlinge

in Genf, lebt seit
einem Jahr mit ihrer
Familie in Boston und

ist als Consultant für

eine Institution in der

Ausländersozialfürsorge

tätig.

Von Fischen, Gletschern und Frauenbildung.

Louis Agassiz (1807-1873)

Ein Beispiel Schweizer Betriebsamkeit
die Agassiz-Familie in Boston.

rKgassiz: ein auffallendet
und nicht gerade englisch klingender
Name, der in der amerikanischen Stadt
Boston ins Auge springt. Er taucht auf
Strassenschildern, an Gebäuden und über
Schuleingängen auf. Nachforschungen
ergeben, dass damit an den Schweizer
Naturforscher Jean Louis Rodolphe Agassiz
und seine Familie erinnert wird, und an
die bleibenden Spuren, die sie in der

Metropole Neuenglands, in den
Naturwissenschaften, der Frauenemanzipations-
und Frauenbildungsbewegung hinterlassen
haben.

Nun war Louis Agassiz bei weitem nicht
der einzige, der Mitte des 19. Jahrhun¬

derts Europa verliess und auf der anderen
Seite des Ozeans im «Land der unbegrenzten

Möglichkeiten» einen Neubeginn
suchte. Tausende seiner Landsleute wagten

den Aufbruch ins Ungewisse, vertrieben

aus ihren Heimatkantonen, zumeist
durch Hunger, Arbeitslosigkeit, Armut
oder politisches und religiöses Andersdenken.

Was aber brachte den damals in

Europa bereits bekannten Naturforscher
Louis Agassiz aus Neuchâtel im Jahre
1846 nach Boston, wo er als origineller
Lehrer und Forscher grossen Ruhm
erlangte und gewürdigt wurde als ein Mann,
der mehr als irgend jemand für die
Entwicklung und das Interesse an der Natur-

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



KULTUR AGASSIZ-FAMILIE

geschichte in den Vereinigten Staaten
getan hat? War Louis Agassiz etwa ein Fall

vom «Propheten, det im eigenen Land
nichts gilt»?

Geboren wurde Louis Agassiz 1807 als
Sohn eines Pastors und einer Arzttochter
in Môtier im Kanton Fribourg. Für
jemanden, der sein Leben der Erforschung
der Süsswasser- und Meerestierwelt und
Gletschern widmen würde, bot die
urwüchsige Landschaft um Môtier die
perfekte Kindheitsumgebung. Wiesen,
Wälder, Bäche und Tümpel waren
Fundgruben für Anschauungsmaterial aus der
Tier- und Pflanzenwelt. Der junge Louis
entwickelt ein besonderes Faible für
Fische, und bald wird ein altes Brunnenbecken

hinter dem Pfarrhaus zum ersten
Aquarium umfunktioniert. Der Mont
Vully - ein Überbleibsel der Eiszeit - birgt
zahllose Versteinerungen, die allerhand
Rätsel aufgeben. Bereits im Alter von 15

Jahren ist für Agassiz klar, dass er
Naturwissenschaftler werden will. Dieses Ziel
lässt sich jedoch nur mit taktischem
Geschick realisieren. Die Verwurzelung seiner

Familie in der etablierten protestantischen

Mittelschicht von Händlern,
Geschäftsleuten, Kirchenmännern und
Ärzten, zeichnete für ihn eine Karriere
innerhalb dieses Rahmens vor. Einer Lehre
im Handelsunternehmen seines Onkels,
wie von seinen Eltern vorgesehen, kann er
durch Fürsprache seiner Lehrer entgehen.
Ein Studium der Medizin war schliesslich
der einzig gesellschaftlich akzeptable
Kompromiss, der seinen Neigungen für
die Naturwissenschaft noch am nächsten
kam.

Während seines Studiums in Zürich,
Heidelberg und München hört er
Vorlesungen in Paläontologie, Zoologie,
Geologie, vergleichender Anatomie, Botanik
und Naturgeschichte und schliesst 1830
mit der Promotion zum Doktor der Phi-
osophie und zum Doktor der Medizin

ab. Für den Naturwissenschaftler muss es

eine faszinierende Epoche gewesen sein:
Es war das Zeitalter grosser Wissenschaft-
.icher Entdeckungsreisen eines Alexander

von Humboldts zum Beispiel. Man
gewann immer mehr Informationen über
die Vielfalt der Arten, und die seither
;her deskriptive Naturlehre begann sich
zur systematischen Naturwissenschaft zu
wandeln.

Ich schätze

die spontane

Grosszügigkeit

und die

Geschenke eines

freien Volkes

viel mehr

als die Patronage

von Herrschern

und die rein

formelle Achtung

von Adligen.

Unterstützung durch
Alexander von Humboldt

Obwohl Agassiz in seiner wissenschaftlichen

Karriere sowohl Paläontologe,
Geologe und Embryologe war, sah er seine
«Nische» im Studium der Fische (Ichthyologie).

Nicht nur wissensdurstig, sondern
auch ehrgeizig, hat er das Gefühl, sich auf
diesem Gebiet einen Namen machen zu
können. Mit erst 22 Jahren veröffentlicht
er sein erstes Buch, das ihm in der Fachwelt

in der Tat Anerkennung bringt: ein
Werk über die Fische des Amazonas. Sein

Botanikprofessor hatte ihn gebeten, Material,

das er bei einer Brasilienexpedition
gewonnen hatte, auszuwerten.

Danach kehrt Agassiz zunächst ins
Elternhaus zurück, findet jedoch die Atmosphäre

in der ländlichen Waadt, wo der
Vater inzwischen Pfarrer in Concise
geworden ist, zu eng für die Forsetzung seiner

Forschungen. Um seine Eltern nicht
zu verletzen, die immer noch glauben, er
werde nun Arzt, nutzt er den Vorwand
einer grassierenden Choleraepidemie in
Paris, um dorthin zu reisen. Er wolle diese

Krankheit näher studieren. In Wirklichkeit

hofft er jedoch auf eine Zusammenarbeit

mit seinem Idol Georges Cuvier, dem
führenden Zoologen und Paläontologen
der damaligen Zeit. Cuvier, beeindruckt
vom Wissen und der Energie Agassiz', über-
lässt ihm wertvolles Material und seine

Sammlung fossiler Fische. All dies findet
später Eingang in Agassiz' Werk «Recherches

sur les Poissons Fossiles».

Der Aufenthalt in Paris wird auch in
anderer Beziehung bedeutend: Er macht
die Bekanntschaft Alexander von
Humboldts. Dieser, Staatsrat in preussischen
Diensten, Entdeckungsreisender,
Geograph, Geologe und Naturphilosoph, hält
sich im Auftrag des preussischen Königs
in Paris auf und ist ein sehr einflussreicher
Mann. Manch emporstrebendes Talent
profitiert davon, so auch Louis Agassiz.
Humboldt greift ihm finanziell unter die
Arme und verhilft ihm 1832 zur
neugeschaffenen Stelle eines Professors für
Naturkunde am Lycée von Neuchâtel, welches

sich damals noch unter der Herrschaft
des Königs von Preussen befindet. Mit
dieser Stelle verbunden ist auch die

Betreuung des Aufbaus eines Naturkundemuseums

in Neuchâtel.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 39



KULTUR AGASSIZ-FAMILIE

Die Stadt wird durch Agassiz' Forscherdrang

und Energie zu einem Zentrum der

Zoologie und Paläontologie in Europa. Er
arbeitet weiter an seinem Werk «Recherches

sur les Poissons Fossiles» und setzt
schliesslich auch einen Meilenstein in der

Geologie: Als Erster stellt er die Theorie
auf, dass im Pleistozän die nördliche
Erdhalbkugel von Eis bedeckt war. Seither
sprechen wir von der «Eiszeit». Sein
Freund Jean de Charpentier bringt ihn
auf die Idee, dass vielleicht Gletscher die
Existenz von Moränen und erratischen
Blöcken in der Schweiz erklären könnten.
Daraufhin stellt er in den Jahren von
1837-1845 eigene Untersuchungen in
den Berner und Walliser Alpen sowie in
England, Schottland und Deutschland an.
Zusammen mit Wissenschaftlerkollegen
verbringt er nun jeden Sommer in den

Alpen, um Hinweise für die These zu
finden, dass Gletscher ein Überbleibsel dieser

Eiszeit sind. Während man seither der
Ansicht war, dass Phänomene wie Moränen,

Findlinge, glattpolierte Steinformationen

durch Katastrophen wie plötzliche
Überschwemmungen oder Verwitterung
hervorgerufen wurden, bot die Eiszeittheorie

eine rationalere Erklärung: Durch
die Ausbreitung und den Rückzug des

Eises wurden die darunterliegenden
Steinmassen in ihre heute sichtbare Form ge-

presst.

Lehrstuhl an der Harvard University

All diese Aktivitäten bringen Agassiz zwar
viel Anerkennung und Ruhm, aber kein
Geld. Seine Stelle in Neuchâtel ist nicht

gut genug bezahlt, um all diese Projekte
zu finanzieren und die inzwischen
fünfköpfige Familie zu ernähren. Aussicht auf
eine Besserung der Lage bestand nicht,
und so beginnt er, sich nach Amerika hin
zu orientieren. Dorthin hat er bereits seit

längerem Kontakte und träumt davon, die
nordamerikanische See- und Meeresfauna

zu erforschen. Natürlich ist er begeistert,
als amerikanische Kollegen eine gut
dotierte Vortragsreise nach Boston für ihn
arrangieren. Für die Kosten der Überfahrt
kommt wieder einmal Humboldt zu Hilfe,
der erreicht, dass König Friedrich
Wilhelm von Preussen 3000 Dollar zur
Verfügung stellt. Und so trifft Agassiz im
Herbst 1846 in Boston ein.

Ich frage mich,

was besser ist -

unser altes

Europa, wo ein

aussergewöhn-

lieber Mensch

sich ganz seinen

Studien widmen

kann; oder diese

Neue Welt, wo

versucht wird,

die Masse auf

demselben

Niveau zu halten.

Es gab zu dieser Zeir in den Vereinigten
Staaten sehr gute Biologen, Zoologen und
Geologen, aber als Disziplinen an den

Hochschulen waren die Naturwissenschaften

noch recht unterentwickelt. Im
Gegensatz dazu stand das breite Interesse in
der Bevölkerung an der Beschaffenheit
und Natur dieses Kontinents. Agassiz'

Vorträge über «Glaziologie» und «Vergleichende

Embryologie» - nach unseren
heutigen Massstäben vielleicht nicht gerade
«Strassenfeger» — ziehen Hunderte von
wissbegierigen Zuhörern aus allen Schichten

an, nicht nur Wissenschaftler. Die
Vorlesungen werden auch zum finanziellen

Erfolg für ihn. Allein in den ersten

paar Monaren seines Aufenthalts nimmt er
6000 Dollar an Honoraren ein - ein
vielfaches dessen, was er in der Schweiz pro
Jahr verdiente! Agassiz ist schnell
eingenommen vom Menschenschlag, den er

trifft, den Gebräuchen, dem Lebensstil
und der politischen Freiheit. So wird er
bald zum Enthusiasten alles Amerikanischen.

Einem Freund in Europa schreibt

er:
«Ich frage mich, was besser ist - unser

altes Europa, wo ein aussergewöhnlicher
Mensch sich ganz seinen Studien widmen
kann während Tausende an seiner Seite

dahinvegetieren; oder diese Neue Welt, wo
versucht wird, die Masse aufdemselben

Niveau zu halten. Alle leben gut hier, sind
anständig gekleidet, lernen etwas, sind wach

und interessiert. Ausbildung bietet hier
nicht, wie in Deutschland, jemandem
intellektuelles Handwerkszeug und verbietet ihm
dann dessen freien Gebrauch.»

Daher zögert Agassiz nicht lange, als

man ihm bereits ein Jahr später einen
Lehrstuhl für Zoologie und Geologie an
der Harvard University anbietet. Er hatte
das Glück, zur rechten Zeit am rechten
Ort zu sein: Mitte des 19. Jahrhunderts
fanden sich in Nordamerika Naturwissenschaftler

und zahlungskräftige Förderer
und Unternehmer zusammen, um neue
Institute an den Universitäten und neue
wissenschaftliche Forschungseinrichtungen

zu gründen. Nicht zuletzt natürlich
auch zum Zweck einer wirtschaftlichen
Nutzbarmachung naturwissenschaftlicher
Erkenntnisse. Verglichen mit den Verhältnissen,

die er gewohnt war: Bettelbriefe an
den preussischen König, ständige finanzielle

Ungewissheit, empfindet Agassiz seine

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



KULTUR AGASSIZ-FAMILIE

neue Situation nun wie das Paradies. Kein
Wunder also, dass er mehr und mehr Wurzeln

zu schlagen beginnt.

Die engagierte Frau an der Seite
eines erfolgreichen Mannes

Der einzige Wermutstropfen in diesem
Prozess war seine Familie. Cécile, seine

Frau, war mit den Kindern in Europa
geblieben, denn sein Aufenthalt in Amerika
sollte ursprünglich nur vorübergehend
sein. Es war offen, ob die Familie ihm
nachreisen würde - Cécile war von dieser
Idee nicht begeistert. Eine Entscheidung
darüber war mit dem Antritt der Professur,

die zunächst auf drei Jahre befristet
war, nur aufgeschoben. Cécile erkrankte
jedoch an Tuberkulose und starb im Sommer

1848. Damit wird für ihn relativ
schnell klar, dass er seine drei Kinder so
bald wie möglich nach Cambridge holen
und wahrscheinlich für immer in Amerika
bleiben würde. Nicht unschuldig an dieser

Entwicklung war ausserdem Elizabeth
Cabot Cary.

Aus guter, alteingesessener Bostoner
Familie, wird sie 1850 Agassiz' zweite
Frau. Sie sorgt später als Mitbegründerin
eines Frauencolleges dafür, dass die
Männerdomäne Harvard aufgebrochen
und für Frauen zugänglich wird. Wir wissen,

dass sich hinter jedem erfolgreichen
Mann meistens eine Frau verbirgt, die ihn
unterstützt, mit ihm zusammenarbeitet
und ihm den Rücken freihält von Alltagskram.

Auch Louis Agassiz bildete da keine
Ausnahme. Ausser in Haushalt und
Kindererziehung arbeitete Agassiz' erste Frau
Cécile für ihn als Lektorin, und ihr
künstlerisches Talent hat Eingang in zahlreiche
seiner Publikationen in Form von
Zeichnungen gefunden. Elizabeth organisierte
seinen grossen, chaotischen Haushalt und
wurde zur zweiten Mutter seiner
halbwüchsigen Kinder Alexander, Ida und
Pauline. Sie begleitete ihn unermüdlich
auf seinen Vortragsreisen durch Nordamerika

und später auf wissenschaftlichen
Expeditionen nach Brasilien und trat selbst
ils Autorin eines für Laien verständlich
geschriebenen Bandes über die Meeres-
"auna Neuenglands auf. Es war schliesslich
iuch ihre Idee gewesen, zur Aufbesserung
ies Familieneinkommens eine höhere

Alexandre Agassiz

(1835-1910)

Elisabeth sorgt

später als

Mitbegründerin

eines

Frauencolleges

dafür, dass die

Männerdomäne

Harvard

aufgebrochen und

für Frauen

zugänglich wird.

Schule für Mädchen in Cambridge zu
gründen. Damit hatte sie eine Marktlücke
entdeckt, denn nirgends in der näheren

Umgebung von Boston gab es Schulen für
Mädchen, in denen sie eine solide Ausbildung

erhalten konnten. Wer es sich leisten
konnte, stellte einen Privattutor für seine
Tochter an, oder schickte sie in ein Internat.

Es waren vor allem Universitätsprofessoren,

die ihre Töchter in die Agassiz-
schule schickten, welche sich zu einem
wahrhaften Familienunternehmen gestaltete:

Agassiz unterrichtete persönlich die
naturwissenschaftlichen Fächer, sein Sohn
Alexander Mathematik, seine Tochter Ida

Sprachen, Elizabeth war hauptsächlich
für die Verwaltung zuständig und Pauline
selbst Schülerin dort!

Agassiz stürzt sich mit Elan auf seine

neue Aufgabe als Universitätsprofessor
und in die Erforschung der Flora und
Meeresfauna Neuenglands und Nordamerikas.

Die Etablierung der Naturwissenschaften

an nordamerikanischen Universitäten

ist ohne Agassiz nicht zu denken:

von 1850 bis fast zur Jahrhundertwende
hatten die Inhaber von Lehrstühlen für
Zoologie, Biologie, Geologie praktisch
alle bei Agassiz studiert. Er hält weiter
öffentliche Vorträge und endlich ist auch
das Geld vorhanden — zum Teil von
staatlichen Stellen, zum Teil von wohlhabenden

Förderern - für seinen lange gehegten
Traum, eigene Expeditionsreisen
unternehmen zu können.

Die erste führt zum Lake Superior, von
wo Agassiz und sein Team kistenweise mit
Fischen, Pflanzen und Gestein zurückkehrte

sowie mit Informationen, die seine

Eiszeittheorie auch für Nordamerika
bestätigten. Weitere Reisen führen später
nach Brasilien und nach Kalifornien.
Seine Frau Elizabeth ist mit von der Partie,

sicher nichts Alltägliches für eine Frau

zur damaligen Zeit! Und der wissenschaftliche

Reisebericht über die Expedition ins

Amazonasgebiet wird zum grössten Teil
von ihr verfasst.

Heute noch vielbesuchter Anziehungspunkt

in Cambridge ist das von Agassiz
1860 gegründete Museum für vergleichende

Zoologie an der Harvard University,

eines der grössten seiner Art.
Kurz vor seinem Tod, im Dezember

1873, startet Agassiz ein weiteres Experiment:

eine Sommerakademie auf einer der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 41



KULTUR AGASSIZ-FAMILIE

Küste Neuenglands vorgelagerten Insel.
Dort sollten Lehrer selber den Anschau-
ungsunterrichr erhalten, der seiner

Meinung nach für einen guten Naturkundeunterricht

notwendig war.
Agassiz hatte Europa 1861 endgültig

den Rücken gekehrt, als er amerikanischer
Staatsbürger wurde. Verschiedene Rufe

aus Europa, so 1854 ans Polytechnikum
Zürich oder an die University of
Edinburgh, lehnte er ab. Die Offerten kamen

zu spät. Er hatte sein Glück in der Neuen
Welt gefunden, wo es viel freier zuging. In
seiner Antwort auf ein Angebot aus Frankreich

schrieb Agassiz, er «schätze die spontane

Grosszügigkeit und die Geschenke eines

freien Volkes viel mehr, als die Patronage
von Herrschern und die rein formelle Achtung

von Adligen».

Charles Darwin als Gegner

Seinen Platz in der Wissenschaftsgeschichte

eroberte sich Agassiz durch seine
Eiszeittheorie und sein immenses Werk
der Klassifikation lebender und fossiler
Fische. Er hatte jedoch keine Theorie, wie es

zur Entwicklung der Artenvielfalt auf der
Erde gekommen war. Zeit seines Lebens
blieb er der Idee treu, dass alle Kreatur
von Gott erschaffen sei. Die Aufgabe des

Wissenschaftlers sah er darin, diese Schöpfung

zu verstehen und zu dokumentieren.
Charles Darwins Evolutionsgedanke — im
«Ursprung der Arten» 1859 veröffentlicht

- kam für Agassiz fast einem Sakrileg
gleich. Er lieferte sich heftige Debatten
mit Darwin und dessen Anhängern,
darunter auch zahlreiche seiner amerikanischen

Kollegen. Mit seinem Standpunkt
katapultierte er sich zwar ins Abseits
innerhalb der Naturwissenschaft, sein Ruf
als grossartiger Lehrer, Forscher und
Förderer der Naturwissenschaft in Amerika
bleiben jedoch unbestritten.

Das Wirken der Familie Agassiz endete

jedoch nicht mit dem Tod des

Familienoberhauptes. Alexander Agassiz war in die
Fussstapfen des Vaters getreten. Er
studierte Naturgeschichte, Ingenieurwesen
und Bergbau an der Harvard University
und wird erfolgreicher Bergwerksunternehmer.

Seinen Reichtum investiert er

grosszügig in seine wahre Leidenschaft,
die Meeresbiologie. Korallenriffe faszinieren

ihn besonders; er unternimmt mehrere

Zeit seines

Lebens blieb er

der Idee treu,

dass alle Kreatur

von Gott

erschaffen sei.

Expeditionen nach Südamerika, in die
Karibik und die Südsee bis nach Australien
und macht sich selbst einen Namen in der
Wissenschaft. Alexander führte auch das

vom Vater gegründete Museum weiter.
Insgesamt stiftete er eine Million Dollar
für den Ausbau und Unterhalt des

Museums.

Elizabeth Cary und Pauline Agassiz:
Einsatz für die Chancengleichheit
der Frauen

Elizabeth Cary Agassiz widmet sich nach
dem Tod ihres Mannes seiner Biographie,
die im Jahre 1885 erscheint. Sie nimmt
ihr Engagement für die Frauenbildung
wieder auf und wird 1879 eine der
Mitbegründerinnen und erste Präsidentin eines

Frauencolleges als Annex der Harvard
University, des späteren Radcliffe College.
Studentinnen wurden dort von Harvard-
Professoren unterrichtet, und ihre Diplome

trugen das Harvard-Siegel. Inzwischen
ist Harvard koedukativ — Radcliffe
existiert jedoch weiter als Fürsprecher für
Frauen an der Universität und in der
Gesellschaft, und als führende Institution in
den USA im Bereich der Forschung über
Frauen und von Frauen.

Auch Agassiz' jüngste Tochter Pauline
hat sich in Boston ein Denkmal gesetzt:
Ziemlich unorthodox aufgewachsen und
selbst Absolventin der «Reformschule»
ihrer Eltern, interessierte sie sich für
Erziehungsexperimente jeglicher Art.
Durch ihre Heirat mit einem sehr
wohlhabenden Bostoner Unternehmer hat sie

die finanziellen Mittel, um der damals
noch im Anfangsstadium begriffenen
Bewegung zur Schaffung öffentlicher
Kindergärten tatkräftig zu Hilfe zu kommen.
Zwischen 1877 und 1883 unterstützt sie

über 30 Kindergärten im Stadtgebiet
Bostons.

Aber nicht nur das: Worum Schweizer
Frauen heute noch, hundert Jahre später,
kämpfen müssen, erkennt Pauline Agassiz
als dringenden Bedarf, den Industrialisierung

und Urbanisierung mit sich brachten.
Die Notwendigkeit nämlich, für arbeitende

Mütter Möglichkeiten zu schaffen,
ihre Kinder in guten, mit qualifiziertem
Personal ausgestatteten Tagesstätten in
Obhut geben zu können. Die ersten
werden bereits 1878 gegründet und bald

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



KULTUR ROBERT WALSER

zu Nachbarschaftszentren ausgebaut, mit
Bibliotheken, Kursangeboten für Kinder
und Erwachsene sowie zahlreichen
Freizeitaktivitäten. Sie engagiert sich für die

Integration von Immigranten und unterstützt

die Initiative zur Gründung eines

Berufsbildungszentrums, um jungen Frauen
und Männern bei der Wahl des geeigneten
Berufs behilflich zu sein. Den Kampf für
das Frauenstimmrecht fördert sie ideell
und durch finanzielle Zuwendungen an
die Bewegung.

Unsere Spurensuche endet hier, und wir
kommen zu dem Schluss, dass Stadtobere
und Universitätsgremien in Boston wohl zu
Recht mit der Agassiz School, Agassiz
Street, dem Agassiz House und Agassiz
Theatre an diese Familie erinnern. Und wie
steht's damit in der Schweiz? In Neuchâtel
gibt es die Rue Agassiz und in den Berner
Alpen, beim Unteraargletscher, wo Agassiz
die meiste Zeit für die Eiszeittheorie
forschte, ist ihm mit dem Agassizhorn ein
Denkmal gesetzt worden." Sabine Wiedmann

«Wärmende Fremde»

«Wärmende Fremde. Robert Walser und seine Übersetzer

im Gespräch» hiess das Thema eines Kolloquiums,
zu dem sich über 60 Walser-Forscher und -Übersetzer

aus aller Welt Mitte Februar in Lausanne trafen.

In Robert Walsers Berliner
Roman «Der Gehülfe» (1908) sperrt sich
der neu angestellte Commis des Erfinders
Tobler innerlich dagegen, am häuslichen
Tisch seiner Herrschaft Platz zu nehmen.
Er möchte die Fremdheit nicht annullieren.

Erst Distanz, so weiss er, bringt
Bewegungsfreiheit und damit auch Wärme.
Auch die beiden anderen Romane aus der
Berliner Zeit «Geschwister Tanner» (1907)
und «Jakob von Gunten» (1909) durchzieht

in diversen Formen diese Rhetorik
des augenscheinlichen Widerspruchs, die
im Dienste einer subtilen Präzisierungs-
absicht steht. Doch während sie hier in
einem romanhaften Handlungsablauf
integriert ist und ihre Absicht dem Leser zu
erkennen gibt, wird die spätere Berner
Kurzprosa, darunter auch die
Mikrogramme, von einem verbalen Spiel polarer
Gegensätze beherrscht, das in die
Paradoxie hineintreibt und darauf abzielt, neue
Bewegung in erstarrte Begriffsfronten zu
bringen. Bei soviel Bewegung entsteht

ganz unzweifelhaft «Wärme», ein Mantel
gleichsam, ein Schutz gegen einen in
Walsers Werk omnipräsenten Kältetod. In
einem Prosastück mit gerade dem beredten

Titel «Mantel», heisst es: «Ich hoffe,
mein Aufsatz spreche an und gebe warm.»

Mit der Kurzprosa, zum Teil kaum länger

als drei Seiten, betreibt Robert Walser
sein «Prosastückligeschäft». Zuerst liessen
sich die Texte gut, dann, in den zwanziger
Jahren nur noch mit Mühe, bei den
Feuilleton-Redaktionen in Deutschland und in
der Schweiz absetzen. Zu zusammenfassenden

Buchveröffentlichungen dieser
Prosa, wie mit «Der Spaziergang», 1917,
«Poetenleben», 1918, «Seeland», 1919,
noch der Fall, kam es später nicht mehr.

Literarische Fremdheit -
ein Forschungsprojekt

«Wie lässt sich Fremdheit in Robert Walsers

Werk nicht nur verstehen, sondern
ihrerseits ins Fremde, in andere Sprachen
und Kulturen übersetzen?» So lautete die
zentrale Frage des Kolloquiums
«Wärmende Fremde. Robert Walser und seine
Übersetzer im Gespräch» kürzlich an der
Universität Lausanne. Ermöglicht hatten
diese Veranstaltung das Lausanner «Centre

de traduction littéraire (CTL)», der
Schweizerische Nationalfonds, Pro Helvetia

und die Faculté des lettres der Uni
Lausanne. Es besteht kein Zweifel: Der
Zugang zu Robert Walsers Werk wird
nicht mehr in dem Masse von Legenden

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 43



KULTUR ROBERT WALSER

und Mythen verstellt, wie dies vor Jahren
noch der Fall war. Peter Utz, Professor an
der section d'allemand der Uni Lausanne,
betonte in seiner Begrüssung, dass kaum
eine Erscheinung diese Entwicklung so

sehr belege wie die Übersetzungen Walsers
in zahlreiche Sprachen, die nun in Gang
gekommen sind. Besonders im
französischsprachigen Raum ist Walser ein
Durchbruch gelungen. Dies zeigt
insbesondere das Echo, das die eben erschienene

Übersetzung des «Räuber»-Romans
durch Jean Launay ausgelöst hat. Dem
Interesse, das Walser in fremden Kulturen
findet, galt das Interesse der Teilnehmer
am Lausanner Kolloquium - aber nicht
zuletzt auch dasjenige des an der Faculté
des lettres der Universität Lausanne
beheimateten «Centre de traduction
littéraire». Das Übersetzungszentrum
begleitet und dokumentiert wissenschaftlich
zum einen die literarische Übersetzungstätigkeit

und macht sich zum anderen
den fremden Blick zunutze, der von den

Übersetzungen auf die Originaltexte
zurückfällt. Diese beiden Aspekte der
literarischen Übersetzung werden in einem
vom Schweizerischen Nationalfonds
finanzierten Projekt erforscht, das seinerseits

den Lausanner Beitrag zum trilatera-
len eutsch-österreichisch-schweizerischen
Projekt «Differenzierung und Integration»

bildet.

Lesen als Übersetzen

Lesenlernen als die primäre Verstehenslei-

stung schlechthin - Werner Morlang und
Bernard Echte vom Zürcher Robert-
Walser-Institut haben diese Leistung
erbracht. In dreizehn Jahren dechiffrierten
und transkribierten sie bekanntlich mehrere

hundert mit Robert Walsers Kleinstschrift

angefüllte Seiten, die

Mikrogramme.

Das Ergebnis: Für die Zeit ab 1924

liegen rund 4000, unter dem Titel «Aus dem

Bleistiftgebiet» in vier Bänden erschienene
Buchseiten vor. Werner Morlang legte in
seinem Beitrag dar, warum der Dechiffrier-

und Transkribierweg von Walsers

Mikrogrammen zur Buchseite auch ein
Verstehen zweiten Grades, ein Akt der

Interpretation ist: Weil es sich auch um
einen Verstehensweg handelt, der weg von
der Mythologisierung und der Legenden-

Bei soviel

Bewegung

entsteht ganz

unzweifelhaft

«Wärme», ein

Mantel gleichsam,

gegen einen

in Walsers Werk

omnipräsenten

Kältetod.

bildung um die Schaffensperiode der

zwanziger Jahre führt und im wesentlichen

die Walser-Forschung dahin geführt
hat, wo sie heute steht.

Robert Walsers bekanntester Text, den

er als Mikrogramm zu Papier gebracht hat,
ist der Roman «Der Räuber». Er wurde
erst 1972 zum ersten Mal veröffentlicht.
Als Walser den Roman im Sommer 1925
in der Gerechtigkeitsgasse 29 in Bern
schrieb, hat er wahrscheinlich nie an eine

Veröffentlichung gedacht, obwohl in
jenem Jahr nach langer Zeit wieder ein
Buch «Die Rose» von ihm erschienen war
und der Rowohlt Verlag weitere
Buchpublikationen versprochen hatte. Die
mikrographisch verfasste Prosa enthielt er
der Öffentlichkeit vor. Er versteckte sie

«buchstäblich» in der Schönschrift des

Mikrogramms, in jener «ins kolossale
gehende schleppenden Langsamkeit», wie er
einmal an Max Rychner schrieb (Bernard
Echte). Gedruckt und allgemein zugänglich,

so führte Werner Morlang in
Lausanne aus, wurden die Mikrogramme
anfangs schnell zu einem Tummelfeld der

Mythologen.
Die Tendenz, Walser die Eigenschaft

abzusprechen, ein vollwertiger Dichter zu
sein, ist manifest: Walsers Anstaltaufenthalt,

zuerst in der Waldau, später dann in
Herisau, scheint gleichsam literarisch
vorprogrammiert. Es bedarf nicht erst des

Hinweises auf die medizinische Fragwürdigkeit

der Diagnose, die ihn nach Herisau

überführte, um solchen Spekulationen
entgegenzutreten. Die eloquente Klarsichtigkeit,

der analytische Scharfsinn des

«Räuber»-Romans, betonte Werner Morlang,

denunziert den Wahnsinnsverdacht
als grobe, unzulässige Vereinfachung von
Walsers biographisch-künstlerischem
Werdegang. Der «Räuber»-Roman warte mit
eben jener subtilen Rhetorik des

Widerspruchs und der relativierenden Präzisierung

auf, die auch schon in Walsers Berliner

Romanen festzustellen ist, zu Beginn
seines literarischen Schaffen freilich weniger

radikal, weniger auf die Spitze getrieben.

Das Übersetzen Walsers -
in die «kleine Literatur»

Jochen Greven, Herausgeber von Walsers
sämtlichen Werken, wies darauf hin, dass

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



KULTUR ROBERT WALSER

sich Walsers Rückkehr aus Berlin mit
seiner Schwierigkeit begründen lässt, die
Normen des gesellschaftlichen Miteinan-
ders, vor allem die sprachlichen Normen,
selbst oder vielleicht auch gerade im
Künstlermilieu Berlins, zu erlernen. Greven

ging in seinem Beitrag der Frage nach,
inwiefern in einer Analyse von Walsers

sprachlicher Ironie nicht nur sein sozialer
Ort bestimmt werden, sondern zugleich
atich ein konstitutives Merkmal seines

Schreibens gefunden werden könne.
Walser, so Greven, setzt seine arabeske

Ironie überaus kommunikativ ein. Er
rekonstruiert, indem er den Leser in die
Rolle eines Komplizen «hineinschreibt»,
gleichsam eine spätmittelalterliche Lach-
ktiltur. Der Karnevalisierung, den vielen
parodistischen Wiedergaben in den Berner

Prosastücken etwa, unterliegen beide,
schreibendes Ich wie «Gegner» in
gleichem Masse. Walsers Ort ist davon
bestimmt, dass er, in weiten Teilen seines

Werks, vorgefundene Sprache in Sprachspiel

übersetzt. Zweifellos hat Walser den
Gebrauch der pathetischen, rasch emotio-
nalisierbaren schriftdeutschen Hochsprache,

die ihm im Grunde auch nach
jahrelangem Aufenthalt in Deutschland fremd
geblieben sein musste, als ein Rollenspiel
gesehen - Schreiben als Bewusstmachung
des fremd Gebliebenen.

Tamara S. Evans (New York) sah im
Gebrauch der Mundart kein Versagen
angesichts der Hochsprache. Sie überspitzte
Walsers Tendenz, mit der Hochsprache zu
jonglieren später, indem sie von Walsers

Hang zur «Entwicklungshilfe», das heisst

zu einer «Verbesserung des Hochdeutschen»,

sprach und zeigen konnte, wie
gezielt der Autor beide Sprachformen
einsetzte. So kommt etwa der scheinbar
proheimatlich gestimmte Text «An die
Heimat» ohne Mundartsequenzen aus,
während der Roman «Der Gehülfe» seine
antiheimatliche Grundstimmung gerade
darin kundtut, dass er die Mundart
revalorisiert. Begründet wird Walsers Spiel mit
der Sprache aber auch durch das, was Greven

die «unbürgerliche Exzentrik» des

Autors bezeichnet. Sie beruht auf Walsers

souveräner Erkenntnis, gegenüber der
bildungsbürgerlichen Kulturwelt in Opposition

bleiben zu müssen. Er kam aus dem

verarmten Bürgertum und war dem bil-
dungsmässigen Abstieg mit einem enor-

Walser

rekonstruiert,
indem er den

Leser in die Rolle

eines Komplizen

«hineinschreibt»,

gleichsam eine

Spätmittelalter-
liehe Lachkultur.

men autodidaktischen Aufwand begegnet.
Walser konnte nicht ganz auf diese Welt
verzichten, doch, um sich Zutritt zu ihr zu
verschaffen — das schienen ihn die Berliner

Jahre gelehrt zu haben -, musste er ihr
gegenüber eine Rolle einnehmen, «die sein
Aussenseitertum vermittelte.» So verwundert

es kaum, dass Walser, so Greven, «zuerst

das romantische Naturgenie mit dem

Charme des Knaben, dann der Grossstadtsänger

mit der Fülle frecher bezaubernder

Einfälle, in Biel der einsiedlerische
Naturanbeter und in Bern schliesslich der
journalführende Flaneur und Sprachclown
war». Die Unbeholfenheit, die auch darin
zum Ausdruck kam, dass er überhaupt in
eine Rolle schlüpfen musste, um mit seiner

Situation zurechtzukommen, sowie
die Präzision, mit der er all diese Rollen
vorbereitete und ausführte, wird sich später,

wenn er die Mikrogramme zu Papier
bringt, daraufwies Bernhard Echte hin, in
einer überaus artistischen, marginalisie-
renden Kreativität sublimieren.

Das komisch Groteske Walserscher
Texte, deren Karnevalisierung mithin,
entsteht in hohem Masse dadurch, dass es

Walser immer wieder gelingt, marginale
Bemerkungen auf eine Weise zusammenzufügen,

dass sie glauben machen, es

existiere ein gemeinsamer Bezugstext, der
sich aber letztlich mit fortschreitender
Lektüre nicht rekonstruieren lässt. Dieser
Verlust an Referenz und Signifikanz,
ferner Walsers Spiel mit Mundart und
Schriftdeutsch angesichts der relativen
Fremdheit und zugleich erdrückenden
Stellung des letzteren, das Konzept des

Mitklingens des ausgegrenzten Fremden
sowie die Ent- und Verwurzelungstendenzen

in Walsers Werk wurden in Lausanne

von Michael Böhler (Zürich) als all
denjenigen Elementen zugehörig angeführt,
die Walsers kulturtopographischen Ort als

Vertreter «kleiner Literatur» erhellten. Die
differenzästhetische Theorie der «kleinen
Literatur» macht allgemeingültige
Aussagen über die Entstehungsbedingungen
einer Minderheiten-Literatur, die sich
einer grossen Sprache bedient.

Der Begriff der «kleinen Literatur», der

von Gilles Deleuze und Félix Guattari
geprägt wurde, basiert auf der Situation
Kafkas in Prag, eines deutsch schreibenden

Juden in einer Stadt, mit einer
deutschsprachigen Minderheit, in der die

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 45



KULTUR ROBERT WALSER

Juden wiederum eine Minorität bildeten.
Michael Böhler zählte die Wesensmerkmale

«kleiner Literatur» auf: «Deterrito-
rialisierung der Sprache» (mehrere Sprachen

in einem Kulturraum), die

«Koppelung des Individuellen ans unmittelbar

Politische» (bedingt durch die Klein-
räumigkeit eines solchen Kulturraums)
und das Fehlen individueller Aussagen

(aufgrund des relativen Talentmangels in
kleinen Räumen — ein zweifellos schwer

zu objektivierendes Merkmal). Der Nachweis

dieser Attribute im Werk Walser
wäre nun, so Michael Böhler, der Beginn
eines konkreten «Re-Patriierungsversuchs»
Walsers in «eine kulturräumliche Topographie

der Schweiz und des deutschsprachigen
Kulturraums».

Übersetzen als hermeneutische
Annäherung

Spätestens seit der Zürcher Germanist
Hans-Jost Frey davon gesprochen hat,
dass die Übersetzung als Verwirklichung
einer im Text selbst angelegten Möglichkeit

erscheint und sie als «Fortschritt des

Textes» bezeichnet hat, «dem sie originaler
und daher vielleicht beunruhigender
verbunden ist, als man es Übersetzungen
zuzubilligen pflegt», werden Übersetzungen
miteinander verglichen, um mit ihnen
einen neuen interpretatorischen Blick auf
den Ausgangstext zu werfen. Irene Weber,

Forschungsassistentin des Schweizerischen
Nationalfonds im trilateralen Forschungsprojekt

«Differenzierung und Integration»,
löste diesen Anspruch ein, indem sie die
Lektüre einer französischen und einer
spanischen Übersetzung von mehreren
Textstellen anbot, in denen der Protagonist
seine Umwelt als das Fremde wahrnimmt.

«In Robert Walsers Werk ist die
Fremderfahrung häufig mit der visuellen
Wahrnehmung verbunden und findet ihren

sprachlichen Ausdruck auch oft im
bildlichplastischen Bereich. Dabei handelt es sich

jedoch nicht nur um eine thematisierte
Erfahrung, sondern zugleich auch um einen
inszenierten Wahrnehmungsprozess. Die
Sprache habe», argumentierte Irene Weber,
«nicht mehr allein die Funktion, ein Bild
zu reproduzieren, sondern hat zugleich auch
den Prozess, d. h. die Wahrnehmung selbst

darzustellen.» Im kurzen Text «Kleist in
Thun» schreibt Walser über Kleist: «Oben

Die Landschaft

wird nur noch

als Bild

wahrgenommen.

am Rand des Felsenhanges ist ein zierlicher
Pavillon, dort sitzt er und wirft seine Seele

in die glänzend - heilig - stille Aussicht
hinunter. Er wäre jetzt erstaunt, wenn er
sich wohl fühlen würde.»

Zwischen die visuelle Wahrnehmung
der Landschaft und ihre sprachliche
Umsetzung schiebt sich ein sich im Laufe des

Textes ständig vergrösserndes Gefühl der

Entfremdung. Die Landschaft wird nur
noch als Bild wahrgenommen. Die
Übersetzungen dieser Stelle ins Französische
und Spanische machen auf die angedeutete

Schwierigkeit der Bildproblematik
und die damit verbundene Entfremdung
Kleists von der Natur aufmerksam. John
E. Jackson übersetzt: «... et jette son âme
dans la vue étincelante, sainte et
silencieuse». Juan J. del Solar übersetzt: «...y
lanza su alma bacia el panorama esplén-
dido, sagrado, silencioso que se abre a sus

pies». Jackson und del Solar heben den
visuellen Aspekt dieser «Aussicht» hervor.
Mit dem «panorama sagrado» wird aber
eine Zweideutigkeit von «Rundblick in
eine Landschaft» und «Abbild dieses

Rundblickes» geschaffen, die durch
Jacksons «vue sainte» noch in einen
für den Menschen unzugänglichen
Bereich transzendiert wird. Indem Kleist
seine Seele in diese «vue sainte» wirft,
wird die Distanz zwischen Subjekt und
Objekt der Wahrnehmung sichtbar, aus
der heraus wiederum die Fremdheitserfahrung

entsteht.

Die Übersetzung beeinflusst
die Rezeption

Während der Lausanner Veranstaltung
wurden ausgewählte Übersetzungspassagen

untereinander mit Walsers Ausgangstext

verglichen. Dabei zeigt sich, dass jene
Stellen des Werks, die der Überserzung
besonderen Widerstand entgegensetzen,
ihm in besonderem Masse eigen sind. In
erster Linie gehören dazu Walsers

Relativierungen und Präzisierungen, die, darauf
hatte Bernard Echte hingewiesen, gerade
in den Mikrogrammen so zahlreich sind,
oder auch die Affirmationen, die Walser
selbst wieder durch ein gegenteiliges
Adjektiv zurücknimmt und neutralisiert.
Genannt seien hier Formulierungen wie
«Rücksichtsvolle Rücksichtslosigkeit, zarte
Kühnheit, leidende Lustigkeit» (aus dem

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



KULTUR ROBERT WALSER

Roman «Der Räuber»). Kopfzerbrechen
bereiten den Übersetzern auch typisch
Walsersche Komposita wie «der

Vorwurfsaussprecher» («Der Räuber») oder
Neologismen. Diese Schwierigkeiten beeinflussen

in erheblichem Masse die Rezeption
Walsers in anderen Ländern. So bemerkte
die italienische Übersetzerin Anna Fattori,

dass der schelmische Walser, der
Walser des «Ironisch-Verspielten», des

«Grotesken», des «Ab- und Hintergründigen»,

der späte Walser der Kurzprosa, Lyrik

und Mikrogramme in Italien seine
Übersetzer noch nicht gefunden habe.
Immerhin hätten Übersetzungen wie die der
«Rose» deutlich gemacht, dass zum
Beispiel die Walsersche Ironie im
Italienischen analog wiedergegeben werden
könne.

Der französische Übersetzer Jean Lau-

nay und die Pariser Walser-Biographin
Catherine Sauvât begründeten die wachsende

Attraktivität von Walsers Romanen
mit dessen Begabung, «szenisch» zu
schreiben, d. h. ans Auge zu appellieren.
Launays «Übersetzung» der «Geschwister
Tanner» in das Medium des Films, der in
Lausanne gezeigt wurde, belegte die
Bedeutung der visuellen Wahrnehmung als

Konstituente Walserschen Schreibens. Mit

dem Fatum der Unübersetzbarkeit Walsers,

das von der Walser-Kritik in Polen in
die Welt gesetzt wurde, haben sich die
Übersetzer in diesem Land auseinanderzusetzen.

Die polnische Walser-Übersetzerin

Malgorzata Lukasiewicz macht für diese

Situation den Biographismus mitverantwortlich,

mit dem Walsers-Werk von der
Kritik in ihrem Lande erläutert werde.
Dies führe zur Apostrophierung der Person

Walsers als Kuriosität, die dann leicht
in Walsers Sprachführung wiedergefunden
werden könne. Dass gerade das Aufheben
des Fremd-bleibens Walsers den Übersetzern

nicht Ziel sein dürfe, sondern dass

der Sinn des Übersetzens gerade auch in der

Bestätigung der Fremdheit zu suchen ist,
machte Malgorzata Lukasiewicz mit einer
Parabel deutlich, die das Schicksal des

Übersetzers umschreibt; es ist die des

Juden, der jeden Abend in eine Schmiede

kommt, sich glühende Kohle nimmt, eine
Pfeife anzündet, eine Weile still da sitzt und
dann wieder weggeht. Vom Schmied einmal
erbost befragt, was ihm denn einfalle, wer
er denn sei, antwortet der alte Mann:

«Was heisst, wer ich bin? Ich bin ja der
alte Jude, der jeden Abend kommt, sich die
Pfeife anzündet, eine Weile dasitzt und
dann weveeht.»

00 Michael Wirth

SPLITTER

¦ Jung zu sein gehört nun eben einmal zu meinen

Begabtheiten... ¦

Robert Walser an Frieda Mermet. im Herbst 1925

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 47



KULTUR

Rudolf Käser.

geb. 1953. studierte

Germanistik. Philosophie

und Medizin-

geschichte an den

Universitäten Bern.

München. Lausanne und

Cornell (USA). Er

untenchtet zur Zeit als

professeur associé für

neuere deutsche Literatur

an der Universität

Poitiers (Frankreich)
und als Lehrbeauftragter
für Deutschschweizer

Literatur in Neuchâtel.

Zeitweise unterstützt

vom Schweizerischen

Nationalfonds arbeitet

er an einer Studie zur

literarischen Darstellung

der Beziehung von

Arzt und Patient.

Wie ganz muss Gesundheit sein,
wie gesund ist ganzheit?
Randbemerkungen zu Hans Georg Gadamer: «Über die Verborgenheit

der Gesundheit»

Hans Georg Gadamer, mit seinem Hauptwerk «Wahrheit
und Methode» (1960) der Neubegründer der

Hermeneutik, ein hervorragender Lehrer und würdiger
Doyen der Philosophen, hat sich wiederholt zu Fragen
der Heilkunst geäussert. Einschlägige Reden und
Aufsätze, zwischen 1965 und 1991 entstanden, liegen

nun in einem Sammelband vor.

We

Hans Georg Gadamer.

• Über die Verborgenheit
der Gesundheit',
Suhrkamp Verlag.
Frankfurt am Main.

1993.

'enn Hans Georg Gadamer

als Laie über Gesundheit und Krankheit,

Arzt und Patient nachdenkt, tut er es

im Vertrauen darauf, die Sprache sei «eine

Sedimentation von Erfahrung und Weisheit,
die schon in den Worten zu uns spricht».
Wenn wir von Medizin reden, brauchen
wir Wörter wie «Praxis», «Therapie»,
«behandeln», «wiederherstellen», «beherrschen».

Wir brauchen sie oft gedankenlos,
als Selbstverständlichkeiten, ohne darauf
zu achten, welche orientierende Kraft sie

entbergen, wenn man sie auszulegen
versteht, angeben kann, woher sie kommen,
wie sie zueinander stehen, wie ihre Bedeutung

sich gewandelt hat. Genau damit
beginnen Gadamers Gedankengänge immer
wieder; denn «was alle im Grunde denken,
ist in der Sprache sozusagen abgelagert und
zum Begreifen greifbar».

Als Leitmotiv Gadamers erscheint der
Versuch, Klarheit zu schaffen über das

Verhältnis von Theorie und Praxis. Damit
wird ein zentrales Thema der Hermeneutik

angeschnitten, nämlich das Problem
der «Applikation», der Anwendung
allgemeinen Wissens auf den einzelnen Fall.
Nun hat sich dieses Verhältnis im Laufe
der Geschichte unserer Zivilisation
bekanntlich mindestens zweimal grundlegend

gewandelt:
« Während das mathematische Wissen der

ägyptischen Geometer oder der babylonischen

Sternkundigen selbst überhaupt nichts
anderes als ein Wissensschatz war, der sich

aus der Praxis und für die Praxis angesammelt

hatte, verwandelten die Griechen dies

Können und Wissen in ein Wissen aus
Gründen und damit in ein beweisbares Wissen,

dessen man sich um seiner selbst willen,

sozusagen aus einer ursprünglichen
Weltneugier, zu erfreuen wusste. Damit traten

erstmals Wissenschaft und ihre Anwendung,

Theorie und Praxis, auseinander.
Was Galilei entwarf, etwa die Idee des freien
Falls, war in der Tat kein Gegenstand der

Erfahrung. Das Vakuum existierte nicht in
der Natur. Aber was er gerade durch diese

Abstraktion erkannte, waren Gesetzmässigkeiten

innerhalb des Geflechts von
Kausalbeziehungen, die in der konkreten Erfahrung

unentwirrbar ineinandergeschlungen
sind. Indem der Geist die einzelnen
Beziehungen isoliert und damit ihren genauen
Anteil messend und wägend feststellt, legt er
die Möglichkeiten offen, willentlich Faktoren

kausaler Art einzuführen. Die
Wissenschaft (ist also) ein auf Machenkönnen

gerichtetes Wissen (geworden, das nun) eine
wissende Beherrschung der Natur, d. h.

Technik, ermöglicht und gerade nicht Praxis
ist.

Vor diesem historischen und systematischen

Hintergrund fragt Gadamer nun
nach dem Status der Medizin, die ja ihr
Wesen, wie das Wort besagt, in einer «Praxis»

treibt. «Die Wissenschaft ist wesenhaft
unabgeschlossen — die Praxis verlangt
Entscheidungen im Augenblick.» Dies eine erste

Bestimmung. Weiter bedeutet «Praxis

nicht nur Machen dessen, was man alles
machen kann. Praxis ist stets auch Wahl und
Entscheidung zwischen Möglichkeiten».
Dies unterscheidet Praxis von Technik.

48 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



KULTUR GESUNDHEIT

Zwar kann man durchaus sagen, die Medizin

habe im Laufe ihrer mit den modernen
Wissenschaften einhergehenden Entwicklung

gelernt, Krankheiten zu «beherrschen».

Ziel der medizinischen Praxis -
inklusive all ihrer wissenschaftlichen und
technischen Aspekte - bleibt allerdings
das «Wiederherstellen» von «Gesundheit».
Die Gesundheit selber wird dabei nicht
zum Objekt der Medizin. Man kann nicht
sagen, die Medizin habe die Gesundheit
«gemacht», wie man etwa sagen kann, der
Techniker habe eine Brücke, ein Künstler
habe ein Kunstwerk «gemacht». Also auch

von Kunst ist die medizinische Praxis zu
unterscheiden, denn sie stellt kein Werk
her. In dieser Sprechweise bleibt die Medizin

auch heute noch, wenn sie Patienten
und Krankheiten «behandelt», bezogen
auf etwas, das sie nicht selbst herstellt,
deren Subjekt sie nicht ist.

Gesundheit als natürliches
Gleichgewicht

Aus diesem Verwiesensein der Medizin auf
die Gesundheit zieht Gadamer nun den
Schluss, «dass die Situation der Heilkunst
aufeine unaufhebbare Weise an die

Voraussetzungen des antiken Naturbegriffs gebunden

bleibt». Zurückgreifend auf Gedanken
Piatons versucht er plausibel zu machen,
Gesundheit sei als natürliches Gleichgewicht

zu denken, dieses wiederum als

harmonische Ganzheit:
«Die Erinnerung, die mich beim

Nachdenken über solche Dinge seit langem leitet,
ist eine berühmte Stelle in Piatons Phaidros.
Da ist davon die Rede, dass, wie berühmte
Arzte der Griechen gesagt hatten, die
Behandlung des Leibes durch den Arzt nicht
möglich sei ohne die Behandlung der Seele,

ja, auch nicht möglich sei ohne das Wissen

um das ganze Sein. Das ganze Sein heisst

aufgriechisch: hole ousia. Wer dies Wort als

griechisches versteht, der hört in dem
Ausdruck <das ganze Sein> <das heile Sein> mit.
Das Ganzsein des Ganzen und das Heilsein,
die Gesundheit des Heilen, scheinen aufs

engste verknüpft.»
Gadamer bietet das ganze Wissen seines

Faches und die Eleganz seiner rhetorischen

Meisterschaft auf, um uns zu dieser

Auffassung zu bekehren. Manchmal gibt
man ihm einfach recht, etwa wenn er

folgert: «Wenn man Gesundheit in Wahrheit

Auch von Kunst

ist die

medizinische

Praxis zu

unterscheiden,

denn sie stellt
kein Werk her.

nicht messen kann, so eben deswegen, weil
sie ein Zustand der inneren Angemessenheit
und der Übereinstimmung mit sich selbst

ist, die man nicht durch eine andere
Kontrolle überbieten kann.» Dann wieder fühlt
man sich eher geblendet vom Pathos seiner

rhetorischen Flamme:
«Es liegt ganz unzweifelhaft in der

Lebendigkeit unserer Natur, dass sie Bewusstheit

sich von sich selbst zurückhält, so dass

Gesundheit sich verbirgt. Trotz aller
Verborgenheit kommt sie aber in einer Art
Wohlgefühl zutage, und mehr noch darin,
dass wir vor lauter Wohlgefühl
unternehmungsfreudig, erkenntnisoffen und
selbstvergessen sind und selbst die Strapazen und
Anstrengungen kaum spüren — das ist
Gesundheit. »

Gut gebrüllt, Löwe, aber was sagen die
Kranken dazu, denen es gar nicht wohl ist
und die doch durchaus erkenntnisoffen
sein können, wie bedeutende Werke kranker

Künstler und Philosophen belegen,
z. B. dasjenige Nietzsches, der seinen

multiplen Krankheiten und teilweisen

Genesungen ausdrücklich und glaubwürdig
wesentliche Einsichten seiner Philosophie
verdankt? Spätestens an dieser Stelle melden

sich also Bedenken. Sie betreffen
einige Implikationen des platonisch-gada-
merschen Gesundheitsbegriffs, mehr noch

hängen sie mit dem Eindruck zusammen,
dass wichtige Phänomene der gegenwärtigen

medizinischen Situation in dessen

Horizont nicht adäquat expliziert werden
können. Nicht zur Gemeinde der Gläubigen

gehörig, wohne ich also den herme-
neutischen Mysterien der verborgenen
Gesundheit nur am Rande bei und
entdecke dort Dinge, die wohl nicht im
Zentrum der Feier stehen, für Randständige
jedoch durchaus störend sind.

Die Zweideutigkeit medizinischer
Resultate

Gadamer behauptet zum Beispiel: «Es soll

ja kein Gebilde entstehen, das künstlich ist.
Was aus der ärztlichen Kunst hervorgehen
soll, ist die Gesundheit, d. h. das Natürliche
selbst.» Das greift nun der heutigen
medizinischen Situation gegenüber eindeutig
zu kurz. Viele, die früher rasch gestorben
wären, leben heute weiter durch Prothesen
im weitesten Sinn des Wortes, dank
medizinischer Supplemente der defizienten Ge-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 49



KULTUR GESUNDHEIT

sundheit und natürlichen Ganzheit. Oft
verlangen diese Artefakte eine radikale
Umgestaltung, d. h. aber auch Denaturierung

der Lebensführung. Diese Menschen
sind mehr oder weniger gesund, fühlen
sich mehr oder weniger wohl, aber sicher
nicht im Sinne der natürlichen Gesundheit

und natürlichen Ganzheit der
Griechen. Was für viele Individuen gilt, gilt in
noch radikalerem Ausmass für weitreichende

kulturelle Folgen der Medizin.
Bereits die Anzahl der heute lebenden
Menschen ist in diesem Sinne ein Produkt
der Medizin. Dasselbe gilt z. B. für die
Altersstruktur der Bevölkerung unserer
nordwestlichen Zivilisationen. Diese
Sachverhalte, um die wir heute in unserer
ethischen wie politischen Lebensführung
nicht mehr hinwegsehen können, sind
zweideutige Resultate von Natur und
Naturbeherrschung, für die weder der Begriff
der natürlichen Ganzheit noch der des

Werks zutrifft. Auch mit dem Begriff der

«Nebenwirkung» ist ihnen nicht
beizukommen, sie sind ja längst zum
Hauptproblem geworden, das wir mit unserer
Medizin haben, obschon diese Phänomene
noch allzuoft an den Rand des Bewusstseins

gedrängt werden, weil es so schmerzhaft

ist, sich ihnen zu stellen. Wollten wir
diese komplexen Verhältnisse, in denen
sich Natur und Arrefakt untrennbar
ineinandergeschoben, verfugt und gegenseitig
kontaminiert haben, mit Hilfe naturalisierender

Ganzheitsvorstellungen in der Tat
vereinfachen, kämen wir zu Lösungen, die
ich mir nicht anders als brutal und gewalttätig

vorstellen kann.
Wie redet Gadamer, der die Verborgenheit

der Gesundheit preist, denn von
Kranken, die aufgrund des medizinischen
Könnens überleben, aber nicht die
Chance haben, in die reine, artefaktfreie
Gesundheit der Griechen zurückzukehren?

Die Welt der Geisteskranken wird
z. B. beiläufig als «für den Laien unheimliches

und völlig unbetretbares Ausland»
bezeichnet, «Sinnteilnahme an einem
Gestörten» als «gefährlich». Das lässt doch
aufhorchen. Kein einziger Text eines
Geisteskranken wird zitiert, Gadamer weiss

von ihnen nur durch die Vermittlung der
Ärzte, mit denen er befreundet ist und
offenbar gerne spricht. Mit Ausnahme
einer Zeile des späten Rilke fehlen
Selbstaussagen Leidender über ihre Krankheit-

Diesen Versuchen

gegenüber, ein

Gleichgewicht im

Zustande der

Gebrechlichkeit

zu finden, könnte

die Rede von der

natürlichen

Harmonie und

Gesundheit einer

«hole ousia»

leicht als

Zynismus

erscheinen.

serfahrung ganz und gar. Kein AIDS-Pa-
tient, kein Krebskranker, kein Diabetiker,
kein Asthmatiker, kein Paraplegiker, kein
Hirntraumatiker kommt zu Wort,
niemand, der leben lernen musste mit der
Krankheit und dies nur konnte mit Hilfe
der modernen Medizin und ihrer
Prothesen. Diesen Versuchen gegenüber, ein

Gleichgewichr im Zustande der Gebrechlichkeit

zu finden, könnte die Rede von
der natürlichen Harmonie und Gesundheit

einer «hole ousia» leicht als Zynismus
erscheinen, vor allem wegen der
unausgesprochenen ästhetischen Implikationen,
die Gadamer nie diskutiert und also auch
nie ausdrücklich zurückweist.

Es gibt in dem ganzen mehr als

zweihundert Seiten starken Buch nur ungefähr
ein halbes Dutzend Stellen, wo von
chronischer Krankheit die Rede ist. Auffallend
ist, dass Gadamer das Problem erst in den

späteren Arbeiten erwähnt, und auffallend
ist die zögernde Verlegenheit, mit der es

geschieht.

Und «die Kunst des Leidens?»

«Schreckliche Probleme lasten aufdem Arzt,
besonders bei der sogenannten Sterbensleitung»

heisst es fast am Ende des Buches.

Sterbensleitung! Der Arzt bleibt also bei
Gadamer leitende Autorität bis zuletzt
und darüber hinaus. Wenn man das

Problem so angeht, bleibt es in der Tat
schrecklich und unlösbar. 1986 wird
erstmals zögernd gefragt: «Leben mit der
Krankheit, chronische Krankheit - und
auch diese (letzte, gemeint ist Rilkes
Blutkrebs, R. K.) noch — soll man annehmen
lernen, so wahr es um Leib und Leben

geht?» 1987 dann, bejahend, aber auch
überrascht, als wäre es die jüngste
Botschaft: «Die Krankheit annehmen lernen —

vielleicht ist das eine der grossen Veränderungen

in unserer Zivilisationswelt, die
durch die Fortschritte der Medizin herbeigeführt

wird und neue Aufgaben stellt.» Als
hätte es nicht eine jahrtausendealte
«Kunst des Leidens» gegeben, die den
Menschen lehrte, die Krankheit anzunehmen

und mit ihr umzugehen, und als wäre
diese Kunst nicht gerade durch die Medi-
kalisierung des Alltags zum Verschwinden

gebracht worden, wie Ivan Illich in
seinem Buch «Nemesis der Medizin» gezeigt
hat.

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



KULTUR OSTPOLITIK

1990 findet Gadamer zum Thema
chronischer Krankheit dann allerdings eine

Formulierung, die ich wiederum gerne
zitiere:

«So darfdurchaus behauptet werden, dass

man keine Person wirklich behandeln kann,
die sich selbst nur als <Fall> sieht, und dass

auch kein Arzt einem Menschen über schweres

oder leichteres Gebrechen, mit dem er
sich abfinden muss, hinweghelfen kann,
wenn er nur das routinemässige Können seines

Faches einsetzt. Dies enthält für
den Arzt die doppelte Verpflichtung, seine

hochspezialisierte Könnerschaft mit der

Partnerschaft in der Lebenswelt zu verbinden.

»

Könnerschaft und Partnerschaft: Wäre
daraus nicht auch ein Titel für das ganze
Buch abzuleiten gewesen? Er wäre
vielleicht weniger «schick» ausgefallen als der
aktuelle, doch auch weniger missverständlich

und weniger anfällig für Beifall aus
der falschen Ecke der «Neuen
Unbeschwertheit». Als Gegengewicht dazu sei

mir erlaubt, zum Schluss ein Zitat an den
Rand des gelesenen Textes zu schreiben, in
dem das Therapieverständnis eines grossen

Arztes zum Ausdruck kommt. Es

bezieht sich zwar auf eine seelische Krankheit,

dürfte aber für die Lebensführung in
einem Zeitalter der Gebrechlichkeit und
ihrer Supplemente verallgemeinerbar sein:

«Ich zweifle ja nicht», antwortet
Sigmund Freud einer am Sinn der Analyse
zweifelnden Patientin, «dass es dem Schicksale

leichter fallen müsste als mir, Ihr Leiden

zu beheben; aber Sie werden sich

überzeugen, dass viel damit gewonnen ist, wenn
es uns gelingt, Ihr hysterisches Elend in
gemeines Unglück zu verwandeln. Gegen das

letztere werden Sie sich mit einem wiedergenesenen

Seelenleben besser zu Wehr setzen
können.» (Studien über Hysterie, Studienausgabe

Bd. 10, S. 97.)
Formulieren diese Sätze das Ziel

ärztlichen Tuns nicht bescheidener, realistischer

und auch partnerschaftlicher als
jedes Lob der verborgenen Gesundheit?

Rudolf Käser

Ralf Altenhof.

geboren 1964. studierte
von 1985 bis 1990

Politikwissenschaft
und Soziologie an der

Universität Trier. Er

schreibt für zahlreiche

wissenschaftliche und

publizistische
Zeitschriften. Tages- und

Wochenzeitungen sowie

Rundfunktanstalten:

Altstipendiat der

Friedrich-Naumann-

Stiftung; Ralf Altenhof

lehrt Politikwissenschaft

an der Technischen

Universität

Chemnitz-Zwickau.

Pro und contra Ostpolitik

Timothy Garton Ashs Studie «Im Namen Europas,
Deutschland und der geteilte Kontinent» gilt nicht
mehr, wie noch in seinem Buch «Ein Jahrhundert
wird abgewählt», den Ereignissen in den osteuropäischen
Staaten, sondern dem Westen, speziell der Ostpolitik
der Bundesrepublik aufdiplomatischer Ebene.

/reffend bemerkt Garton
Ash in seinem so lesenswerten wie
voluminösen Band «Im Namen Europas,
Deutschland und der geteilte Kontinent»,
dass die Ostpolitik der Bundesrepublik
stets eine Funktion des umfassenderen

Ost-West-Gegensatzes gewesen sei. Damit
grenzt er sich implizit sowohl von jenen
Konservativen ab, die — heute! - behaupten,

eine Wiedervereinigung sei schon
früher möglich gewesen, als auch von den
linken Nationalneutralisten, die besonders

in den achtziger Jahren die These ver¬

traten, erst ein wiedervereintes, neutrales
Deutschland sichere den Frieden - und
damit beide die Bedeutung der
Bundesrepublik und der DDR im internationalen
Konzert der Mächte weit überschätzten.

Lob und Tadel liegen bei dem englischen

Publizisten und Historiker, der am
renommierten St. Antony's College in
Oxford lehrt, eng beieinander. Behutsam
abwägend, differenzierend fallen seine

Wertungen aus und sind deshalb um so

beachtenswerter. «Mit ihrer <Verflechtungs>-

Strategie, ihrem Helsinki der menschlichen

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 51



KULTUR OSTPOLITIK

Kontakte, ihrer Politik der offenen Tür für
Besucher aus dem Osten, hat die
Bundesrepublik mehr als jeder andere westliche
Staat getan», anerkennt Garton Ash, um
den Menschen im Osten Europas die
Attraktivität des Westens nahezubringen.
«In diesem Sinne leistete die Bundesrepublik
einen grossen, indirekten Beitrag zu den

gesellschaftlichen und psychologischen
Vorbedingungen für die Revolution von 1989.
Der direkte Beitrag der Ostpolitik war
jedoch sehr viel geringer und auch

zwiespältiger», schränkt er jedoch ein. So lautete

ein Grundprinzip der deutschen
Osteuropapolitik, Wandel könnte nur durch
Verhandlungen mit den kommunistischen
Führungen erreicht werden — und auf
diese Ebene beschränkten sich dann auch

weitgehend die Kontakte, moniert der
Historiker. Die Deutschen hätten nicht
hinreichend zwischen Staat und Gesellschaft
differenziert. Eine Schwachstelle sei die
fast völlige Ignorierung der Oppositionsgruppen

in den osteuropäischen Ländern

gewesen. Dies sei sowohl moralisch
fragwürdig als auch politisch kurzsichtig
gewesen. «Der realistische Blick auf die
Macht der Mächtigen übersah die Macht
der Machtlosen», fasst Garton Ash zusammen.

Zustimmung erfährt dagegen die
Politik gegenüber der Sowjetunion, zu der

man gute Beziehungen herstellen konnte,
ohne das Vertrauen der USA zu verlieren.

Liberalisierung durch Stabilisierung

Die D-Mark und die Anerkennung der
DDR charakterisierten die Deutschlandpolitik

der Bundesrepublik, schreibt der
Autor. Eine Stabilisierung des zweiten
deutschen Staates sei als Mittel zu dessen

Liberalisierung angesehen worden. Mit
den Jahren habe sich das Mittel jedoch
allmählich zum Zweck verselbständigt. «Anstatt

Liberalisierung durch Stabilisierung
fand in der DDR Stabilisierung ohne

Liberalisierung statt», lautet die zentrale Kritik
Garton Ashs. Doch zu dem Ergebnis, im
zweiten deutschen Staat habe es im Laufe
der Zeit keine Liberalisierung gegeben,
kann der Verfasser nur durch einen lapsus
intellectus kommen. Er vergleicht nämlich

die Situation im Honecker-Staat des

Jahres 1989 nicht mit dem Anfang der

siebziger Jahre in der DDR, wie es die
Redlichkeit gebieten würde, sondern mit

So lautete ein

Grundprinzip der

deutschen

Osteuropapolitik,

Wandel könnte

nur durch

Verhandlungen

mit den

kommunistischen

Führungen

erreicht werden.

der Lage in den übrigen osteuropäischen
Staaten (Polen und Ungarn), in denen die

Entwicklung schon fortgeschritten war. In
der Tat war die DDR 1989 zwar noch
immer eine Diktatur, aber längst eine
andere als zu Beginn der neuen Ostpolitik.
Familienzusammenführungen, der Kontakt
zwischen den Menschen im Osten und
Westen Deutschlands, Reiseerleichterungen,

das war der Preis, den die DDR für
ihre internationale Anerkennung zu zahlen
hatte. Und all dies liess den zweiten
deutschen Staat nicht unverändert, so dass er
Ende der achziger Jahre - horribile dictu -
«liberaler» war als zwanzig Jahre zuvor.

Stabilisierung und Liberalisierung hingen

in der DDR eng miteinander zusammen,

bedingten sich gegenseitig. Die
Stabilisierung des Honecker-Regimes war
sowohl Voraussetzung als auch Folge der

Liberalisierung, wobei Intentionen und

Wirkungen freilich häufig auseinanderklafften

- und zwar sowohl im Westen als

auch im Osten.
Zu Recht kritisiert der Verfasser Egon

Bahr, der heute so tut, als sei das eigentliche

Ziel der Ostpolitik der Umsturz der

DDR-Regierung gewesen - nur habe man
das aus taktischen Gründen nicht sagen
können. Dabei warnte Bahr noch im
September 1989, wenn die Bundesrepublik
versuchen würde, «den Menschen drüben
ihren Staat wegzunehmen, dann werden sie

dies mit Sicherheit nicht zulassen». Es

werde in der DDR nur Reformen geben,
wenn die SED-Führung die Gewähr habe,
dass ihr Staat auch weiterhin existiere.
Garton Ash liegt wohl richtig, wenn er
schreibt, «dass diese Aussage keine taktische

war, sondern auch auf einer genuinen und
substantiellen Fehleinschätzung des

Charakters des ostdeutschen Staates und der
Absichten seiner Untertanen beruhte».

Die Deutschlandpolitik, lautet die
treffende Erklärung Garton Ashs, sei voll von
Paradoxien gewesen. «Hatte die ständige
Bestätigung Honeckers nicht gerade deshalb

noch mehr zu seinem überheblichen Fehlurteil

beigetragen, weil die westdeutschen

Politiker grösstenteils auch wirklich glaubten,
was sie sagten? ...So gesehen war Honecker
nicht einfach nur das Opfer seiner eigenen
Illusionen. Er war auch das Opfer der
Illusionen aufseiten der Bonner Politiker.» Das
Paradoxe der deutsch-deutschen
Beziehungen - «Akzeptanz des Status quo, um

52 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



KULTUR OSTPOLITIK

diesen zu überwinden; Stärkung des Regimes,

um dessen Griffzu lockern; Nichtein-
forderung der deutschen Einheit als einziges
Mittel, diese zu erreichen» - offenbarte sich
hier. Dieser Salto Mortale konnte aber nur
deshalb gelingen, so der Autor, weil sich
die Rahmenbedingungen wandelten, vor
allem dank der Veränderungen in der
sowjetischen Politik.

Antiamerikanismus und DDR-Kritik

Die Positionen der Politiker zur deutschen
Einheit teilt der Verfasser - nicht ohne
Sinn für Wortspiele - in vier Kategorien
ein: «jene, die über die deutsche Einheit
nachdachten und sprachen; jene, die
darüber weder nachdachten noch sprachen; jene,
die, ohne nachzudenken, darüber sprachen;
und jene, die darüber nachdachten, ohne
darüber zu sprechen». In den achtziger Jahren

habe es viele Vertreter der zweiten,
hingegen wenige der ersten Kategorie
gegeben, während die Mehrzahl der
Angehörigen der politischen Klasse zu den
beiden letzten Kategorien zu rechnen sei.

Garton Ash ist im internen Archiv des

Politbüros auf interessante Äusserungen
führender Sozialdemokraten, aber auch

von Liberalen (Wolfgang Mischnick) und
Christdemokraten {Walther Leisler Kiep,
Lothar Späth) gestossen, deren Gespräche
mit Herbert Häber, Leiter der West-Abteilung

im ZK der SED, als zunehmend
locker beschrieben werden. Auffallend
seien besonders die antiamerikanischen
Äusserungen der bundesdeutschen
Gesprächspartner. So habe Holger Börner
gemeint, «der Unterschied zwischen Carter
und Reagan sei derselbe wie zwischen Pest

und Cholera». Dass Honecker diese

Bemerkung in den Akten deutlich markierte,
kann kaum verwundern. Zu Recht fordert
der Autor Skepsis und Vorsicht bei der

Interpretation solcher Unterlagen. Allerdings

macht es einen Unterschied, ob
jemand entsprechende Äusserungen von
DDR-Seite zur Kenntnis nahm oder sie

von ihm selbst stammten.
Egon Bahr - er firmiert als «Schreib-

tisch-Metternich» - war sich nicht zu
schade, wie Garton Ash anhand von
Materialien aus dem Zentralen Parteiarchiv der
SED belegt, Erich Honecker gar in den

Bundestagswahlkampf 1987 einzuspannen.

Es ging damals — wohl nur vorder-

Hans-Jochen

Vogel schreckte

- zum Entsetzen

des SED-Regimes

- nicht vor

Fragen nach dem

Grenzregime der

DDR zurück.

gründig - um das Problem von Tausenden
tamilischer Asylbewerber, die über Ost-
Berlin in die Bundesrepublik einreisten,
denn Bahr bat Honecker, «eine Regelung

zu erreichen... die auch im Hinblick auf
das Wahlergebnis vom 25. Januar 1987
günstig wäre». Da bekam der «Wandel
durch Annäherung» eine eigenartige
Bedeutung. «Dieses Motiv parteipolitischer
Spielereien über die deutsch-deutsche
Grenze hinweg», moniert Garton Ash,
«verbunden mit der Bereitschaft der
Sozialdemokraten zu weiten Zugeständnissen in
den deutsch-deutschen Beziehungen und
verziert mit reichlicher Schmeichelei, zieht
sich durch die Akten. »

Doch dieses Vergehens machten sich
nicht alle schuldig. So stellt Garton Ash
Volker Rühe als den «vielleicht freimütigsten

all dieser Besucher» vor. Und Hans-
Jochen Vogel schreckte — zum Entsetzen
des SED-Regimes - nicht vor Fragen nach
dem Grenzregime der DDR zurück. Allerdings

irritiert ein wenig, dass der Verfasser
sich vornehmlich auf die Sozialdemokraten

kapriziert. Über die Positionen von
Liberalen und Christdemokraten - auch
nicht immer ein Ruhmesblatt — hätte man

gerne mehr gelesen. Andererseits war bei
ihnen die Tendenz, zum Relativismus der

Systeme beizutragen, weniger stark. Es

war Günter Gaus (er sei in die DDR
«verliebt» gewesen), der in bezug auf das
Verhältnis der beiden deutschen Staaten gar
vom «Augsburger Religionsfrieden» sprach
— «was nahelegte, dass die Unterschiede
zwischen Kommunismus und freiheitlicher
Demokratie vergleichbar wären mit jenen
zwischen Protestantismus und Katholizismus».

Keine Vereinnahmung durch
rechts oder links

Trotz unterschiedlicher Rhetorik von
Sozialdemokraten und Konservativen,
konstatiert der Autor zu Recht, zeichnete sich
die praktische, konkrete Ostpolitik auch
nach dem Regierungswechsel von 1982
durch ein hohes Mass an Kontinuität aus.
Eine andere Frage ist, ob die Fortführung
der sozialliberalen Koalition gleichsam
eine aussenpolitische Konstanz bedeutet
hätte. Der Verfasser ist hier skeptisch,
schreibt er doch, «dass die Kontinuität der
deutschen Aussenpolitik im grossen und

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 53



KULTUR OSTPOLITIK

ganzen nur durch die Diskontinuität der

Innenpolitik gesichert wurde. In einem
tieferen Sinn hat Schmidt durch Verlieren

gewonnen».

Bei allem Lob für Garton Ashs
hochinteressante Studie wird die Lektüre
dennoch unnötig erschwert - zumindest die
des fast 200seitigen Anmerkungsapparates.

Auf diesen wird nämlich nicht durch
im Text hochgestellte, fortlaufende Zahlen

verwiesen. Nein, der Verlag (oder der
Autor?) kam auf die glorreiche Idee, es

einmal umgekehrt zu machen. So verweist
der Anmerkungsapparat durch die Seirenangabe

und das Zitieren des betreffenden
Satzteils auf den Text. Der Leser weiss also

nie, ob zu dem Satz, den er gerade gelesen
hat, eine Anmerkung vorhanden ist oder
nicht. Ständiges - überflüssiges! - Blättern

ist die Folge. Der Verlag sollte bei
einer Neuauflage des Buches zu der bisher
üblichen, einfachen und weltweit
anerkannten - wenn auch nicht umständlichen

- Verfahrensweise zurückkehren.
Eine Straffung hätte dem 850-Seiten-
Schinken gutgetan. Da der Autor ohnehin
keine Geschichte der Ostpolitik schreiben
wollte, wäre eine stärkere Konzentration
auf das Analytische wünschenswert gewesen.

Gleichwohl: Wer die etwas
langatmige Einführung überstanden hat, auf
den warret ein intellektuelles Feuerwerk.

Die ruhige, sachliche Art Garton Ashs
besticht. Er bezieht klar Position, ohne
sich von einer Seite vereinnahmen zu
lassen. Befragt nach seinem Motto, antwortete

er einmal: «Niemandem war er Untertan.»

Diese Unabhängigkeit zeigt sich in
seinen Urteilen. Das vorliegende Werk
kann weder von Konservativen oder Liberalen

noch von Sozialdemokraten
herangezogen werden, um zu behaupten: End-

Das vorliegende

Werk kann

weder von

Konservativen

oder Liberalen

noch von

Sozialdemokraten

herangezogen

werden, um zu

behaupten:

Endlich einmal

jemand, der uns

recht gibt.

Timothy Garton Ash:
Im Namen Europas.
Deutschland und der

geteilte Kontinent.
Carl Hanser Verlag.
München. Wien 1993.
856 Seiten.

lieh einmal jemand, der uns recht gibt.
Jeder bekommt sein Fett weg. Doch heisst
dies nicht, der Autor wolle es allen recht
machen. Vielmehr wird sein Bemühen um
Differenzierung deutlich - nicht nur bei
der Frage, wer denn für das Zustandekommen

der Einheit die grössten Verdienste
hat: «Christdemokraten zogen eine direkte
Linie von Konrad Adenauer über Helmut
Kohl bis hin zur Vereinigung. Sozialdemokraten

zeichneten einen grossen Bogen vom

Willy Brandt des Jahres 1970 zum Willy
Brandt des Jahres 1990. Freidemokraten

feierten den Triumph des Genscherismus.

Und alle ignorierten die unzähligen
Windungen und Wendungen des zurückgelegten
Weges.» So sitzt Timothy Garton Ash
bisweilen zwischen allen Stühlen. Und
vielleicht ist das ja der einzig mögliche Ort,
um Soll und Haben der Ostpolitik solide
bilanzieren zu können.

Es gefällt besonders, dass Garton Ash
den Gang der Ereignisse, der letztlich in
die Wiedervereinigung mündete, nicht
teleologisch beschreibt, als hätte es zwangsläufig

so kommen müssen. Rückwärtsgewandte

Prophétie ist seine Sache nicht. Da

profitiert er vom Blick des Aussenstehenden,

der durch den grösseren Abstand
manches klarer sieht. Timothy Garton Ash
hat eine hochkomplexe Studie vorgelegt,
die man zur Lektüre nur empfehlen kann.
Die Arbeit basiert u. a. auf Akten aus dem
Zentralen Parteiarchiv sowie auf Unterlagen

der Staatssicherheit. Garton Ash
konnte Korrespondenzen und persönliche
Aufzeichnungen wichtiger Zeitzeugen
auswerten. Und nicht zuletzt: Welcher
Autor kann schon darauf verweisen, für
sein Buch Willy Brandt, Hans-Dietrich
Genscher, Helmut Kohl und Erich
Honecker interviewt zu haben?

Ralf Altenhof

SPLITTER

Es gibt schlechtere Kombinationen als die von

Skepsis und Hoffnung.

Timothy Garton Ash. in: Im Namen Europas.

Deutschland und der geteilte Kontinent. S. 602

54 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4


	Kultur

