
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 4

Artikel: Gewalt in Geschichte und Gegenwart

Autor: Weder, Bruno H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER THEMA GEWALT

11 Nicht zuletzt darauf

haben Uwe Backes und

Eckhard Jesse in ihrer

magistralen Studie

• Politischer Extremismus

in der

Bundesrepublik Deutschland-

Berlin/Frankfurt
am Main 1993,

hingewiesen.

Ventilsitte für Frustrationen aller Art, und
unsere Lebenswelt hat sich auf solche
Formen des Widerspruchs einzustellen, ob
den Industriegesellschaften das nun gefällt
oder nicht".

Nun ist dieses Gesamtphänomen zwar
endemisch, aber die jeweiligen Ursachen
für Protest oder Gewalt, das Auf und Ab
der Kriminalität ohnedies, sind ebenso

andersgelagert, wie die jeweiligen Auslöser
dieser Störereignisse unvergleichbar sind.
Um nicht nur mit Gegengewalt zu reagieren

oder dem Protest weichen zu müssen,
wären derartige Entladungen durch
rechtzeitiges Gegenlenken, sozialpolitische
Elastizität oder wenigstens meinungsbildende

Diskurse zu steuern. Dabei sollte eine

Kriminalisierung aller möglichen
Protestphänomene ebenso vermieden werden wie
eine ratlose Betroffenheitsperspektive.
Beide Einstellungen sind gleichermassen
erkenntnishemmend. (Das zumindest lässt

sich der wichtigen Studie «Dialektik der

Ordnung», Hamburg 1992, von Zygmunt
Baumann entnehmen.)

Es handelt sich bei dem Gewaltthema
allemal um durchschaubare, wenngleich
schwierig zu beeinflussende Sozialfaktoren,

nicht jedoch um ideologische
Schablonen oder gar anthropologische
Prägungen, denen wir hilflos ausgeliefert
sind. „Sven Papcke

Bruno H. Weder,

geboren 1947 im

St.Galler Rheintal.

Studium der Germanistik,

Geschichte,
Musikwissenschaft und Latein

an der Universität
Zürich. Lizentiat 1972,
Promotion 1975.
Danach Publikationen über

Bieler, Brechbühl,

Honegger, Kauer, Rosen-

dorfer, Späth und Vogt

im Kritischen Lexikon

zur deutschsprachigen

Gegenwartsliteratur, Verlag

edition text + kritik
München. Monographie

• Herbert Rosendorfer -
sein erzählerisches

Werk- im Nymphenburger

Verlag München.

Dozent für Deutsch und

Geschichte am Real-

und Oberschullehrerseminar

des Kantons

Zürich.

Gewalt in Geschichte und Gegenwart

Dass Gewalt ein Phänomen unserer Zeit ist,
stimmt nicht. Die Blutspur zieht sich vielmehr
durch die Jahrtausende der Geschichte.

ira Deutschen Wörterbuch
der Brüder Grimm umfasst der Artikel
zum Stichwort «Gewalt» 92 Seiten. Der
Begriff ist eine Ableitung des Verbs «walten»

mit dem ursprünglichen Sinn «Kraft
haben, Macht haben, über etwas verfügen,
etwas beherrschen». Es handelt sich nicht
in jedem Fall um etwas nur Negatives, wie
es den Anschein macht. Ob das griechische

«oikodespotein» (gleich «dem Haushalt

vorstehen») negativ gefärbt ist, bleibe
dahingestellt.

Aus früheren Bibelübersetzungen, vorab
auf Gott bezogen, meistens mit dem Präfix

«all-» verbunden, d.h. allgewaltig oder

allmächtig, wird das lateinische «omnipo-
tens», das Alles-Können, abgeleitet. So

erstaunt es nicht, dass in althochdeutscher
Zeit die Verwendung im Sinne des
Machtmissbrauchs nicht gebräuchlich war. Dies
ändert sich in mittelhochdeutscher Zeit,
da der Begriff eine Bedeutungserweiterung

erfährt in Richtung «Gewalttat» und
«Unrecht». Dies dürfte mit der Verrohung

der Sitten zusammenhängen, die einesteils

von den Raubrittern ausging, andernteils
mit der Verflechtung in den Städten, wo
die Bürger die Verwaltung übernahmen.
Dazu kamen im Laufe der Streitereien
zwischen den Vertretern der kirchlichen
und der weltlichen Gerichtszuständigkeit
die zwei Hauptbegriffe «Kraftfülle», die

jeden Widerstand niederzwingt, und eine

Anwendung, die das Recht beugt,
wodurch sich die Bedeutungen «Zwang» und
«Unrecht» ergeben. Durch die Auffassung,
dass es Recht weltlichen und göttlichen
Ursprungs gebe, wird seit dem 11.
Jahrhundert (bereits durch Notker Teutonicus

von St. Gallen vorbereitet) der Aspekt der
Moral mit dem des Rechts vermengt.

Hier erfolgt die Teilung der Inhalte: Im
Sinne des Rechts wird der Begriff als

freundlich, d.h. positiv ausgelegt. Im
Sinne der Moral jedoch ist er nur noch als

«Unrecht» anzutreffen. Durch Luthers
Bibelübersetzung haben sich die
Bedeutungsdifferenzierungen in die neuhoch-

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



DOSSIER THEMA GEWALT

deutsche Zeit festgeschrieben und zunehmend

grössere Bedeutungserweiterungen
im negativen Sinne erfahren, während die

positive eher auf die bereits bekannten
beschränkt blieb.

Der aufkommende Merkantilismus,
d. h. das wirtschaftspolitische System
absolutistischer Staaten des 16.-18.
Jahrhunderts, das geprägt wurde durch
wirtschaftlichen Nationalismus, staatlichen

Dirigismus und das Streben nach Mehrung

des Geldzuflusses durch
Handelsbilanzüberschüsse, ermöglichte die
Übernahme der Bedeutungsdifferenzierung auf
die Geschäftssprache. Das Aufkommen
der Wörterbücher in dieser Zeit gibt Auf-
schluss über den Gebrauch des Begriffs im
Bedeutungsfeld des täglichen Lebens.
Zum ersten wird das Vermögen, etwas zu
tun, verstanden, wobei sich dieses Etwas
auf die Kräfte des Leibes, der Seele und
des Glücks bezieht. Zum zweiten ist es die

Bedeutung, dass sich jemand ein Recht
herausnimmt, jemand anderem etwas
befehlen und ihn zu etwas zwingen zu können.

Daraus hat sich die Redensart «etwas
steht in meiner Gewalt» abgeleitet. So
erklärt sich die Aufteilung in rechtmässig
und unrechtmässig.

Die Frage drängt sich auf, wieweit dies
in der Rechtsprechung Niederschlag
gefunden hat. Nach dem «Sachsenspiegel»,
einem im 13. Jahrhundert verfassten
Rechtsbuch, wird die sexuelle Verbindung
zwischen Jüdin und Christ oder zwischen
Christin und Jude mit dem Tod auf dem
Scheiterhaufen bestraft. «Ob ein cristen
man bi einer iudinne lit. Und ist daz ein
cristen man bi einer iudinne lit, oder ein
iude bi einem cristen wibe, die sint beidiu
des überhures schuldic, und man sol sie beidiu

über einander legen, und sol si verbrennen;

wan der man hat cristen gelouben
verlougent.» Wie das Beispiel zeigt, ist die

Wirkung eine wechselseitige: sowohl im
Umgang der Menschen untereinander als

auch im Beziehungsgeflecht Staat—Bürger
stecken Gewaltpotentiale.

Gewalt kann man bekommen oder sich
nehmen, wobei, wie die Auseinandersetzungen

im Zusammenhang mit dem Golfkrieg

gezeigt haben, das eine das andere
unterstützen kann. Wer bereits Macht hat,
kann sich Gewalt eher leisten, als wer sie

nicht oder mindestens zu wenig hat. Ist es

ein frommer Wunsch, wenn der deutsche

Je grösser der

Orientierungsrahmen

ist, desto

stärker verengt

sich das eigentliche

Weltbild.

Gelehrte Georg Henisch 1592 in bezug
auf den staatsrechtlichen Begriff formulierte:

«gewalt soll güetig sein. »?

Arten und Formen der Gewalt

Ein Streifzug durch die Geschichte hat
seinen Niederschlag in entsprechenden
Wortzusammensetzungen gefunden: In
religiös aktiven Zeiten häufen sich Teufelsund

Gottesgewalt, sie sind anstelle der
Römer- und somit der Göttergewalt getreten.

Während der Türkenbelagerungen in
Europa gab es die Türkengewalt. Die
weltliche Gewalt teilte sich auf in die
Hierarchie: kaiserliche, königliche und
Fürstengewalt, für die Gegenseite die
päpstliche, die bischöfliche. Sie wird in
die Belange des täglichen Lebens in
Gerichts- und Amtsgewalt aufgeteilt, die
Hausgewalt in eine elterliche und väterliche.

Die Naturgewalt findet zahlreiche
Differenzierungen in Zusammensetzungen

mit Wasser, Feuer, Sturm; ganz eng
verbunden mit Waffen-, Kriegs- und
Körpergewalt; übergreifend auf Liebes-, Rede-
und Augengewalt sowie Gewalt des

Glücks und der Umstände.

Was sagt die Statistik?

Durch die in letzter Zeit massierte Berichterstattung
über Gewalt in den elektronischen und Printmedien
ist der Eindruck entstanden, dass sich die Delikre
massiv erhöht hätten. Geht man von den polizeilichen

Erhebungen und den Verurteilungen durch die

Gerichte aus, so ergibt sich ein etwas differenzierteres
Bild: Laut Bundesamt für Statistik (Kriminalstatiscik
Nr. 11, Juli 1992) wurden 1949 wegen Gewaltdelikten

1207 Verurteilungen ausgesprochen, 1990 deren

1954. Unter Berücksichtigung des Bevölkerungszuwachses

beträgt der Anstieg im Verhältnis zu 100 000
Personen der altersgleichen Bevölkerung 9 Prozent.
Diese Zahlen können aber nichr darüber hinwegtäuschen,

dass die Bereitschaft, Gewalt anzuwenden,

zugenommen hat und dass die entsprechenden Methoden

um einiges brutaler geworden sind. Zudem muss

berücksichtigr werden, dass viele Formen der Gewalt

gar nicht zur Anzeige kommen können, weil das

Strafgesetzbuch die Taten (noch) nicht oder nur
teilweise erfasst.

Jede Zeit hat demnach ihren speziell
gefärbten Gewaltbegriff, der abhängig ist
von geschichtlichen und soziokulturellen
Umständen.

Bezüglich der Formen gilt es, zwei

grundsätzliche Unterscheidungen zu ma-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 21



DOSSIER THEMA GEWALT

chen: Zum einen kann sich Gewalt innerhalb

einer Gruppe abspielen oder gegen
jemanden selbst gerichtet sein, sie kann
sich zwischen Organisationen und Staaten

abspielen. Zum andern kann sie physischer

oder psychischer Natur sein. Dabei
spielt es an sich keine grosse Rolle, ob die

Gruppe aus Individuen besteht oder ob es

sich um ein Kollektiv handelt. Auf jeden
Fall ist die Anwendung von physischem
oder psychischem Zwang entweder ein
legitimes oder ein illegitimes Mittel zur
Begründung, zur Aufrechterhaltung oder zur
Zerstörung von Macht bzw.
Herrschaftsverhältnissen, wobei die Grenzen schwer

zu definieren sind, wie es sich im
Weltgeschehen täglich manifestiert.

Der Staat ist seit Max Weber definiert
als Inhaber des Monopols physischer
Gewaltsamkeit, das ihm die Verwirklichung
der inneren Freiheits-Rechts-Wohlfahrts-
ordnung sowie der äusseren Sicherheit des

Staates ermöglicht. Die Gewalt unterliegt
im Rechtsstaat rechtlichen Bindungen,
d.h. die entsprechenden Schaltstellen
können zur Verantwortung gezogen werden.

Dies soll durch die Gewaltenteilung
zwischen Legislative, Exekutive und
Judikative gewährleistet werden, die seit

Montesquieu als Charakteristikum
neuzeitlicher Rechtsstaaten gilt. Sobald der
Staat von bestimmten Kräften, seien dies
Herrschaftseliten oder Klassen, repräsentiert

wird, die ihn für ihre Interessen und
damit gegen diejenigen anderer, von der

politischen Willensbildung ausgeschlossener

Bevölkerungsgruppen benutzen,
entsteht das Problem des gesetzlichen Rechts
auf Widerstand, notfalls mit Gewalt,
verstanden als Gegengewalt, gegen die staatliche

Gewalt. Heute wird versucht, diese

Komponente immer mehr durch reflexive
Alternativen abzulösen, wie es sich in der

Friedensforschung zeigt; doch die
Machtlosigkeit kann, wie der Balkankrieg
verdeutlicht, offenkundig sein.

Gewalt als Aggression

Im gesellschaftlichen Sinn wird der

Gewaltbegriff oft unter dem Begriff Aggression

subsumiert. Bereits Sigmund Freud
hat in seiner 1923 erschienenen Schrift
«Das Ich und das Es» auf die Unterscheidung

der Lebenstriebe, umschrieben mit
dem Eros-Begriff, und der Todestriebe,

Gewalt

bedeutet, dass

sich jemand ein

Recht herausnimmt,

jemand

anderem etwas

befehlen und ihn

zu etwas zwingen

zu können.

umschrieben mit dem Thanatos-Begriff
Wert gelegt. In «Das Unbehagen in der
Kultur» formuliert er: «Es müsse ausser dem

Trieb, die lebende Substanz zu erhalten und
zu immer grösseren Einheiten zusammenzufassen,

einen andern, ihm gegensätzlichen,
geben, der diese Einheiten aufzulösen und
in den uranfänglichen anorganischen
Zustand zurückzuführen strebe. Also ausser
dem Eros einen Todestrieb.» Nach Freud ist
der Todestrieb gegen den Organismus
selbst gerichtet, daher ein selbstzerstörerischer

Trieb. Oder er ist nach aussen
gerichtet und tendiert in diesem Falle eher

dazu, andere zu zerstören als sich selbst.

Für die heutigen Forscher ist dies eine
Sicht, die eher dazu neigt, das Ganze

undurchsichtig zu machen, weil Freud sie als

biologische Gegebenheiten betrachtete.
Das hinderte Konrad Lorenz in seiner
Schrift «Das sogenannte Böse» keinesfalls,
die menschliche Aggressivität genau wie
Freud als einen Trieb zu betrachten, statt,
wie Erich Fromm meint, dass die
Menschen die Augen aufmachen müssten, um
zu erkennen, «dass die von uns selbst
verursachten sozialen, politischen und ökonomischen

Umstände schuld sind», dass ein

Hang zur Gewalt vorhanden ist. Fromm
zieht deshalb das Beispiel der tierischen

Aggression herbei, indem er den Tieren
eine ausserordentliche und bösartige De-
struktivität zuordnet, wenn das umwelt-
mässige und soziale Gleichgewicht
zerstört ist.

Er überträgt dies auf den Menschen in
viel weiterem Masse, weil der Mensch
entsprechende «Bedingungen wie die Überfüllung

geschaffen oder andere Aggression
erzeugende Konstellationen herbeigeführt hat,
die zum Normalzustand geworden sind,
anstatt im Laufe seiner Geschichte eine
Ausnahme zu bilden». Fromm sieht aber, dass

es Situationen gibt, die zu Aggressionen
führen, ohne dass eine entsprechende
Überfüllung da wäre.

Er meint, dass es dem Menschen vorbehalten

sei, Leben grundlos und nur um
der Zerstörung willen zu vernichten. Deshalb

unterscheidet er, vereinfacht gesagt,
zwei Arten: «die biologisch adaptive, dem

Leben dienende, gutartige Aggression oder

die biologisch nichtadaptive, bösartige
Aggression». Die erste ist darauf ausgerichtet,
eine Bedrohung zu beseitigen, indem sie

sie entweder vernichtet oder ihre Ursache

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4



DOSSIER THEMA GEWALT

beseitigt. Die zweite hingegen ist nicht
nur schädlich für denjenigen, der
angegriffen wird, sondern auch für den Angreifer.

Gutartige und bösartige Aggression

Gutartigen Aggressionen sind wir täglich
ausgesetzt, ob wir es wollen oder nicht, so
dass gruppendynamische Faktoren, wie sie

aus dem Alltag, aus dem persönlichen
Bereich bekannt sind, zum Spielen kommen.
Erwähnt sei die unbeabsichtigte Aggression.

Jemand wird verletzt, ohne dass dies

beabsichtigt ist. Oder die spielerische
Aggression, wie sie sich in den Sportarten
entwickeln kann. Sie ist eine Art
Geschicklichkeitsübung, die mutatis mutandis

auf geistige Belange verlagert werden
kann. Sie ist, im Gegensatz zur defensiven

Aggression, angriffig. Das defensive
Element besteht darin, dass Menschen
versuchen, auf die mögliche Bedrohung von
aussen hin wirksam zu werden. Die
Errechnung einer Gefahr, emotional oder
rational durchgeführt, ist eines det
Hauptanliegen der Politiker und Generäle.
Dieses Planspiel kann eintreten, auch

wenn keine unmittelbare Gefahr zu
eruieren ist; sie resultiert aus der Fähigkeit
des Menschen, etwas aus Vergangenem
abzuleiten und etwas Ähnliches analog
vorauszuberechnen. Dies kann der Phantasie

entspringen, muss demnach nicht
realitätsgebunden sein, wobei beim
Menschen — im Gegensatz zum Tier - eine

Verstärkung dadurch ermöglicht wird,
dass er sich nicht nur physisch um
Überlebensstrategien, sondern auch psychisch
um solche kümmern muss.

Der Orientierungsrahmen der einzelnen

Gruppe oder des Individuums, bzw.
die Identifikation mit einem solchen
tatsächlich existierenden oder illusionistischen

Bild, um nicht zu sagen Feindbild,
wird immer extensiver. Dies wird
erschwert durch die Tatsache, dass der
Mensch grundsätzlich dazu neigt, nicht
nur einen Orientierungsrahmen zu brauchen

- oder vorgibt zu brauchen -,
sondern auch Objekte beziehungsweise
Gewohnheiten als bestehende Werte
symbolisiert. So paradox es erscheint: Je

Vermutlich hält

sich der Narzissmus

heute mit

der persönlichen

und gesellschaftlichen

Destrukti-

vität die Waage.

grösser der Orientierungsrahmen ist, desto

stärker verengt sich das eigentliche
Weltbild, desto mehr reduziert sich der
Wertmassstab, desto eingeengter wird die
Privatsphäre. In umgekehrt proportionaler

Weise nimmt die Angst zu, alles zu
verlieren. Die defensive, d.h. die diese
scheinbaren Werte verteidigende Aggression

nimmt mindestens linear, wenn nicht

- wie bei der bösartigen Aggression - ex-
ponentionell zu. Triebgeber ist Angst,
meist die Angst, etwas zu verlieren; Reaktion

ist die Flucht. Möglichkeiten gibt es

laut Fromm viele: «Gebrauch von Drogen,
sexuelle Erregung, Schlaf oder die Gesellschaft

anderer. Eine der wirksamsten
Möglichkeiten, die Angst und Furcht loszuwerden,

ist, aggressiv zu werden.» Diese Form
richtet sich nicht nur gegen andere,
sondern auch gegen sich selbst: Bekannt ist
der Mythos von Narkissos, der alle

Aggressionen gegen sich selbst richtete, als er
sich selbst in seinem Spiegelbild erkannt
hatte. Er erschrak derart, dass er sich
ertränkte. Und sein Echo - dem Mythos
nach war die Dame Echo in ihn unsterblich

verliebt - verstärkt sich heute immer
mehr. Vermutlich hält sich der Narzissmus
heute mit der persönlichen und
gesellschaftlichen Destruktivität die Waage,
wodurch die Aggression verstärkt wird.
Dies wiederum füllt ein entsprechendes
Potential bei denjenigen Leuten, deren
Leben eben — wie es der Mehrheit der
Massenmenschen entspricht - langweilig
und an Inhalt leer ist, die nicht über die

nötige Kreativität verfügen, dem
entgegenzuwirken, indem sie etwas aufzufüllen
vermögen.

Hier setzt nach Fromm die bösartige
Aggression ein: «Der Mensch ist das einzige
Lebewesen, das sich in der Natur nicht zu
Hause fühlt, das sich aus dem Paradiese
vertrieben fühlen kann, das einzige Lebewesen,

für das die eigene Existenz ein Problem ist,
das es lösen muss und dem es nicht entrinnen

kann.» Und weiter: «Der existentielle

Widerspruch im Menschen führt zu einer
ständigen Störung seines inneren Gleichgewichts.»

Diese Störung scheint heute
Formen angenommen zu haben, die die Auf-
schaukelung der Aggressionspotientiale
nicht mehr zu stoppen vermag.

Bruno H. Weder

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 4 23


	Gewalt in Geschichte und Gegenwart

