
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 3

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


K U1. T U R

Klara Obermüller

ist Mitglied der Redaktion

der -Weltwoche'.
Dieser Beitrag ist die

überarbeitete

schriftliche Fassung

ihrer Begründung der

Auszeichnung von

François Bondy

anlässUch des

Festaktes im Zürcher

Stadthaus.

«AUS NÄCHSTER FERNE»

François Bondy erhält die Johann-Jakob-Bodmer-Medaille der Stadt Zürich

Am 28. Januar 1994 wurde der Schweizer Publizist
und Kritiker, François Bondy, Dr. h.c, mit der Johann-
Jakob-Bodmer-Medaille der Stadt Zürich ausgezeichnet.
Klara Obermüller, Präsidentin der Literaturkommission
der Stadt Zürich, drückt ihm, dem Europäer der ersten
Stunde, ihre Wertschätzung und ihren persönlichen
Dank aus. Die Redaktion der «Schweizer Monatshefte»,
der François Bondy von 1975 bis 1991 angehörte, nimmt
von der Auszeichnung mit dankbarer Freude Kenntnis.

eigentlich bedarf die
Vergabe der Johann-Jakob-Bodmer-Medaille
an den Publizisten François Bondy keiner
Begründung. Wenn einer sich um die
Literatur in dieser Stadt verdient gemacht hat,
so ist es François Bondy. Dass andere -
etwa die Mainzer Akademie für Sprache
und Wissenschaften oder die Darmstädter
Akademie für Sprache und Dichtung - mit
solcher Ehrung um Jahrzehnte
zuvorgekommen sind, spricht sowohl für das

Renommé des diesjährigen Preisträgers wie
für die notorische Kulturverspätung in
einem Lande, das auch dann noch gotisch
baute, als die übrige Welt längst in der
Renaissance oder gar im Barock angelangt
war.

Müsste ich mit einem Satz sagen, was
wir François Bondy aus zürcherischer
Sicht verdanken, so wäre es dieses: Er hat
uns gelehrt, den eigenen Standort nicht
für den Nabel der Welt zu halten. Das gilt
fürs Persönliche nicht weniger als fürs
Literarische.

Lange bevor wir von europäischer
Vereinigung zu träumen begannen, hat er uns
vorgelebt, was es heisst, von Geburt und
Bildung her ein Europäer zu sein. In
seinen Kritiken und literarischen Essays war
früh schon nachzulesen, dass es neben

einem Frisch und einem Dürrenmatt,
einem Peter Bichsel, einem Otto F. Walter
und einem Adolf Muschg auch einen Italo
Svevo, einen Bruno Schulz, einen Witold
Gombrowicz und einen Cesare Pavese

gab. Er hat sie uns nahegebracht, nie
gebieterisch, nie belehrend, sondern mit
dem Gestus dessen, der Vorschläge macht
und gleichzeitig zu verstehen gibt, dass er

selbst nur zu gut weiss, wie relativ, wie

zeitgebunden und wandelbar das eigene
Urteil ist. Es ist diese Haltung - sie wäre
mit Selbstironie wohl am treffendsten
umschrieben -, die dazu beigetragen hat, dass

man François Bondy auch dann nicht

gram sein konnte, wenn man sich als jüngere

Kollegin manchmal wie der
sprichwörtliche Hase gegenüber jenem Swinegel
vorkam, der immer schon dort stand, wo
man selbst gerade eben voller Begeisterung
angelangt war. Ein bisschen frustrierend
war es manchmal schon, dass es einem nie

gelingen wollte, ihm um eine winzige
Nasenlänge vorauszusein und ihm eine

Entdeckung zu präsentieren, die man soeben

glaubte gemacht zu haben. Immer hat er
lächelnd zu verstehen gegeben, dass das

Entdeckte so neu und so unbekannt nicht
sei. Aber eben, er hat es lächelnd getan,
im Wissen um die «augenblicksgebundene

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3 35



KULTUR SAI 1 RI

Macht des Kritikers», die, so hat er es selbst
einmal formuliert, «wie jede, auch relative
Macht, ihre schildernswerte Lächerlichkeit
hat». Das ist es, auf einen Nenner
gebracht, was uns François Bondy in all den
Jahren so liebenswert gemacht hat: dass er
selbst sich nie ernster nahm als unbedingt
nötig und in allem, was er sagte und
schrieb, nie ausser acht liess, dass der
Kritiker in seinen Augen «eine der komischen

traurigen Figuren aufder Bühne der Literatur»

ist. Denn, so Bondy: «Er lässt die
Schriftsteller Revue passieren, aber er ist es,

der vorüber geht.»
Es ist gewiss kein Zufall, dass sich diese

Definition des Kritikers in einem Band
mit literarischen Aufsätzen findet, dem
der Autor den Titel «Aus nächster Ferne»

gegeben hat. Genauer ist François Bondys
kritische Position nicht zu umschreiben
als mit eben diesem sprachlichen Paradoxon

der «nächsten Ferne», das liebende
Zugewandtheit mit ironischer Distan-
ziertheit so unauflöslich verbindet. Ich
denke, auf einen solchen Titel kann nur
einer kommen, der zuerst einmal sich
selbst mit freundlicher Ironie gegenüber¬

steht, bevor er, auf seinen Gegenstand
bezogen, sagen kann, dass er «in jedem
zeitgenössischen literarischen Werk von Rang
Humor finde und dort, wo er ganz fehlt,
nicht an die Grösse des betreffenden Werkes

glaube». Was Bondy damit meint, ist
einem Aufsatz über Italo Svevo zu
entnehmen, wo es im Hinblick auf dessen

Komik heisst, sie schaffe «dort Distanz, wo
die existentielle Enge am bedrängendsten
wird».

Die Vergabe der Johann-Jakob-Bodmer-
Medaille an François Bondy bedürfe
eigentlich keiner Begründung, habe ich
vorhin gesagt, und ich frage, ob diese

Behauptung ihrerseits noch einer Begründung

bedarf. Für die Weitläufigkeit
François Bondys liessen sich zur Not
vielleicht noch Parallelen finden. Mit der
Universalität seiner Bildung ist schon schwerer

zu konkurrieren. Mit seiner ebenso
leidenschaftlichen wie kritisch distanzierten

Hingabe an die Literatur, die zugleich
Ausdruck einer tiefen Menschlichkeit ist,
steht François Bondy zurzeit ziemlich
einmalig da. Weil uns dies so dringend not
tut, danken wir ihm dafür.

Klara Obermuller

Die Schweiz - Pionier der europäischen
Einigung

Die Westschweizerin Joëlle Kuntz hat eine
Satire aufden Umgang der Schweiz mit ihrer
«Kleinheit» geschrieben.

L/as literarische Ereignis
der letzten Monate in der Romandie heisst

«L'Agrandissement» und stammt aus der
Joëlle Kuntz. Feder von Joëlle Kuntz. Ein Kabarett, ein

L'Agrandissement. Lesevergnügen am Gebaren unserer politi¬
schen Klasse, wie es zurzeit wohl nur in
der Westschweiz inszeniert werden kann!
Joëlle Kuntz, Fernsehjournalistin und
stellvertretende Chefredaktorin des

«Nouveau-Quotidien», lässt in ihrem Erstling,
augenzwinkernd mit «divertimento» un-

divertimento
Bernard Campiche
Editeur. Yvonand.

1993.

tertitelt, die Vision einer neuen Eidgenossenschaft

Wirklichkeit werden, welche
den Prozess der Einigung Europas in
einem wahren Handstreich vorantreibt.

Das Vermächtnis der Schweiz

Während in Europa nach 1989 wieder
neue Länder und Grenzen entstehen,
leistet die Schweiz am 1. August 1991 einen

- unfreiwilligen - Beitrag zur Aufhebung

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3



KULTUR SATIRE

des «esprit de douane». Eine gegen den
Schwarzmarkt gerichtete Werbeaktion der
700-Jahr-Feier, die kostenlose Vergabe des

Schweizer Passes an alle am 1. August 1991
auif schweizerischem Territorium lebenden
Aiusländer, läuft aus dem Ruder und gerät
zur Realisierung jenes europäischen
Zusammenschlusses — in Kleinformat freilich

-, der am 6. Dezember 1992 abgelehnt
wird. Die Franche-Comté strebt eine
Freihandelszone mit der Schweiz an, 82
Prozent aller Vorarlberger erinnern sich ihres

von Wien 1919 nicht respektierten
Votums für ihre Zugehörigkeit zur Schweiz
und sehen im Erwerb des Schweizer Passes

due einmalige Chance, das Rad der
Geschichte zurückzudrehen und ihr Land in
diie Schweiz zu integrieren. Dem Charme
und der Durchsetzungskraft der Vorarlberger

Vertreterin, Clarissa von Schwitzer,
hat Jean Noël Bovet nichts entgegenzusetzen.

Ausgerechnet der Vizedirektor der
«Gruppe für die Bewahrung des Ansehens
der Schweiz im Ausland" verspricht zu

guter Letzt jedem die Aufnahme in die

Eidgenossenschaft, der sie begehrt und
beschwört diplomatische Konflikte
ungekannten Ausmasses herauf. Selbst

Uruguay strebt den Zusammenschluss mit
unserem Land an und begründet seinen
Schritt mit der Erleichterung gemeinsamer

Strategien gegen den Niedergang der
Fleischindustrie.

Angesichts der Ungeheuerlichkeit dieser

Entwicklung, die Bovet mit einem
lapidaren «J'avoue que ce n'est pas sot»
kommentiert, muss traditionelle helvetische
Standfestigkeit gezeigt werden: Dem
Bundesrat wächst die Sache über den Kopf -
er sieht keinen Handlungsbedarf. Doch
zum ersten Mal bremst er mit dieser
Einstellung nicht den Verlauf der Dinge,
sondern wird, malgré lui, zum Pionier eines

Europas mit weniger Grenzen. Die Viel-
Völker-Nation Schweiz exportiert endlich
das Vermächtnis, das ihre eigene Existenz
in sich birgt. Die Bundesversammlung
beschliesst die Vergrösserung der Eidgenossenschaft.

Joëlle Kuntz präsentiert in
einem guten Dutzend zwei- bis dreiseitiger
Kapitel Karikaturen der schweizerischen
Befindlichkeit nach dem 6. Dezember
1992. Nur wenige Monate, nachdem sich
die Schweiz nicht zu einem EWR-Beitritt
entschliessen konnte, lanciert die Autorin
die Offensive des Auslands. Der Bundesrat

Die Unvereinbarkeit

des

Neuen mit

700 Jahre lang

erprobten und

bewährten

Prinzipien - eine

schier

unerschöpfliche

Quelle

für Vergnügliches

zu den nicht

enden wollenden

Standortbestimmungen

der Schweiz.

macht gute Miene zum bösen Spiel. Der
Welt ist keine Mühe zu gross, schweizerisch

zu werden, und sie wird mit offenen
Armen empfangen: «C'était la preuve que
le pays se portait bien», lässt der Bundesrat
verlauten, «que sa richesse et sa stabilité

provoquaient l'envie générale. »

Eine «Gruppe für die Bewahrung des
Ansehens der Schweiz im Ausland»

Der Nullpunkt der «Vergrösserung» liegt
im Jubiläumsjahr 1991, in jener Aktion,
die als «opération 1" août» in die Annalen

eingehen wird. Der grosse, gestalterische
Wurf für die Feiern will sich nicht so recht
einstellen. In diversen Arbeitsgruppen
und Unterkommissionen wird schale Kost

geliefert: Die Vorbereitungen stehen im
Zeichen allgemeiner Morosität. Wie sollen

dem Präsidenten der Kommission,
welche die Highlights der 700-Jahr-Feier
vorbereitet, auch Ideen kommen, wenn,
wie er, mit Anspielung auf die soeben

überstandene Fichenaffaire, meint, eigentlich

zuerst das Vertrauen der Bevölkerung
in die staatlichen Institutionen wieder

hergestellt werden müsste. Angesichts
solchen Zögerns glaubt ein gewisser Jean

Noël Bovet, Vizedirektor der imaginären
«Gruppe für die Bewahrung des Ansehens
der Schweiz im Ausland» im Eidgenössischen

Departement für auswärtige
Angelegenheiten seine grosse Stunde gekommen.

Aufgrund seiner persönlichen Studie
des Pass-Schwarzmarktes schlägt er vor,
allen am 1. August 1991 auf schweizerischem

Territorium lebenden Ausländern
den Schweizer Pass auf Lebzeiten zu
geben. Kostenlos versteht sich. «La Suisse

donnerait l'image d'une nation universaliste,

ouverte aux déplacements, aux migrations

internationales», argumentiert Bovet

gegenüber dem Kommissionspräsidenten.
In der Geschichte zähle nur die Tat, mit
grossem T, und die grosse Geschichte lädt
sich der kleine Beamte nun auf den Buckel,
auf Gedeih und Verderb.

Denn eine aufgebrachte Rechte im Palais

Fédéral und ihre Presse bereiteten Bovets
Idee ein Spiessrutenlaufen, wie es die
Eidgenossenschaft in den 700 Jahren ihrer
Existenz noch nicht erlebt hat. Man fährt

grosse Geschütze auf. Eine von der Opposition

gesteuerte Geheimloge stellt Bovets

Wohnung auf den Kopf und lässt seine

SCHWEIZER MONATSHEFTE '4. JAHR HEFT 3 37



KULTUR S A T I R E

Liaison mit der Gattin eines hohen Beamten

im französischen Verteidigungsministeriums

auffliegen. Der Quai d'Orsay
protestiert. Doch Bovet und der Kanzler
halten auch im stärksten Sturm Kurs, und
die eiligst einberufene Bundesversammlung

stimmt schliesslich für die
Schweizer-Pass-Aktion. Die alte schweizerische
Konkordanz ist damit allerdings nicht
hergestellt, denn die innere Opposition
des Schweizer Volkes, die letzte Bastion
des sens civique, ruht nicht: Diensteifrige
Grenzbeamte weisen Vorarlberger, Valte-
liner und Franzosen aus der Franche-
Comté, die am Vorabend des 1. August in
die Schweiz einreisen wollen, mit der
Begründung zurück, sie kämen ja eben alle
aus derselben Region. Die diplomatischen
Beziehungen mit Wien, Rom und mit
Paris sind unerträglich belastet.

In Übereinstimmung mit der
Schweizer Geschichte

Beiden Seiten, Befürwortern und Gegnern
der Ausgabe des Schweizer Passes, dient ihr
Engagement gleichermassen der Mehrung
des Ansehens der Schweiz in der Welt.
Obwohl überzeugt von der Einzigartigkeit
ihres Vorhabens, achten die Initianten
pflichtbewusst auf deren Stimmigkeit mit
dem, was die Schweizer Geschichte an
Vorbildern bietet.

Die Unvereinbarkeit des Neuen mit 700
Jahre lang erprobten und bewährten
Prinzipien: im Vorfeld der EWR-Abstimmung
bis zur Ermüdung zitiert - für Joëlle
Kuntz eine schier unerschöpfliche Quelle
für Vergnügliches zu den nicht enden
wollenden Standortbestimmungen der
Schweiz, die an die Stelle von Strategien
der internationalen Öffnung treten. Dazu
gehört auch, dass es der Wiederholung der
bundesrätlichen Rede bedarf, die vor der
Abstimmung zum Völkerbundbeitritt der
Schweiz im Jahre 1920 gehalten wurde,
damit die Bundesversammlung Bovets
Husarenritt zustimmt.

Mokantes Spiel

Die satirische Überzeichnung der politischen

Auseinandersetzung um Bovets In-

Die Viel-Völker-

Nation Schweiz

exportiert
endlich das

Vermächtnis, das

seine eigene

Existenz in sich

birgt.

itiative gelingt Joëlle Kuntz in allen ihren
Schattierungen: den Landesverratsverdacht

der Rechten, den aus Furcht vor
immer neuen einzuberufenden
Bundesversammlungen um eine psychiatrische
Betreuung nachsuchenden Bundeskanzler,
die Angst des paternalistischen
Kommissionspräsidenten, sich zu weit vorgewagt
zu haben, die zu einem neuen
Internationalismus Anlass sehende Linke, die
Dienstbeflissenheit der Grenzbeamten,
die Opposition in der Bevölkerung, die zu
Hause bleibt und den Befürwortern die
Strasse überlässt (in anderen Ländern ist

es umgekehrt). Das Buch ist provozierend
in der Art, wie es die traditionelle
Eintracht der politischen Klasse aufbricht,
aber niemals persönlich verletzend. Joëlle
Kuntz verfügt, da besteht kein Zweifel,
über die rhetorischen Mittel, jener spritzigen

Frechheit im mokanten Spiel mit
Klischees, Urteilen und Vorurteilen
Ausdruck zu verleihen, welche ihren

Ursprung in der klassischen französischen

Persiflage hat, aber auch im französischen

Sprachraum kaum noch zu finden ist.
Dass hier und da allerdings auch einmal
die Routine der journalistischen Karikatur
durchbricht, kann sie offensichtlich nicht

ganz verhindern.
Dennoch: Mit feinen, ironischen

Nadelstichen markiert Joëlle Kuntz die Stellen,

an denen die scheinbar unverbrüchliche

helvetische Solidarität durch die

persönlichen Ambitionen ihrer Repräsentanten

in Frage gestellt wird. Ambitionen
freilich, die, und darin liegt im wesentlichen

die Komik des Buches, alle dem
Willen entspringen, Wächter schweizerischer

Tugenden zu sein und somit den
«désir congénital» in sich bergen «de ne

rien faire qui puisse changer quoi que ce soit
à l'ordre des choses». Aber die Ironie des

Schicksals will es, dass ausgerechnet die
helvetische «Inaction, érigée durant des

siècles en système et magnifiquement illustrée

par notre réussite» - so klingt es in den

Memoiren eines bald nach der Vergrösserung

zurücktretenden Bundesrates - der
Schweiz die erfolgreiche Handhabung
jenes Pioniergeistes gelingen lässt,
welchen die Westschweizer Bevölkerung von
ihr fordert.

Michael WiR'n

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3



KL'LTUR H ERAKLIT

Roger W. Müller Farcuell.

geboren 1961. studierte
Geschichte. Germanistik

und Psychologie an der

Universität Zürich.

Nach Assistenz an der

section d'allemand der

Universität Lausanne

promovierte er 1992 mit

einer Dissertation zur

metaphorischen Konstitution

der Tanzbewegung

bei Schiller. Kleist.
Heine und Nietzsche.

Mitarbeiter der

Zeitschrift fur allgemeine
und vergleichende
Literaturwissenschaft
•Colloquium Helveticum-.

Seit 1993 Stipendiat
des Schweizerischen

Nationalfonds. Arbeit an

Habilitationsschrift über

Gedächtnis und Rhetorik
bei Sigmund Freud und

Walter Benjamin.

Gegenwendigkeit

Paul Goods Aufsätze über «Heraklit in Kunst
und Philosophie» bringen neue Wendungen
in alte Widersprüche.

Wu'ider den Stachel locken
sie, gegen den pointierten Widerspruch,
die drei Aufsätze des Düsseldorfer
Philosophieprofessors Paul Good über «Heraklit

in Kunst und Philosophie». Dreimal
lässt er seinen Text in beispielhaften
Essays über informelle Malerei, Ernst Meisters

Lyrik und Nietzsches Philosophie
mit viel argumentativem Geschick den
Strom hinan zur Quelle des Heraklit
schwimmen. Schön wendig ist diese
wissenschaftliche Prosa und eine Augenweide
das Buch insgesamt, das 1993 im Aachener

Rimbaud-Verlag zu einer gediegenen
Form gefunden hat. Die vier Abbildungen
aus dem Werk des informellen Malers
Gerhard Hoehme sind dabei nicht allein
Thema des ersten Essays, sondern eine
Hymne auf das ewige Fliessen im Zeichen
Heraklits. Wasserzeichen sind sie und
zugleich Formel einer kalligraphischen
Fadenschrift, die sich in den Text hinein
verlängert. Paul Good ist es in seinen
Variationen über Malerei, Lyrik und Philosophie

gelungen, Anschauung und Analyse
so zu verbinden, dass die rätselhaften
Worte Heraklits seinen Kommentar zu
Ernst Meisters Gedichten ebenso
durchströmen wie seine kundige Lektüre einer
doch so tückischen Philosophie wie
derjenigen Friedrich Nietzsches.

Aber eben: gegen den Strich hat er sie
alle gelesen und sich mit Verve einem
Axiom logischen Denkens widersetzt,
das bereits Aristoteles als logischen
Schutzwall gegen den «dunklen» Heraklei-
tos von Ephesus aufgeworfen hat - es ist
hier Rede vom Satz des Widerspruchs. In
seiner «Metaphysik» hatte Aristoteles
gegen all jene, die paradoxale Ansichten von
der Art vertraten, dass etwa «das
Widereinanderstehende zusammenstimmend und aus
dem Unstimmigen die schönste Harmonie»
gedeihen könne (Heraklit, Fragment 8),
mit der Autorität des Systematikers
empfohlen, ganz entschieden das Eine als

gegeben vorauszusetzen, wodurch das

Andere nicht gleichzeitig gelten könne.
Gewiss war damit das Paradox an sich

nicht aus der Welt geschafft, aber
zumindest die Doktrin der Widerspruchsfreiheit

zementiert, die sich bis in die
zeitgenössische Logik der exakten
Wissenschaften hinein gehalten hat.

Indes haben namhafte Philosophen
auch nach Aristoteles es nicht mit dem
Entweder-Oder bewenden lassen. Hegel
hat das Eine im Anderen und das Andere
im Einen dialektisch hervorgetrieben,
Nietzsche im gezielten Widerspruch die
schlechte Wiederkehr des Gleichen
überwinden wollen, und nicht zuletzt Heidegger

hat - wie der Dichter Hölderlin zuvor

- auf rein sprachlichem Wege das Eine in
sich selber unterschieden. Nicht unwidersprochen

ist auch Bergsons Versuch geblieben,

das Gegensätzliche im dauernden
Strom des Werdens aufzulösen; Adorno
hat darüber das Verdikt des «konturlosen
Fliessens» verhängt und Bergsons Denken

gar jedes «dialektische Salz» abgesprochen.

Alle zusammen nehmen in je eigener

Weise die «einträchtige Zwietracht»
Heraklits (Fragment 10) für sich in
Anspruch; eine Losung freilich, die sich bis
heute als rätselhaft erwiesen hat.

Gerhard Hoehmes gemaltes Werden

Bei Paul Good ist nachzulesen, wie das

Rätsel der «Gegenwendigkeit» zu lösen

wäre: bildlich, lyrisch und philosophisch
liegt die Lösung stets in der Bindung. Wie
der Kreis zugleich Anfang und Ende vereint

(Fragment 103), und wir nicht zweimal

in selbigen Fluss steigen (Fragment
49a), scheint die Lösung des Rätsels stets
in der Form zu liegen, die das Nacheinander

zum Einen verbindet. Die bildende
Kunst hat nach Lessings Einsicht das Privileg,

den «fruchtbaren Moment» des Werdens

augenblicklich einzufangen - und
zugleich das Problem, es darstellend auch
wieder zu entlassen. Gerhard Hoehme hat

SCHWEIZER MONATSHEFTE '4. JAHR HEFT 3 39



KULTUR H t R A K L I T

sich diesem Darstellungsproblem in einer
Vielzahl seiner Bilder gestellt. Die 1959
entstandene «Hymne an Heraklit» bringt
es in schuppigen Wellenkämmen auf die
Leinwand, presst in pastosem Farbauftrag
eine unregelmässige Dünung des Reliefs
hervor, Farbfluten in diagonaler Bewegung,
ohne bestimmbaren Anfang und ohne
Ankerpunkt für das Auge, das wiederholt
einen Einstieg sucht. Heraklits Name hat
nicht nur zu diesem Bild Pate gestanden;
auch solche Titel, wie: «gleitende Plätze»

(1963), «Zwischenspannung» (1964), «la

porta tra vano et liquido» (1969), «light
fluidity» (1969/70), «trans tauto -
zwischen Infusion und Analyse» (1978) oder
«Beweggrund» (1981) zeugen von der
Auseinandersetzung mit dem Herakliteischen
Werden und sind überdies der Lvrik Paul
Celans verpflichtet, mit dem Hoehme
einen äusserst konzentrierten, künstlerischen
Dialog geführt hat.

Nicht, dass mit der blossen Assoziation
von Bild und Namengebung die ästhetische

Spannung dieser Malerei schon
beschrieben wäre. Im Bild streiten sich viel
grundsätzlicher Fläche und Raum um die
Vorherrschaft, die jedoch keine ohne die
andere je erreicht. Sie tragen den Streit
von Raum und Bild immanent aus und
machen sich dadurch das Paradox des

Raumbilds zur eigenen Sache. Paul Good
sieht darin die Selbstauflösung des

Bildbegriffs, wenn er schreibt: «Gerhard
Hoehme arbeitet bewusst mit dem Paradox,
das, was bislang Bild geheissen hat, mit
Bildern selber auflösen zu wollen.» Was
aufgelöst wird, ist dabei nicht das Paradox,
sondern das Bild, das es darstellt. Durch
Schnüre etwa, die das Bild durchstossend
die Fläche an den Raum, den Raum an die
Fläche annabeln, oder durch aufgerissene
Leinwand, die raumgreifend wiederum
nichts als Leinwand darunter freilegt.
Dennoch wäre es ein Irrtum anzunehmen,
diese Bilder würden ein Paradox «bedeuten».

Eher verschlingen sie es. An ein Bild,
das eine Überhäufung der Fläche mit
Schichten von Buchstaben-, Zahlen- und
Textbildern zeigt, wie sie ähnlich bei Paul
Klee und Cy Fwombly zu finden sind, hat
Hoehme den geradezu selbstverschlingenden

Titel geknüpft: «buchstäblich
verschlossen» (1962). So kehrt das Paradox des

Raumbilds über den Titel wieder ins Textbild

zurück, das sich der unmittelbaren

Die lyrische Rede

Ernst Meisters

nimmt Heraklits

Aphorismen vom

«einträchtigen

Zwiespalt>', vom

«Widereinander-

stehenden» und

von den ewigen

Wenden (Tropoi)

in sich auf.

Lesbarkeit verschliesst. Gewiss ist manchen

von Gerhard Hoehmes Bildern etwas

von jener östlichen Kalligraphie
beigemischt, wie sie Roland Barthes in «L'empire

des signes» darin charakterisiert hat,
dass ihre Schriftzeichen Lesen und Sehen

in enigmatischer Weise verschlingen.

Ernst Meisters Sprachbilder:
Wendungen wider sich

Anders als die bildende Kunst, die in
Fläche und Raum argumentiert, ist die

Sprache bekanntlich eine Zeitkunst. In
der Sprache wird sich das Werden und
Vergehen Heraklits wiederum anders
darstellen - durchaus problematisch auch

hier. In Ernst Meisters Lyrik hat Paul

Good eine Sprache gefunden und einfühlsam

kommentiert, die in der Tat jene
•¦Gegenwendigkeit» geradezu buchstäblich
verkörpert, von der er ja die Lösung des

Rätsels in der Bindung erwartet. Schon
die Titel der Gedichtbände, die Ernst
Meister noch zu Lebzeiten veröffentlicht
hat, «Wandloser Raum» (1979), «Flut und
Stein» (1988), sprechen für sich, aber

wenden sich doch auch ineinander und

gegeneinander. Sie scheinen sich zu

widersprechen. Und sie sprechen sich wieder zu.
Die lyrische Rede Ernst Meisters nimmt
Heraklits Aphorismen vom «einträchtigen
Zwiespalt», vom «Widereinanderstehenden»

und von den ewigen Wenden (Tropoi)

in sich auf. Tropen also, Sprachbilder
sind diese Wendungen allemal. So, wenn
seine Sprache das Gegenwendige des

Widerspruchs, das Heraklit kreisförmig
denkt, ihrerseits zeigt, wie es sich von
Zeile zu Zeile aufreibt: «Anfang I kann nur
vertraut I sein, denn I er ist I dies Ende: I
Flut I und Stein.» Es ist, als ob mit dem

Gegensatz von Anfang und Ende auch der

Widerspruch sprachlich in Fluss käme.

Lyrisch geht hier Sprache daran, das steinalte

Verbot des logischen Widerspruchs
aufzulösen - und gerade darin ist sie zum
Steinerweichen.

Dem nun vorzuwerfen, lyrische Sprache
sei begrifflich nicht exakt, ginge an der

disziplinierten Denk- und Schreibweise
Ernst Meisters vorbei. Fordert doch der

Lyriker einmal in Kapitalschrift: «DENK

ES GENAU». Er verankert seinerseits den

Widerspruch genau dort, wo dieser ein
existenzielles Gewicht erhält: «An den

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3



KL' I Til R H 1. R A K L I T

....<"

fßz: %k?«e: J^iS'-Î!.-,^-kje; Vv.
Tj-, ^cs* /^ ' — ¦*

A -^«~ ?^rW. -r»

i*r*S «s-*--

^N ^s..».-

AT ~='^r^_*X
A** >.

'-^Jk!&<^4 % :^-«o*

T*^^:
—.jt-^ •:25s?__•.*?*ï« JN**

>*K..
*".***b-~zP& ry.> s— .«

K >?*£
C*-^!^ ' ___¦_______. ¦*__"«

m 5S- -£**>"~^-:: >..
i___3_!/V*r ^T'_""*<" 'r— ÌTÌ?«Sfe:

- %?^*i^i ..*-.'

¦**••¦¦ *A w.> __.-- 3?"J*

"SP'^tó
Ä-r-vf ;,-.-

JÈSStP*-
_* ¦'î* -**££ ^ZZJ^.^&^~^ë>5r>cÄ^: <x ^

sr'-«^\ ' ' ^Sir—' ^J-5üs_.
'*

ex*"*.^r;^A.,, - '.T
-**"

^ïfi»? -^><^~^ *£ -v
:^v*

:-.«<-£->
«CT^-£-^r^^. **--

«r"B. IIIKL. *__..' -~"

Abb. 1

¦ Hymne an Heraklit 1959
140 k 160 cm

Ölfarbe. Polyester auf
Leinen. Morat-Institut
fur Kunst und

Kunstwissenschaft.

Freiburg im Breisgau

Widerspruch I häng ich Gewicht, I dass er
ankere, I wo Fische sterben.» Dabei verliert
er keinen Moment lang den Raum aus
dem Blick, worin die Gesetze der Schwerkraft

zu gelten haben. Doch es ist auch
hier ein Raum, der, mit Hegel zu
sprechen, «nirgends mit Brettern zugenagelt»
ist. Ein «wandloser Raum» vielmehr, der
Einwand gegen Wände erhebt; ein para-
doxaler Raum, der randlos nur im «Herangang»

erkundet werden kann, wie Heraklit
im 22. Fragment sagt. Dazu das Titelgedicht

aus «Wandloser Raum»: «Nichts ist,

um I an den Rand zu reichen I der Leere. I
Überhaupt gibt es ihn nicht. Was ist, ist I
und ist aufgehoben I im wandlungslosen

Gefäss I des Raums. »

Ernst Meister hat in wiederholten
Anläufen versucht, ans Thema des «wand¬

losen Raumes» heranzugehen. Er spricht
von der «wandlosen Höhle», von der

«krummen Wahrheit des Raums» und

davon, Raum sei das Schloss und der Schlüssel

zu dessen Formrätsel zugleich. Paul

Goods Schlüsselbegriff von der

«Gegenwendigkeit» ist es zu verdanken, dass wir
einen Grund für die Unlösbarkeit der
rätselhaften Form angeben können. Und
nach Adorno gilt dies, zumal für eine

Annäherung an Kunstgegenstände «von
innen her», bereits als des Rätsels Lösung.

Friedrich Nietzsche -
Herakliteer avant la lettre

Wiederum anders, nämlich als Philologe,
hat sich Nietzsche dem Widerspruch
angenommen. Für seinen Wahrheitsbegriff

SCHWEIZER MONATSHEFTE ^4. JAHR HEFT 3 41



KULTUR HERAKLIT

gilt, was Heraklit im Hinblick auf die
Schiffsschraube gesagt hat, sie sei in
Wahrheit grade und krumm zugleich
(Fragment 60). «Alle Wahrheit ist
krumm», spricht denn auch ein Zwerg in
Nietzsches «Zarathustra» und ergänzt:
«die Zeit ist ein Kreis». Selbst wer Nietzsches

Schriften nur in den Grundzügen
kennt, wird hier den Gedanken der
«Wiederkehr» entdecken können. Nietzsche
war ein ausgemachter Herakliteer. Den
Namen dieses Vordenkers nimmt er stets
«mit hoher Ehrerbietung» bei Seite. Von
Heraklit her klingen manche Sätze aus
dem Umfeld des Zarathustra, die Nietzsche

leicht als Vorreiter des Surrealismus
erscheinen lassen, wie aus einer weit
zurückliegenden Zeit: «In jedem Nu
beginnt das Sein; um jedes Hier rollt sich die
Kugel Dort. Die Mitte ist überall. Krumm
ist der Pfad der Ewigkeit. »

Die zweieinhalb Jahrtausende, die
Heraklits Fragmente von Nietzsches 1883
veröffentlichtem «Zarathustra» trennen,
scheinen beide Philosophien der
Gegenwendigkeit wie eine Talsohle zwischen
Gebirgen zu verbinden. So jedenfalls hat
Paul Good sie verglichen. Zu wiederholten

Malen hat sich der Altphilologe
Nietzsche noch zur Zeit seiner Basler
Professur auf die «Philosophie im tragischen
Zeitalter der Griechen» und die Rhetorik
ihrer Denker eingelassen und dabei sich
nicht im geringsten um das vermeintlich
Fehlerhafte geschert, das die Vorsokratiker
in den Schatten des modernen Wissens
stellen könnte, sondern sich ausschliesslich

auf jenen Punkt ihres Denkens
konzentriert, der «ganz unwiderleglich ist»:
die «Art ihres Wollens». Namentlich ein
«ästhetisches Verhalten» dem Widerspruch

gegenüber hat Nietzsche für eine
Wahrheit im aussermoralischen Sinne
auch später noch geltend gemacht. Von
Heraklit und dem Wettkampf der Griechen

kommt ihm ein agonales Denken
entgegen, das den «unheimlichen
Doppelcharakter» in allem erkennt und mit
ihm spielt - und zwar ästhetisch —, nach
Nietzsche die einzig legitime Spielform
einer Weltanschauung.

Ernsthaft wortspielerisch, im Bild des

Bogens und des Lebens, die sich dem
Griechen in der Bezeichnung «biós/bios»
mit unterschiedlichem Akzent vereinen,

Sie verstehen

nicht, wie es

auseinander

getragen mit sich

selbst im Sinn

zusammen geht:

gegenstrebige

Vereinigung wie

die des Bogens

und der Leier.

Heraklit.
Fragment B 51

Paul Good.

• Heraklit in Kunst
und Philosophie'.
Rimbaud-Verlag.
Aachen 1993.

hat Heraklit das gegenläufige Miteinander
von Tod und Leben gesehen (Fragment
48). Darüber hinaus hat er mit Bedacht
auf Krieg und Musik im 5 1. Fragment eine

Grundformel seines Denkens ausgesprochen:

«Sie verstehen nicht, wie es auseinander

getragen mit sich selbst im Sinn zusammen

geht: gegenstrebige Vereinigung wie die
des Bogens und der Leier.» Nietzsche hat

aus dieser «Zugänglichkeit zum
Entgegengesetzten» sein eigenes «Ecce Homo»

gestaltet. In spielerischem Ernst hat er
seinerseits diese Herakliteische Gegenwendigkeit

mit der dionysischen Sprache seiner

Dithyramben gepaart und daraus die
tänzerische Rhetorik seines «Zarathustra»

geboren, der die «Welt los- und ausgelassen

und zu sich selber zurückfliehend»

zeigt. Das vorsokratische Erbe hat Nietzsche

in eine Philosophie verbracht, worin
«alles Werden mich Götter-Tanz und Göt-
ter-Muthwillen dünkte», ein Chaos von
Gegenwendigkeiten, wo im «Sich-fliehen
und -Wiedersuchen» eine alte Denktradition

der griechischen Philosophie zurückkehrt,

die Aristoteles überwunden

glaubte. Hier, in der Rhetorik gegenwendigen

Denkens, beginnt nach Nietzsche
die Tragödie von neuem als das «selige

Sich-Widersprechen, S ich-Wiederhören,
Sich-Wieder-Zugehören».

Paul Good hat in seinen drei inspirierten
Aufsätzen das Ineinander mehrerer

Texte und Kunstgattungen als Denkfigur
inszeniert, die, ohne viel Aufhebens von
der Methode zu machen, durchweg
zeitgenössisch ist. Zwar findet die franzö-
sische Theorie der «Differenz», geknüpft
an die Namen von Gilles Deleuze und
Michel Foucault, eine wohl plazierte
Erwähnung, doch geschieht dies keineswegs,

um dem Buch daraus eine Etikette zu
erschwindeln. Was Good in seinen Analysen

zusammenfügt, erweist sich stets aufs

neue als Prüfstein des Herakliteischen
Denkens, es löst das augenscheinlich
rätselhafte Durcheinander des «dunklen»
Vorsokratikers in ein findiges Durch-Ein-
ander auf und bindet es somit ineinander.
Kein Geringerer als Friedrich Dürrenmatt

hat ihm dies vorgemacht in seinem
letzten Romanwerk «Durcheinandertal»,
allemal «gegenwendig» auch er, freilich
dort - wie immer — mit schlimmstmöglicher

Wendung.° Roger W. Muller Farguell

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT



KULTUR

«ScHisN straschna» - Das Leben ist
SCHRECKLICH

Der Untergang des Sowjetreiches im Spiegel
des Alltags seiner Menschen.

Ryszard Kapuscinski:
Imperium. Sowjetische
Streifzüge. Aus dem

Polnischen von

Martin Pollak.
Eichborn Verlag.
Frankfurt am Main 1993.
432 Seiten.

in den Jahren 1989 bis

1991, als die Auflösung des Landes bereits
abzusehen war, reiste der polnische
Schriftstellet und Journalist Ryszard
Kapuscinski kreuz und quer durch die
Sowjetunion. Sein jetzt auch in deutscher
Sprache vorliegendes Buch trägt den Titel
«Imperium. Sowjetische Streifzüge». In
Aserbaidschan sprach er mit dem Schriftsteller

Jussif Samedoglu, einem Liberalen,
dessen in kyrillischer Schrift publizierte
Bücher bald niemand mehr entziffern
kann, da ein anderes Alphabet eingeführt
wird. In Magadan suchte er nach
Überresten des weitverzweigten Straflagersystems

der Daistroi. In Nowgorod
beobachtete er einen Wissenschaftler, der mit
einem Team die Fresken der zerstörten
Kirche Christi Verklärung zusammensetzte.

In Baku recherchierte er die
Geschichte der örtlichen Erdölförderung, in
Kiew faszinierte ihn der Kreschtschatik,
auf dem - eine Seltenheit in der Sowjetunion

- Bewohner flanieren. In Lemberg
berichtete ihm eine alte Dame von der

grossen Hungersnot in der Ukraine, der

etwa zehn Millionen Menschen zum Opfer

fielen. In Kolyma besuchte er eine
Versammlung streikender Kohlearbeiter, in
Jakutsk watete er durch den Frühjahrsschlamm,

der alljährlich die tiefgelegenen
Holzhäuser überflutet, und besuchte ein
nationalistisches Theaterstück, in dem die
Welt aufgefordert wird, Russland um
Vergebung zu bitten. In Kischinjow stieg er in
eine Katakombenkirche, in Usbekistan
forschte er den Folgen des verheerenden
Baumwollanbaus nach. Es herrscht
Unruhe im ganzen Land. Das Erkunden der
Nationalität am Beginn eines jeden
Gesprächs zwischen Unbekannten ist zur
wichtigsten Frage geworden.

Ein nächtlicher Wartesaal

Für einen Journalisten ist solch eine
Umbruchzeit - Ende 1991 hörte das Impe¬

rium auf zu existieren - ein seltener
Glücksfall. Die Menschen sind umtriebig
und gereizt, aggressiv und offen. Die Nerven

eines Landes liegen dann gewissermassen

bloss. Kapuscinski erkundete damals

instinktsicher die Stimmungslage in den

Republiken und Autonomen Gebieten der

Sowjetunion, also fernab von Moskau. Er
erlebte die Bevölkerung zwangsläufig auf
Strassen und Bahnhöfen, Plätzen und

Flughäfen. Der Berufsreisende beobachtete

andere Reisende beim Reisen - und

zog seine Schlüsse daraus. Im nächtlichen
Wartesaal des Donezker Bahnhofs sieht er
eine Frau, die aus dem Schlaf aufschreckt
und bemerkt, dass sie bestohlen wurde.
Schreiend läuft sie durch den Wartesaal,
aber keiner rührt sich. Die Bestohlene
beruhigt sich, schläft erschöpft ein. Wenig
später das gleiche mit einer anderen Frau.
Keiner achtet auf sie. «Nur die alte Frau
neben mir öffnet für einen Moment ein

Auge und sagt zu mir oder zu sich selbst:

«schisn straschnah (Das Leben ist schrecklich!).

Dann presst sie ihre Wachstuchtasche

noch fester an sich und sinkt wieder in ihren

flachen, wachsamen Schlafzurück. »

Moskau war für Kapuscinski nur
Ausgangspunkt seiner zahlreichen Reisen.
Immerhin schilderte er das Schicksal der
Moskauer Erlöserkirche, in der Grösse
durchaus dem Petersdom vergleichbar.
Stalin liess die Kirche, die in Sichtweite
des Kremls stand, 1931 abreissen, um ein

gigantisches Lenindenkmal zu errichten.
Dazu kam es nicht, unter Chruschtschow
wurde auf den Fundamenten ein beheiztes
Freibad angelegt, wo bis heute im Winter
wie im Sommer Sportbegeisterte trainieren.

Kapuscinski erspart dem Leser Daten,
Fakten und Statistiken, die so oft den Sinn
für das Wesentliche verstellen. Dafür achtet

er um so genauer auf Details. Auf dem

Flug nach Workuta in Sibirien macht
seine Maschine einen ausserplanmässigen
Zwischenstop in Syktywkar. Niemand

SCHWEIZER MONATSHEFTE "4. JAHR HEFT 3 43



K I î r U R W A L D E R

weiss warum, alle stehen in der überfüllten

Wartehalle und dösen vor sich hin.
«Ihnen ist keine Ungeduld anzumerken»,

registriert Kapuscinski, «keine Beunruhigung,

Verärgerung, Wut. Vor allem aber
stellen sie keine Fragen.» Kapuscinski dagegen

fragt einen Passagier, wie es weiter
geht - und macht sich in den Augen des

Russen lächerlich: Siebzig Jahre Sozialismus

hat die Menschen gelehrt, keine Fragen

zu stellen. «Wie viele von ihnen... sind
nur deshalb ins Lager gewandert, weil sie

bei Versammlungen... dieses oder jenes fragten?»

Nur die Mächtigen stellen Fragen.

Der Verfall: ein Problem sprachlicher
Darstellung

Kapuscinskis Methode besteht darin, vom
alltäglichen Detail zum Grundlegenden
vorzustossen und dabei das Thema aus
mehreren Perspektiven zu beschreiben. Es

ist die Technik der Collage, eine faszinierende

wie riskante Methode. Vieles ist da

sehr spannend beschrieben, der Wechsel
der Blickrichtungen und Zeiten ergibt ein

ungemein anregendes Mosaik des Landes.
Das Vorhaben gelingt jedoch nicht immer.
Kapuscinskis Methode erfordert die
pointierte, auf die Spitze getriebene Darstellung.

Radikale Vereinfachung und
Übertreibung sind seine Stilmittel. Misslingt

die Vereinfachung, ergeben sich
Binsenweisheiten. Scheitert die Übertreibung,
gerät die Darstellung ungewollt zur Satire,
wie die Episode über den Stacheldraht,
dessen Produktion, malt sich der Autor
aus, die gesamte Wirtschaft hätte lähmen
müssen. Manches ist historisch unangemessen

(Moskau gegen Ende des 19.
Jahrhunderts als Idylle), anderes liest sich
seicht, vor allem in den Kapiteln der
früheren Sowjetunion-Reisen in den fünfziger

und sechziger Jahren. Einzelne Passagen

wirken seltsam gestreckt und verraten
sich durch aufgesetzte Wohlformuliertheit

- als habe der Autor die Situation zuwenig
erlebt und erfahren. Das Kapitel über

Berg-Karabach ist journalistischer
Aktionismus. Um mit Kapuscinski zu sprechen:
Ein zu allem entschlossener Lektor hätte
da eingreifen müssen.

Damit kein falscher Eindruck entsteht:
Die Lektüre von «Imperium» ist sehr
anregend, der Leser wird für die Mängel reich

entschädigt. Das Buch ist auf sympathische

Weise ein wenig unausgeglichen und
chaotisch. Man reibt sich an einigen
Passagen und übersieht, dass der intensive
Dialog, in den der Leser verwickelt wird,
ein Zeichen von Qualität sein kann.

Kapuscinskis Werk wird als Schilderung
der Stimmungslage in der zerfallenden

Sowjetunion Bestand haben.
HEI.VI VG SlETZ

LUDGER LÙTKEHAUS.

geboren 1943. Promotion

und Habilitation in

der Neueren Germanistik.

Lebt als freier
Publizist in Freiburg i. Br.

Veröffentlichte zuletzt
-0 Wollust, o Hölle. Die

Onanie - Stationen einer

Inquisition' (Frankfurt
a. M. 1992): Herausgeber

der ersten
Schopenhauer-Ausgabe nach den

Fassungen letzter Hand

(Taschenbuchausgabe
Zürich 1991). 1989
Sonderpreis der

Schopenhauer-Gesellschaft.

Lichtungen und Holzwege

Robert Pogue Harrison zeichnet in einer
grossangelegten Studie die kulturhistorische Bedeutung
des Waldes für das Abendland nach.

Uit gefleckte Eule spielt Arten, können sich die Ökologen auf die
bei den derzeitigen Kämpfen um die Er- Eule berufen, um die Wälder gegen die

haltung der nordwestamerikanischen Wäl- eiserne Konsequenz der Motorsägen zu
der eine prominente Rolle: Weil es kein verteidigen. Die Karriere des Nachtvogels
Gesetz gibt, das die Lebensräume schützt, verdankt sich also dem drohenden Waldwohl

aber eines zum Schutz gefährdeter sterben.

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3



KULTUR WALDER

Ähnliches gilt jetzt für die Eule als
Emblem der Philosophie. Nach Hegels
bekanntem Wort beginnt die «Eule der
Minerva» erst «mit der einbrechenden
Dämmerung ihren Flug», wenn «eine
Gestalt des Lebens alt geworden» ist; dann
malt sie ihr «Grau in Grau». Selten ist
dieses Wort so bestätigt worden wie durch
Robert Pogue Harrisons grosses Buch
«Wälder». Im «Zeitalter der Waldesdämmerung»

schreibt hier ein der Philosophie
ergebener Literaturwissenschaftler und
Kulturhistoriker die Geschichte des Waldes:
Die «Furie des Verschwindens» begünstigt
offenbar das symbolhistorische Leben.
Und noch eine andere grau-graue Eulen-
Weisheit Hegels könnte recht behalten:
Verjüngung ist von klarblickenden Nachtvögeln

kaum zu erhoffen - eher finale
Erkenntnis.

Die Ordnung der menschlichen Dinge

Harrison erzählt näherhin die -poetische
Geschichte des Waldes-. Das schliesst zwar
Empirisches ein, das eigentliche Interesse

gilt aber der Rolle des Waldes in der
«kulturellen Phantasie des Abendlandes-. Ein

ganzer Urwald von Bedeutungen verbirgt
und entbirgt sich hier im symbolischen
Halbdunkel, darunter reichlich solche, die
sich gegen jede Eindeutigkeit sperren.
Aber das liegt eben an der undurchsichtigen

Natur der Sache.

Die westliche Zivilisation rodete sich
ihren Raum buchstäblich inmitten von
Wäldern - nach einem Satz Giambattista
Vicos, der bei Harrison leitmotivisch
wiederkehrt: «Die Ordnung der menschlichen

Dinge schritt so vorwärts: zunächst gab es

die Wälder, dann die Hütten, darauf die

Dörfer, später die Städte und schliesslich die
Akademien.» Der Waldsaum ist die Nahtstelle

zwischen Natur und Kultur. Die
Wälder markieren das undurchdringliche
«Draussen» der Gesellschaft; von lateinisch

«foris» zum "for(e)st» führt der
etymologische Weg. Ackerbau und Wohnung,

die kulturellen und politischen
Institutionen stehen in Opposition zu den
Wäldern. Wenn etwas in ihnen herrscht,
so ist es das Chaos. Die Himmelsreligionen,

denen sie den demütigen Blick nach
oben versperren, mögen sie nicht; sie ziehen

die Wüsten vor. Aber auch die
Gesetze des Eigentums werden von den Wäl-

Ackerbau und

Wohnung, die

kulturellen und

politischen

Institutionen

stehen in

Opposition zu

den Wäldern.

Wenn etwas in

ihnen herrscht,

so ist es das

Chaos.

dem ausser Kraft gesetzt: Sie sind «res

nullius», «locus neminis» — «Niemandsland».

Und «hast ein Reh du lieb vor
andern, lass es nicht alleine grasen»: gib es

nicht den orgiastischen Versuchungen der
Wälder preis.

Spielort der Marginalen

In den Wäldern geht man in die Irre. Die
Zeit ist keine Linie mehr, der Raum kein
Ort. Auf keine Identität ist Verlass. Die
zuverlässigen Unterscheidungen sind
aufgehoben. Die Wälder sind das Reich der

Metamorphosen, des Zwielichts. Die
Dämonen, die Ängste sind hier zu Hause.
Die schlimmste Gefahr ist die des

Selbstverlusts. Daraus mag es sich erklären, dass

noch die technische Zivilisation, die
wahrhaftig nicht mehr von Vicos schliesslicher
«Wiederkehr der Wälder» nach dem
vorläufigen Sieg der Städte und der Akademien

bedroht ist, unterschwellig diese

längst erledigte Gefahr bekämpft.
Zugleich sind die Wälder der Raum der

Verführung und Verzauberung. Alte Götter

haben hier ihre bleibende Statt: die

grosse Göttinjungfrau und Mutter, der

dionysische Vereinigungsgott. Verfolgte,
Verstossene, Aussenseiter jeder Herkunft
finden in den Wäldern Asyl: gesetzwidrig
Liebende; Geächtete, die zu den Rächern
einer verletzten Gerechtigkeit werden;
Heiden, die sich der Rodung der heiligen
Haine widersetzen; Ekstatiker, Einsiedler,
Heilige, die die Welt hinter sich lassen;

unheilbar Kranke, die nur hier eine
Zuflucht haben; Verwirrte, Wahnsinnige, die
sich im gnädigen Halbdunkel verbergen.
Und nicht zuletzt sind die Wälder der
Fluchtraum der Dichter. Kurzum: Die
«kulturelle Phantasie des Abendlandes» hat

unter der Symbolik der Wälder das im
Prozess der Zivilisation Abgewehrte und
Verdrängte, die versagten Verheissungen
des Unbewussten, das «Andere der
Vernunft» bewahrt. Das hat den Autor indessen

nicht dazu verführt, nun seinerseits
dem gesetzlosen Gesetz des postrationalen
Dschungels zu folgen und die
Bedeutungsgeschichte des Waldes davon
überwuchern zu lassen. Ganz im Gegenteil bietet

er von den Anfängen zivilisatorischer
Entwaldung bis zu den Überlebenskämpfen

der gefleckten Eule eine Fülle einprägsamer

Analysen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3 45



KULTUR W A L D E R

Das Holz, aus dem der Sarg
gemacht ist

Am Anfang zum Beispiel, da war
Gilgamesch, jener sagenhafte Held der Sumerer,
dessen «eiserner Individualismus» die
Erschütterungen der Sterblichkeit erfährt.
Wissend, dass auch seine Leiche einst fluss-
abwärts treiben wird, will er wenigstens
einen unsterblichen Namen gewinnen.
Und eben das tut er, dieser Protagonist der
städtischen Zivilisation, indem er zum
Mörder des Walddämons wird. Die Ersetzung

der menschlichen Kadaver durch die
flussabwärts treibenden Stämme der
gefällten Bergzedern, die Auflösung des

Waldes in Baumkadaver ist die präventive
Rache des Selbstbehauptungswahns für
die Sterblichkeit. Das Opfer der Natur
soll das eigene Gefühl des Opferzustandes
bannen. Morden - nicht, um nicht sterben

zu müssen, sondern weil man nicht
sterben kann.

Hier schliesst mit einer vordergründig
eher dem militärischen und ökonomischen
Nutzen folgenden Logik die Geschichte
Athens und Roms an. Wälder werden zu
Flotten, Bäume zu Masten; und das römische

Imperium triumphiert so lange über
das Waldchaos der antiken Welt, bis seine
nordafrikanischen Kornkammern den
Wärmetod sterben und ironischerweise
zugleich in den nördlicheren Teilen der
Welt, im Teutoburger Wald, der Anfang
vom Ende beginnt. Militärs brauchen
Wüsten; denn in den Wäldern und
Dschungeln wohnt - von Robin Hood bis

zum Vietcong und dem «Leuchtenden
Pfad» - die Guerilla. Gegebenenfalls muss
man sich das freie Schussfeld der Wüsten
mit den nötigen Entlaubungs-,
Entwaldungsmitteln schaffen. «Die Wüste
wächst. Weh dem, der Wüsten birgt.»
Kein Wunder, dass ein Golfkrieg sämtliche

Vietnam-Traumata kuriert.

Wem gehört der Wald?

Gewiss, es gibt Gegenbewegungen zur
zunehmenden Entwaldung, auch unvorhersehbare,

die nicht ganz den vertrauten
Parteiungen folgen. Da ist zum Beispiel
im England des 16. Jahrhunderts ein
höchst erstaunlicher Mann namens John
Manwood. In seiner «Abhandlung über
die Gesetze des Forstes» plädiert er für die

Das römische

Imperium

triumphiert so

lange über das

Waldchaos

der antiken Welt,

bis seine

nordafrikanischen

Kornkammern

den Wärmetod

sterben und

ironischerweise

zugleich in den

nördlicheren

Teilen der Welt,

im Teutoburger

Wald, der

Anfang vom Ende

beginnt.

ungeschmälerten Waldrechte des Königs -
ganz anders als später der Volkskundler
Wilhelm Heinrich Riehl, der im Wald
das «noch nicht vollkommen ausgeteilte,
nahezu kommunistische» Volkseigentum
des deutschen Volkes erkennt, oder ein
Karl Marx, der in den «Debatten über das

Holzdiebstahlsgesetz» für die Waldfrevler
votiert. Aber Manwood hat den Schutz
der letzten Wildnisse vor der Ausbeutung
durch den Menschen im Auge. «Du sollst

die Wildnis vor völliger Vernichtung
retten», lautet gleichsam sein kategorischer
Imperativ. Unter Umständen muss man
also als Ökologe Monarchist sein, am
Ende, wer weiss, Diktator?

Den Fortschritt der Geschichte hindert
solch wald- und wildnisfreundliches
Ritardando natürlich nicht. «Was ist
Aufklärung»? Nach Harrison «eine Frage für
Förster». Sie ist Ausgang aus überkommener

Walddunkelheit. «Habe den Mut, dich
deines eigenen Försterverstandes zu bedienen!»

Für Descartes wird der geradlinige
Weg durch den Wald zum Orientierungsmodell

der Methode; «methodische Ab-
holzung» des Unübersichtlichen ist die

schlüssige Konsequenz. Auf eine entwaldete,

leere Fläche kann die Ingenieursvernunft

am besten ihre Pläne projizieren.
Ein Monsieur LeRoy analysiert in

seinem Enzyklopädie-Artikel «forêt» die
Wälder als ausschliesslich materielle
Ressource ohne jede symbolische Bedeutung,
die einer straffen Verwaltung und einer -
freilich besonnenen — Ausbeutung bedarf.
Der angebliche Naturenthusiast Rousseau

wird in seinem «Projet de constitution

pour la Corse» derselben Waldökonomie
folgen. Und die epochemachende deutsche

Forstwissenschaft des 19. Jahrhunderts,

die über den romantischen Waldgeistern

mit ihrem imaginären «Museum der

ursprünglichen Natur» gerne vergessen
wird, überführt das Forstwesen endgültig
in eine streng quantifizierende Wissenschaft.

Der monokulturell und in Reih
und Glied organisierte Wald wird zum
Objekt der Xylometrie. Ja, was wäre auch

dagegen einzuwenden, zumal in Zeiten, in
denen am Ende jeder Wald willkommen
ist und man ohnehin die Sprache der

Nützlichkeit sprechen muss, um
überhaupt Gehör zu finden...

Harrison erzählt diese und zahlreiche
weitere Waldgeschichten unverengt durch

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3



KULTUR WALDER

bornierte akademische Fächergrenzen,
dazu in einer Sprache, die ihrem
vielschichtigen Gegenstand keine Gewalt antut

und doch meist luzide bleibt. So wäre
bei einem grossen Thema endlich wieder
einmal der Moment für ein vorbehaltloses
Lob gekommen, wenn Harrison sich im
letzten Drittel seines Buches, den Kapiteln

über die romantischen Wälder der

Nostalgie und die Philosophie des Woh-
nens, nicht bemühte, den erworbenen
Kredit tunlichst wieder zu verspielen.

Vor lauter Bäumen...

Das hängt einmal damit zusammen, dass

er die von der kulturellen Phantasie schon

nahegelegte symbolische Ausweitung des

Themas über Gebühr betreibt. Zwischen
Wordsworth und Leopardi, Constable
und Shelley, Rimbaud und Baudelaire
verliert er sich von einzelnen Bäumen,
über denen er dann kaum noch den Wald
sieht, bis zur Erde, der Natur, der Sprache,
der Poesie im ganzen ins symbolistisch
Grenzenlose. Schliesslich beim Unendlichen

angekommen, hat der Wald als Saum
der Zivilisation kaum noch einen erkennbaren

thematischen Rand. Zugleich werden

bei allem berechtigten Mut zur Lücke
doch einige Lesererwartungen enttäuscht.
Die deutsche Tradition zwischen Eichendorff

Tieck und Stifter etwa wird mit
einer ausschliesslich kritischen Leseart der
Brüder Grimm genauso kärglich einbezogen

wie die amerikanische.
Fataler: Harrisons abschliessende «Fun-

damentalontologie» des Wohnens geht
die zumindest sprachlichen Holzwege
einer unglückseligen Heideggerei. Die
wird zur versprochenen «Lichtung» nur,
wenn man sie nicht noch einmal zu
überbieten versucht, sondern etwas unterhalb
von Sein und Zeit mit dem Anspruchsniveau

eines wirklichen Waldgängers
nimmt. Der «Logos der Oko-logie», die

«Orthaftigkeit des Ortes», die Neuauflage
der Seinsvergessenheit als Wohn(o!)-
Sinns-Vergessenheit ist gewiss eine gute
Sache - zumal Harrison wohl recht hat,
die Öko-logie des menschlichen In-der-
Welt-Seins aus der Spannung zwischen
In-Sein und distanziertem Aussen zu
begreifen. Aber im ganzen folgt er hier doch
eher dem Motto: «Fundamentalontolo-
gisch schöner wohnen!»

Robert Pogue Harrison

• Wälder. Ursprung und

Spiegel der Kultur-.
Aus dem

Amerikanischen

von Martin Pfeiffer.
Carl Hanser Verlag.

München 1992.

319 Seiten.

Mit Erleichterung ist unter diesen
Umständen zu registrieren, dass Harrison in
fünf konzentrierten Einzelstudien von
diesen Holzwegen zurückkehrt: einer
genauen Deutung von Thoreaus «Walden»-

Experiment und Frank Lloyd Wrights
Architektur von Falling Walter; dazu

drei Porträts weitgehend unbekannter,
aber sehr kennenswerter Dichter: des

northamptonschen Bauerndichters John
Clare; des Amerikaners A. R. Ammons und
des Italieners Andrea Zanzotto. Aus diesen

Autoren spricht noch eimal eindrucksvoll
die Stimme des sterbenden, richtiger: des

getöteten, des gemordeten Waldes. «Die
Natur weiss zu sterben, aber Menschen wissen

meist zu töten»: so die Psycho-Logik,
die mit dem aggressiven Selbstbehauptungswahn

Gilgameschs schon am Anfang
dieser Waldgeschichte steht. Anders
freilich, als der alte wie der neue Gilgamesch
mit der Motorsäge glaubt, kann man den

Wald nicht stellvertretend sterben lassen.

Aus den flussabwärts treibenden
Baumkadavern wird vielmehr am Ende der

eigene Sarg gemacht. Wie sollte die
gefleckte Eule der Minerva angesichts
solcher Aussichten nicht ihren Dämmerungsflug

beginnen.D ° Ludger Lutkehaus

SPLIT Tt R

In diesen Dingen (die notwendig zum Leben und

nützlich für die staatliche und häusliche Gemeinschaft

sind) scheint auch der wahre Reichtum zu

bestehen. Denn das zum zweckentsprechenden Leben

genügende Mass eines solchen Besitzes geht nicht

ms Unendliche vielmehr ist hier wohl eine

Grenze gesetzt, gerade wie bei den Mitteln aller
anderen Künste. Denn in keiner anderen Kunst gibt es

Werkzeuge, denen die Unendlichkeit zukäme weder

an Menge noch an Grosse. Der (wahre) Reichtum

aber ist eben nichts anderes als die Menge von

Mitteln und Werkzeugen für die Haus- und

Staatsverwaltung.

Aristoteles: Politik. o.O. 1965. 12566. 33-39

SCHWEIZER MONATSHEFTE "4. JAHR HEFT 3 47



KULTUR

Adolf Wirz.

geboren 1906 in Schottland.

Kantonsschule
Aarau. Sprach- und

Arbeitsaufenthalte in

Brüssel. London und in

den USA. Übersetzer

und Dolmetscher in

Manchester. Werbetätigkeit

im Musikhaus Hug

und bei Mosse in

Zürich. 1939 Gründung

der eigenen
Werbeagentur. Heute

Ehrenpräsident der Wirz

Partner Holding AG.

Veröffentlichung
verschiedener Fachbücher.

Die Zukunft des Christentums

Die Christen haben ihren ärgsten Feind verloren:
den Kommunismus. Ein englischer Bischof
überrascht mit einer neuen Voraussetzung für
den Fortbestand des Christentums: die Revision
des industriell-kapitalistischen Modells.

Lin Team von 18

prominenten englischen Wissenschaftlern und
kirchlicher Würdenträger hat unter der

Führung des Herausgebers John McMan-
ners, Emeritus für Kirchengeschichte an der
Universität Oxford, das reich bebilderte
Werk «Geschichte des Christentums»
verfasst. Der reiche Inhalt lässt kaum einen
Wunsch offen; er überrascht - im Blick auf
den Verleger - durch seine herbe Kritik an

unserer Gesellschaft. Ich beschränke mich
hier auf die Betrachtung des 18. Kapitels,
das eine vom Leser wohl mit besonderer

Spannung erwartete Prognose über die weitere

Entwicklung unserer Religion wagt.
Wie gründlich der Autor John Taylor,
Bischof von Winchester, hier zu Werk geht,
zeigt schon der erste Satz seiner Analyse. Er
erschreckt uns mit einer Tatsache, die wir
leicht vergessen und verdrängen, mit der
wir aber leben müssen: Das Weiterbestehen
des Christentums setzt voraus, dass unsere
Geschichte nicht durch eine nukleare
Katastrophe zu einem abrupten Ende kommt.
Die Massenvernichtungswaffen sind bereit.
Bleiben sie ungenutzt und mehr oder weniger

wohl verwahrt in ihren Lagern?
Wenn es eine Zukunft geben soll, so

John Taylor, wird jede Religion Frieden
und Gerechtigkeit als vordringliche
Aufgaben zu betrachten haben. Sie muss auch
von der Voraussetzung ausgehen, dass die
Gefahren der Bevölkerungsexplosion und
die Bedrohung durch die geringer werdenden

Nahrungsmittel und Bodenschätze
abwendbar sind. Wir müssen auch Aids
und den sauren Regen als Möglichkeiten
einer globalen Katastrophe ausschliessen.

Dieses dunkle Szenario ist freilich nicht
das einzige, das der Autor aufzeichnet. Er
spricht von den sozialen Gegensätzen, die
gemindert werden müssen: Die Reichsten
sollten sich nicht in ihren Privilegien
verschanzen, und ein relativ sicheres Aus¬

kommen aller muss gewährleistet sein.
Dennoch wird ein grosser Teil der
Bevölkerung überflüssig sein und dem Staat zur
Last fallen, lautet der Schluss dieses
Abschnitts. Job-sharing und sinnvolle
Freizeitgestaltung werden sich in dieser Situation

als illusorisch erweisen, befürchtet
der Autor. Er hofft aber, dass diejenigen,
die bereit sind, das bestehende
industriellkapitalistische Modell in Zweifel zu
ziehen, sich zusammentun werden, um die
Zukunft neu zu überdenken und mit einer
neuen Alternative aufzuwarten. Zwar seien
die verschiedenen Gruppen, die dies
gemeinsam leisten könnten, heute zersplittert,

doch der bescheidene Erfolg der grünen

Parteien deute zumindest an, in
welcher Richtung eine tatsächliche
Neuordnung zu suchen sei.

Alsdann zeigt uns der Autor die
religiöse Zugehörigkeit der Menschheit insgesamt

und schätzt, dass im Jahr 2000 32,2
Prozent der Weltbevölkerung nominell
Christen, 19,2 Prozent Muslime, 13,7
Prozent Hindu, 5,7 Prozent Buddhisten
und 0,3 Prozent Juden sein werden.

Dabei sei zu beachten, dass der steile

Anstieg bei allen mit Ausnahme der Juden
während der letzten 30 Jahre primär der

Bevölkerungsexplosion zuzuschreiben sei,

in zweiter Linie erst dem Gewinn neuer
Anhänger. Das Christentum wird nach der
Ansicht Taylors seinen Aufstieg leicht
verlangsamt fortsetzen, ebenso der Buddhismus,

was uns eher erstaunt, meinen wir
doch schon im Blick auf die zunehmende

Verbreitung der buddhistischen Literatur,
die Freunde dieser Weltanschauung würden

sich mehren.

Nord-Süd-Gefälle: die Kirche der Armen

Zum Schluss seines Vergleichs weist der
Autor daraufhin, dass die Zahl der Nicht-

48 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3



KULTUR STROMAUFWÄRTS

Geschichte des

Christentums.

Verlag Neue Zürcher

Zeitung 1993.

Originalausgabe
¦ The Oxford Illustrated
History of Christianity-.
Oxford University
Press 1990.

Übersetzung

Wolfdietrich Muller.

gläubigen stärker als alle anderen
angestiegen ist, eine Feststellung, die wir aus

unserer eigenen Anschauung bestätigen
können; ich denke an die Kirchenaustritte.

Unter den Christen seien über 50
Prozent als aktive Gläubige zu bezeichnen,
meint Taylor, 71 Prozent hätten einen
gewissen kontinuierlichen religiösen Kontakt

über den Gottesdienst, was uns
europäischen Beobachtern hoch geschätzt
scheint.

Wie werden sich diese Zahlen weiter
verändern? In Lateinamerika, Afrika und
Asien ist die Zahl der Christen gewachsen.
Dabei habe die Verlagerung nach «Süden»
hin gerade erst begonnen, und der Abfall

vom Glauben könne, verglichen mit
Europa, vernachlässigt werden. Bis zur Mitte
des nächsten Jahrhunderts werde das

Christentum als Weltreligion offenbar
seinen Schwerpunkt in äquatorialen und
südlichen Breiten finden. Dies besagt,
dass der Westen seinen Posten als

Zentrum des Christentums verlassen hat.
Die Christen des nächsten Jahrhunderts

werden also jung sein, da zwei Drittel der

Bevölkerung des «Südens» weniger als 25

Jahre zählen. Sie werden, weil ihre Hoffnung

stark ist, dynamisch sein, und sie

werden arm sein. Die christliche Kirche
wird nicht mehr jene für die Armen sein,
sondern jene der Armen.' Adolf Wirz

«Stromaufwärts»

Die Stiftung für Abendländische Besinnung wurde

vor 25 Jahren gegründet. Aus Anlass dieses Jubiläums
verfasste Eduard Stäuble einen Rückblick aufdie

Preisträger und die Aktivitäten der Stiftung.

^Otromaufwärts» ist ein
verfänglicher Titel. In der Gründungsurkunde

wird der Stiftungszweck wie folgt
umschrieben: «Förderung aller Bestrebungen

zur Besinnung aufabendländische
Tradition, Kultur und Moral, Anerkennung der

Vielfalt der europäischen Nationen und
Förderung ihrer geistigen Einigung bei

gleichzeitiger Anerkennung der regionalen
Besonderheiten, Unterstützung des

Landschafts- und Denkmalschutzes zur Erhaltung

der von früheren Generationen
geschaffenen Werte, Ehrung von Personen oder

Institutionen, die einen ausserordentlichen

Beitrag zu den erwähnten Zielen geleistet
haben.» Ist das nun allein «gegen den
Strom» möglich? Gilt es, der lebendigen
Kultur der Gegenwart, dem Neuen auf
Gebieten der Wissenschaft, der Literatur
und der Kunst, dem kulturellen Wandel
insgesamt entgegenzutreten? Der «Strom»
im Titel dieses Rechenschaftsberichts, der

unablässige Gang der geistigen und kulturellen

Veränderungen, der fortwährende
Wechsel auch des Zeitgeistes würden dann

gesehen als fortschreitende Dekadenz und
als schleichende Zerstörung dessen, was es

zu bewahren gilt. Wer immer dieser
pessimistischen Sicht widerspräche, wäre somit
zu bekämpfen.

Das Wirken der Stiftung für Abendländische

Besinnung und vor allem die Reihe
ihrer Preisträger, die der Bericht würdigt,
beschwichtigen Befürchtungen dieser Art.
Zwar wird die Richtung «stromabwärts»
schon auch, explizit in Stäubles Einleitung,

als Weg in die Orientierungslosigkeit
und letztlich ins Verderben denunziert.

Doch die Metapher vom Strom der

Zeit, dem entgegenzuschwimmen für ver-
antwortungsbewusste Zeitgenossen das

Gebot der Stunde sei, trifft die geistige
und kulturelle Situation nicht genau.
Angemessener schiene mir, metaphorisch von

SCHWEIZER MONATSHEFTE "4. JAHR HEFT 3 49



KULTUR STROMAUFWÄRTS

mutiger Seefahrt zu reden, von einer Reise

in die Zukunft auf soliden Planken, mit
kundiger Mannschaft, besonders aber

ausgerüstet mit zuverlässigen Instrumenten
und Seekarten, die der Skipper zu nutzen
versteht. Das Abendland liegt unter dem
Sternenhimmel, an dem er sich orientieren

wird, weil viele Gefahren drohen,
Klippen und Untiefen zum Beispiel; weitere

Orientierungshilfen wären die
Leuchttürme, die Seezeichen und die
Landmarken, neuerdings auch die Satelliten,

mit deren Hilfe jederzeit der Schiffsort

bestimmt werden kann.
Genug der Metaphorik! Es ist verdienstvoll,

in Tagungen und durch Vergabungen
und Preise Bestrebungen zu fördern, die

Orientierung im unwegsamen Gelände
der Gegenwart suchen. Die Liste der

Preisträger, die das Buch in knappen
Würdigungen vorstellt, ist eindrücklich. Sie

beginnt mit Walter Heitier, dem Physiker 25 Jahre Stiftung

und Naturwissenschaftler, führt über den für Abendländische

v\ L 7- ¦ / i- ; ¦ -TL Besinnung.Kulturgeographen tmil Lgli zum lrub-
i i t i tw/ n _

Eine Rechenschaft.
Schacher Lehrer Walter Berger, zu Men- Arooreg Verlag
sehen insgesamt, die in ihrem Wirkungs- Zürich 1993.

Eduard Stäuble.
Stromaufwärts.
Ein Kulturauftrag.

kreis Zeichen setzten. Unter ihnen findet
sich auch der Ingenieur-Chemiker Armin
Baumgartner, dessen «Absage an den
Machbarkeitswahn» ebenso tief bedacht
ist wie seine Abwehr «Gegen die Verteufe -

lung des Fortschritts». Viele seiner Essays
sind vor ihrer Buchpublikation in den
«Schweizer Monatsheften» erschienen.
Werner Kägi, dessen grosses Anliegen die

Vermenschlichung des Staates ist, zählt zu
den Preisträgern der Stiftung ebenso wie
der Dirigent Edmond de Stoutz. Insgesamt

sind es zwanzig Namen, die bis jetzt
auf der Ehrentafel eingeschrieben sind,
und ebenbürtig sind ihnen ihre Laudatoren,

die jeweils am Schluss der kurzen

Charakterisierungen von Persönlichkeit
und Werk der Preisträger genannt sind.
Abendländische Tradition und Verpflichtung

kennzeichnet auch das Lebenswerk

von Erwin Jaeckle, dem Laureaten von
1988, dessen «Idee Europa» brandaktuell
ist. Die Zukunft, um ein Wort aus dem
Vorwort von Hans Jenny, dem Präsidenten

der Stiftung zu zitieren, ist nicht ohne
Hoffnung.D Anton Krättli

SPLITTER

Eigentlich sollte dies Buch nichts sein als ein
Ausdruck meiner Liebe zur Demokratie und zu Amerika.

Es ist die Geschichte eines Mannes, der sein Vaterland

verliess. weil er nicht mit den dort herrschenden

Ideen einverstanden war. Es handelt sich hier
um nicht mehr und nicht weniger als ein Kampf um

Gedanken. Der Gedanke des Totalitarismus ist mir

unsympathisch. Ich hasse eine Weltanschauung, die

den Menschen seines Wesens beraubt und ihn wie

einen Sklaven völlig in den Dienst des Staates oder

einer regierenden Clique stellt. Ich bin der

Überzeugung, dass der Mensch es wert ist, dass man

ihm seine Selbständigkeit lässt. Eine solche

Überlegung ist weder Sentimentalität noch falsche

Romantik. Es ist die Folge langer Überlegungen und

Erfahrungen auf dem Gebiete der Psychologie.

Aus: Richard Huelsenbeck, Reise bis ans Ende

der Freiheit. Autobiographische Fragmente.

Heidelberg 1984

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3


	Kultur

