
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 3

Artikel: Dem Biss im Test auf den Zahn gefühlt : der Kauapparat und die
Literatur

Autor: Müller, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAY

Daniel Muller.

geboren 1961. studierte
in Bern Germanistik.

Philosophie und

Geschichte. Promovierte

mit einer Dissertation

zu Nietzsches
Sprachtheorie. Seit 1991

Assistent an der

Section d'Allemand der

Universität Lausanne.

Arbeitet derzeit an

einem Buch zur Frage

der Gewaltdarstellung
im Trauerspiel der

Aufklärungszeit.

Dem Biss im Text auf den Zahn gefühlt
Der Kauapparat und die Literatur
Beissen, Kauen, Schlucken: Lebensnotwendige
Vorgänge des Aneignens und Einverleibens. Zugleich,
im Zeichensystem unserer Sprache, unerschöpfliche
Bildspender für Symbole und Metaphern menschlicher
Verhaltensweisen im Grenzbereich von Liebe und
Zerstörung, Eros und Tod.

Ist. uns ein besonderer
Krafteffort abverlangt, so beissen wir -
schweigend - auf die Zähne; auf die
Zähne, die wir einem Gegner auch mal

zeigen; will man uns ein Geheimnis
gewaltsam entlocken, dann beissen wir uns
lieber die Zunge ab, als es preiszugeben.
Wir beissen uns durch, scharfzüngig, wir
fressen Dinge in uns hinein, die bissige
Replik uns verbeissend, dass sie uns in den
falschen Hals gerät, wissend, dass den
Letzten doch die Hunde beissen, ob er

nun auf den Stockzähnen grinst, ins Gras
beisst oder mit gespaltener Zunge spricht.
In der Angst aber klappern wir mit den

Zähnen, auch wenn wir bis an sie bewaffnet

sind.

Die sprachliche Unfassbarkeit
des Bisses

Wer versucht, den «Biss» sprachlich zu
fixieren, beisst sich selber leicht die Zähne
aus: Hat jemand, durch Annähern von
Ober- und Unterkiefer, etwas mit seinen
Zähnen gefasst, dann hat er zugebissen;
der «Biss» liegt hinter ihm. Ist jemand
dabei, seine Kiefer um etwas zu schliessen,
dann ist er dabei zuzubeissen; der Biss

liegt vor ihm. Worte mithin, die von «Beissen»

handeln, kommen zu früh oder zu

spät - immer. Wenn er aber weder das Zu-
beissen noch das Zugebissen-Haben ist,
was ist er dann, der «Biss?

Wer eine Wunde hat, von einem Hund
vielleicht, von einer Schlange gar, nennt
sie einen Biss; dabei aber ist sie nur die

Spur des Bisses, ist bloss Zeichen eines
gewaltsamen Vorganges, den wir eben mit
«Biss» sprachlich nur ganz unzulänglich zu
bezeichnen wissen.

Der «Biss» als Thema stellt uns etwas

unerwartet vor ein ganz ähnlich schwieriges

Sprachproblem wie es der Tod
darstellt, der Tod, den wir zwar selbstverständlich

aussprechen, der aber zugleich
als eine gänzlich fiktive Grenze zwischen
Noch-Leben und Schon-Totsein keine
fixierbare Grösse ist. Als sprachliches
Problem stehen Biss und Tod offenbar in
einer engen Verwandtschaft, die sich

keineswegs darin erschöpft, dass es sich bei
beiden um Übergangsphänomene handelt,
die sich der Festlegung notwendig
entziehen.

Die Doppelfunktion des Kauapparats

Wo Sprache, wo unser Sagen, wie im Fall
des «Bisses» offensichtlich ver-sagt, hätte

Schweigen zu folgen. Doch seltsam:
Gerade in Situationen und Umständen, wo es

nichts mehr zu sagen gibt, wo wir sprachlich

mit unserem Latein am Ende sind,
eröffnet uns die Sprache selber ein
unerschöpfliches Reservoir von Bildern und

Umschreibungen aus dem Begriffsfeld des

Kauapparats: Die Fülle der Beiss-, Kau-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3 25



ESSAY KAUAPPARAT

und Schluckmetaphern, der Zahn- und
Zungenbilder, über die wir sprachlich
verfügen, muss zu der Vermutung Anlass
geben, dass der Kauapparat in ganz
eigentümlicher Weise eine regelrechte
Doppelfunktion in unserem Dasein erfüllt: Zum
einen bedienen wir uns seiner zur
Aufnahme, Zerkleinerung und Weiterbeförderung

unserer Nahrung, wobei er hier
häufig nur die zweitrangige Rolle des
Zulieferers zu erfüllen hat. Bedeutung erhält
er üblicherweise erst ex negativo, dann
nämlich, wenn er schmerzt.

Zum zweiten aber, so scheint es, erfüllt
der Kauapparat eine ganz wesentliche
Aufgabe innerhalb unserer Sprache. Um
Zustände des Schweigens zu artikulieren,
greifen wir sprechend auf Zähne, Zunge
und Lippen zurück, denen offensichtlich
eine Bedeutungsvielfalt eignet, die sie in
die genannte Doppelfunktion versetzt: Als
Kauwerkzeug führen sie uns etwas zu, was
sie nicht selber sind: die Nahrung. Als
Sprachelemente, als «Diskurswerkzeug»,
meinen sie etwas, das sie gleichfalls nicht
selber sind, auf das sie vielmehr bildlich
verweisen: Wer vom «Zahn der Zeit»
spricht, meint gemeinhin weniger den
kosmischen Paradontalstatus als vielmehr
das, was begrifflich sich als «Alterungspro-
zess» beschreibt.

Dieses doppelte Wesen unserer
Kauwerkzeuge hat mich zu einer Frage
geführt, deren Diskussion die folgenden
Ausführungen dienen sollen, einer Frage,
die ich vorläufig folgendermassen formulieren

möchte: Wäre es möglich, dass
zwischen der realen, physiologischen Funktion

unseres Kauapparates, dem Beissen,
Kauen, Schlucken, und seiner sprachlichen

Funktion, nennen wir sie seine
metaphorische, ein nicht zufälliger, sondern
im Gegenteil ganz enger kausaler
Zusammenhang besteht? Könnte es sein, dass

Sprechen und Beissen, Hören und Kauen
in einem viel zwingenderen Verhältnis
zueinander stehen, als oberflächlich
angenommen werden könnte? Wäre es, als hier
anschliessende Frage, gar denkbar, dass

im literarischen Text eine fundamentale
Verwandtschaft von Biss und Tod sich
eröffnet, die, wenn sie denn als dunkle
Seite jeder sprachliche Übertragung
schlechthin sich entziffern liesse, auf
eine gefährliche, abschüssige Dimension
menschlicher Sprache überhaupt verweist?

Um Zustände des

Schweigens zu

artikulieren,

greifen wir

sprechend auf

Zähne, Zunge

und Lippen

zurück.

Der «Biss» der Herrschenden:
«Die Buddenbrooks»

Einen Spezialfall stellen in der Literatur
jene Szenen dar, in denen Zahnmedizinern

und ihren Patienten die entscheidende

Rolle zukommt; geschrieben sind
solche Passagen überlicherweise aus der

Sicht der letzteren, der Opfer. Wie
unterschiedlich solche literarischen Zahnarztsitzungen

auch verlaufen mögen, eines ist
ihnen in allen Texten so gut wie immer
gemeinsam: Das «Mehr» an Bedeutung, der

Verweis auf etwas, das weit über den blossen

zahnärztlichen Eingriff hinausgeht.
Zwei Beispiele mögen dies illustrieren: In
seinem epochalen Werk «Die
Buddenbrooks», erschienen kurz vor der
Jahrhundertwende, erzählt Thomas Mann den

«Verfall einer Familie». Es handelt sich
bei dem Roman um das Familienepos
schlechthin des letzten Jahrhunderts, in
dessen Zentrum die Lübecker Buddenbrooks

stehen, ein mächtiger Clan von
Handelsleuten und Politikern, dessen

Untergang Mann beschreibt.
Nicht zufällig beginnt der Roman mit

dem Einzug der Buddenbrooks in ein

neues Haus, das mit einem opulenten
Festmahl würdig eingeweiht wird: Diesem
Essen, dessen Konsistenz und Qualität an
den Zahn- wie an den Magentrakt der Gäste

höchste Ansprüche stellt, kommt nun
eine ganz und gar auf Repräsentation
gerichtete Funktion zu: Man hat, und zwar
nicht wenig, und man zeigt es. Begleitet
von den entsprechenden Weinen ergötzt
sich die Runde nach Suppe und Karpfen
in Rotwein an einem gewaltigen Schinken
mit Beilage. Es folgt ein riesiger Pudding,
«ein schichtweises Gemisch aus Makronen,
Himbeeren, Biskuits und Eiercreme», bevor
die Tafel mit einer monströsen Käseplatte
und einer Fruchtschale beschlossen wird.
Die Familie Buddenbrook, auf dem Gipfel
ihrer Macht, verfügt, das ist für unsere

Fragestellung entscheidend, ebenso über
einen gewaltigen Appetit, wie ihr Kauapparat

vollendet funktioniert, gehe es nun
um das Vertilgen einer Festtafel oder um
das Auffressen eines Konkurrenten; Essen

und Sprechen, Aufnehmen von Speise und
Abgeben von Meinungen vertragen sich
nicht bloss, sondern befinden sich in
symbolträchtiger Harmonie: «Man sass auf
hochlehnigen, schweren Stühlen, speiste mit

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3



ESSAY KAUAPPARAT

schwerem Silbergerät schwere gute Sachen,

trank schwere, gute Weine dazu und sagte
seine Meinung.»

Nicht der Kauapparat kann es sein, der
solch wackerer Tafelrunde allenfalls Kummer

bereitet; der Magentrakt vielmehr ist
es. der dem Kauen und Schlucken des

Grossbügertums Grenzen setzt. Abhilfe
schafft hier Doktor Grabow, als Hausarzt
der Spezialist für Verdauungsschwierigkeiten

und Kreislaufprobleme, der natürlich
selber auch zur Tafel geladen ist. Doktor
Grabow kommt die Aufgabe zu, das

Missverhältnis zwischen Mund und Magen,
das Zuviel, das jener diesem zumutet,
medizinisch zu korrigieren, ohne dabei seine
Patienten durch radikale Vorschriften in
ihrer üppigen Lebensweise zu behindern.
Diplomatisch zurückhaltend verschreibt
er seine Diäten und bleibt zugleich dafür
besorgt, dass vom apoplexieträchtigen
Überfluss, den er zu kontrollieren hat,
für ihn auch stets noch ein Happen
abfällt.

Als der Niedergang der Familie, durch
Schicksalsschläge, politische und
wirtschaftliche Veränderungen einsetzt,
ändern sich auch ihre Essgewohnheiten: Die
Gelage, die üppigen Tafelrunden, die einst
Sinnbilder gesellschaftlicher Macht
waren, weichen den hastigen, kargen
Kurzmahlzeiten; die Verdauungsbeschwerden
der Familie aber machen ihrerseits zunehmend

den - Zahnschmerzen Platz.

Das Abbrechen der Krone

Doktor Grabow, der Meister des

Krisenmanagements im Verdauungstrakt, ist

weitgehend überflüssig geworden, weil der
Mund nicht mehr imstande ist, dem Magen

ein Leid anzutun; der Zerfall des Hauses

Buddenbrook äussert sich am
Zahnausfall seiner Mitglieder; der neue und
letzte Familienmedikus ist der Zahnarzt
Doktor Brecht.

Der letzte Spross der Buddenbrooks,
der kleine, kränkliche Hanno, vereinigt
auf sich und seine Zahnprobleme bildhaft

die Tragik, die den Untergang des

Grossbürgertums im 19. Jahrhundert
kennzeichnet: Nach aussen wirken seine
Zähne zwar noch weiss und gesund, im
Innern aber sind sie hoffnungslos kariös
durchlöchert. Stand der überfüllte Magen
einst für Wohlstand und Macht der Bud-

Wäre es denkbar,

dass

im literarischen

Text eine

fundamentale

Verwandtschaft

von Biss und Tod

sich eröffnet,
die auf eine

gefährlich

abschüssige

Dimension

menschlicher

Sprache

überhaupt

verweist?

denbrooks, so bildet nun den Gegensatz
dazu nicht bloss der schwache Zahn,
Metapher für den Biss, der der Familie
abhanden kam. sondern ebenso, als

kontrastierendes Pendant zum souverän
schmerzlindernde Diäten verschreibenden
Doktor Grabow der entsetzliche Doktor
Brecht:

«Schon der Name dieses Mannes
gemahnte grässlich an jenes Geräusch, das im

Kiefer entsteht, wenn mit Ziehen, Drehen

und Heben die Wurzeln eines Zahnes

herausgebrochen werden, und liess Hannos
Herz sich in der Angst zusammenziehen, die

er erlitt, wenn er, gegenüber der treuen Ida

Jungmann, im Wartezimmer des Herrn
Brecht in einem Lehnstuhl kauerte und,
während er die scharfriechende Luft dieser

Räumlichkeiten atmete, illustrierte Journale
besah, bis der Zahnarzt mit seinem ebenso

höflichen wie grauenerregenden <Bitte> in
der Tür des Operationszimmers erschien.»

Der letzte Senator der Familie, Hannos
Vater Thomas Buddenbrook, erlebt seinen

gesellschaftlichen und politischen Niedergang

sowohl durch die Tortur einer
Kieferentzündung wie durch ein Konglomerat
unlösbarer Geschäftsprobleme, das ihm,
diesmal bildlich gesprochen, Zahnweh
bereitet. Herr Doktor Brecht, als sein

Gegenüber, führt durch einen medizinischen
Kunstfehler ebenso real den Tod des Senators

herbei, wie er in seiner gnadenlosen
Ungeschicklichkeit und täppischen Un-
höflichkeit metaphorisch für die
gesellschaftliche Schicht der Kleinbürger steht,
die den Untergang des Grossbürgertums
besiegeln wird.

Was Wind und Wetter, politische Intrigen

und Wirtschaftskrisen oder Krankheiten

über fünfzig Jahre nicht geschafft
haben, nämlich, dass ein Buddenbrook eine

Senatssitzung auslässt, vollzieht sich
symbolisch als Folge rasender Zahnschmerzen:
Statt mit den Mächtigen der Stadt im
Parlament, sitzt Senator Thomas Buddenbrook

im übelriechenden Kabinett des

Doktor Brecht, um sich dort zum letzten
Mal in seinem Leben einen Zahn extrahieren

zu lassen. Was ihm mit diesem Zahn

aus dem Kopf gebrochen wird, ist nun
aber entsetzlicherweise nicht der
Krankheitsherd: Die Entzündung wird sich noch
verschlimmern und zu seinem Tod führen.
Nein, was ihm jener rüpelhafte Dentist,
der gerade seine hochrangigen Patienten

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3 27



ESSAY KAUAPPARAI

gerne mal ein Stündchen im Wartezimmer
sitzen lässt, ausreisst, ist der «Biss»

schlechthin, ist sein Selbstbewusstsein,
seine Standeswürde, seine politische und
private Widerstandskraft per se.

Der aus der Sicht des Patienten
beschriebene Vorgang der Zahnextraktion
muss deshalb, im Sinne unserer
Fragestellung, durchaus doppelsinnig gelesen
werden: als realistische, für uns eher
erschreckende Beschreibung dentalmedizinischer

Probleme ausgangs des 19.
Jahrhunderts wie als Metapher für Verfall und
Untergang einer gesellschaftlichen Klasse,
der von einer anderen sozialen Schicht
bildlich die Zähne gezogen werden. Im
Gegensatz zu Doktor Grabow, der als

Hausarzt noch in einem fast feudalen
Sinn Bestandteil der Grossfamilie war,
würde es niemals in Frage kommen,
den ungehobelten Doktor Brecht zu
einer Abendtafel bei Buddenbrooks
einzuladen. Entsprechend hat die Beziehung
zwischen Arzt und Patient hier bei
genauem Lesen durchaus schon die gehässige

Dimension des Klassenkampfes
angenommen:

«Es dauerte drei oder vier Sekunden.
Herrn Brechts bebende Kraftanstrengung
teilte sich Thomas Buddenbrooks' ganzem
Körper mit, er wurde ein wenig auf seinem
Sitze emporgezogen und hörte ein leise
piepsendes Geräusch in der Kehle des Zahnarztes...

Plötzlich gab es einen furchtbaren
Stoss, eine Erschütterung, als würde ihm das

Genick gebrochen, begleitet von einem kurzen

Knacken und Krachen. Er öffnete hastig
die Augen... Der Druck war fort, aber sein

Kopf dröhnte, der Schmerz tobte heiss in
dem entzündeten Kiefer, und er fühlte deutlich,

dass dies nicht das Bezweckte, nicht die
wahre Lösung der Frage, sondern eine

verfrühte Katastrophe sei, die die Sachlage nur
verschlimmerte... Herr Brecht war
zurückgetreten. Er lehnte am Instrumentenschrank,
sah aus wie der Tod und sagte: <Die Krone...
Ich dachte mir's>.»

Die «Krone» aber, die Doktor Brecht
dem Senator Buddenbrook mitsamt dem
Zahn, jedoch unter Zurücklassung der
Wurzeln aus dem Kiefer bricht, ist
zugleich die Herrschaftsinsignie, ist die
Krone als königliches Zeichen politischer
Macht, die dem letzten Vertreter einer
aussterbenden Dynastie hier gewaltsam
entrissen wird.

Was jener rüpelhafte

Dentist

ausreisst, ist
der «Biss»

schlechthin, ist
das

Selbstbewusstsein, die

Standeswürde,

die politische
und private

Widerstandskraft

per se.

Der Zahn auf der Couch:
«Örtlich betäubt»

Zu Beginn unseres Jahrhunderts ist es der

Wiener Nervenarzt und Begründer der

Psychoanalyse Sigmund Freud, der im
menschlichen Mund, in den Lippen, den

Zähnen, der Zunge einen Bedeutungsraum
entdeckt, den symbolischen, der über unser

Innenleben, unsere Psyche bedeutend
mehr aussage als manch anderer Körperteil,

den wir prima vista viel eher mit dem

Bereich der Sexualität und deren Verdrängung

in Beziehung setzen würden.
Hat nun der Zahn tatsächlich eine

eminente Bedeutung als Ausdruck unseres
Unterbewusstseins, hat er mit Blick auf
die Abgründe unserer Psyche tatsächlich

Symbolcharakter, dann gewinnt freilich
auch das Verhältnis zwischen Zahnträger
und Zahnarzt eine radikal erweiterte
Dimension:

Wenn nämlich, so die Frage, die sich an
Freuds Überlegungen anschliesst, im Sprechen

über Zähne, viel mehr aber noch im
Träumen von Zähnen unser Innenleben
seinen Ausdruck findet, wäre es dann
nicht gar möglich, dass umgekehrt jeder
Eingriff am Zahn stets auch ein solcher in
unsere Psyche ist? Fürchtet sich der
sogenannte «Zahnarztneurotiker» tatsächlich

vor dem realen Schmerz, der doch beim

heutigen Stand der Dentalmedizin
üblicherweise klein ausfällt im Vergleich zur
Unbill, die er verhindern hilft? Oder richtet

sich die Angst vor der Arbeit am Zahn
vielmehr schon auf diesen als Bedeutungsträger,

auf jenes schwer zu definierende
Etwas in uns, für das uns der Kauapparat
die Bilder liefert?

Günter Grass hat in einem seiner grossen

Romane, betitelt «Örtlich betäubt»,
eine Zahnarzt-Patienten-Beziehung
erzählt, die fast karikaturhaft alle wesentlichen

Kriterien einer Psychoanalyse erfüllt:
Über seine Zahnprobleme gelangt der
Patient, ein Gymnasiallehrer für Geschichte,
zu seinem Privatleben, seinen
Minderwertigkeitsgefühlen, seinen erotischen
Defiziten, seinen Identitätsproblemen. Und

ebensowenig wie die Lösung dieser

Schwierigkeiten jemals eine dauerhafte
sein kann - bekanntlich erstreckt sich eine

Psychoanalyse über Jahre, ohne an ein

eigentliches Ende zu gelangen -, sowenig
ist in «Örtlich betäubt» ein Ende der

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3



ESSAY K A U A P P A R A T

zahnärztlichen Behandlung abzusehen:

Mit jedem erfolgten und meist auch

erfolgreichen Behandlungsschritt ergibt sich

neuer dentalmedizinischer Handlungsbedarf,

treten neue Zahnprobleme auf: Das

19. Jahrhundert, dasjenige der Extraktion,
das zugleich das letzte vor der Psychoanalyse

ist, wurde abgelöst durch das

Jahrhundert der Endlostherapie, die, heilend,
in endloser Folge stets neue Schichten
blosslegt, die ihrerseits der Heilung warten.

Der Roman von Grass endet in düsterer

medizinischer Prognose:
« Und bei mir bildete sich unten links ein

Herd. Die Degudentbrücke wurde durchgesägt.

Minus sechs musste gezogen werden.

Der Herd wurde ausgekratzt. Mein Zahnarzt

zeigte mir ein an der Wurzelspitze
hängendes Säckchen: eitrig-wässriges Gewebe.

Nichts hält vor. Immer neue Schmerzen.»

Zuvor aber tritt etwas ein, was
Charakteristikum jeder Freudschen Psychoanalyse

ist: Jene Phase nämlich, in welcher
der Patient aufbegehrt, indem er seine
Probleme, zumal die aus seiner Kindheit
übernommenen, auf den Analytiker selbst

projiziert. Freud bezeichnet dies als die
«ambivalente» Phase, in der auch «negative,

feindselige Einstellungen" auftreten

«gegen den Analytiker, der in der Regel an
die Stelle eines Elternteils, des Vaters oder
der Mutter, gesetzt wird». Grass' Patient,
durch die zahnärztliche Dauerbehandlung
ebenso gereizt wie enthemmt, da ihm
jedes Biossiegen eines Zahnnerves zugleich
ein Blossstellen seiner Psyche ist, schlägt
zurück und rächt sich, verbal zumindest,
an seinem Peiniger. Und zwar tut er dies

bezeichnenderweise, indem er sich selber

zum Arzt und diesen umgekehrt zum
potentiellen Patienten macht:

«Schichtweise begann ich ihn
aufzudecken: Er, der vorgibt, die Welt durch eine
weltweite Krankenfürsorge befrieden zu
wollen, er, der sich ständig im Kampfgegen
den Vormarsch der Karies sieht, er, der lauthals

die regelmässige Zahnkontrolle im
Vorschulalter predigt, er: genau er verdrückt
sich mehrmals während der Sprechstunde
und verschwindet auf der Toilette. Ihn
zeigte ich, wie er dort rasch, süchtig, infantil

und hemmungslos Unmengen klebriger
Süssigkeiten in sich hineinschlingt. Auf
kleinstem Raum nascht er im Stehen, kaut
hastig, mit verschwimmendem Blick. Und
manchmal, zwischen Patient und Patient,

Das 19.

Jahrhundert,

dasjenige der

Extraktion, das

zugleich das

letzte vor der

Psychoanalyse

ist, wurde

abgelöst durch

das Jahrhundert

der

Endlostherapie, die,

heilend, in

endloser Folge

stets neue

Schichten

blosslegt, die

ihrerseits der

Heilung warten.

hockt er ab und frisst dennoch in sich hinein.

<Sie!> sagte ich, <Sie wollen mir
Hemmungen, womöglich Potenzschwierigkeiten
einreden und hocken — Da! — auf dem Klo,
suckeln glanzäugig Sahnebonbons, mampfen

geil cremegefülltes Konfekt, sabbern

Zuckerguss, sind ausser sich, weil das
Tütchen leer ist und greifen — Da! — sogleich
nach der Orgie zum mitgeführten Aqua-
Pik-Gerät, um die Spuren der übersüssen

Schweinerei mit pulsierenden Wasserstössen

zu vertreiben - Sie wollen Arzt sein?> Als
mein Zahnarzt versuchte, den Exzess auf
der Toilette als wissenschaftliche Erprobung
des Aqua-Pik-Gerätes zu erklären, kicherte

sogar seine Sprechstundenhilfe.»
Wenn wir uns die Ess- und

Naschgewohnheiten, die hier Arzt und Patient
gemeinsam haben, ansehen, fällt einiges
auf, das uns einen Bezug zum Zahn als

Bedeutungsträger psychischer Abläufe
plausibel werden lässt: Das Naschen von
Süssigkeiten - im Gegensatz zum Bud-
denbrookschen Schlemmen - hat keinerlei

gesellschaftliche Repräsentativfunktion,
sondern findet ganz im Gegenteil

verborgen statt. Auch handelt es sich dabei

ganz offensichtlich nicht um die
Befriedigung eines primären Bedürfnisses,
wie Hunger oder Durst, sondern um eine

Ersatzhandlung, die im Kern auf etwas
ihrem Wesen Fremdes abzielt. Schon die

Verborgenheit des Ortes legt dabei die

Analogie zur Verdrängung nahe; genascht
wird, von Arzt und Patient, in Ersetzung
ganz anderer Bedürfnisse. Der Unterschied

liegt einzig darin, dass der Arzt,
hier ganz Analytiker, rhetorisch zwischen
sich und den Patienten eine weitere
Ebene der Übertragung einzuschieben
versteht: Jener suckelt, schmatzt und
lutscht in infantiler Substituierung un-
ausgelebter Freiheitsgelüste; er hingegen,
der Arzt, tut dasselbe nicht als Ausdruck
seiner eigenen Psyche, sondern als Effekt
von Zwangsvorstellungen seines Patienten,

die sich auf ihn übertragen. Dass

dem angegriffenen Zahnschmelz solch

sophistische Dialektik wurscht ist, weiss
der Zahnarzt selber am besten und setzt
entsprechend rigoros den Aqua-Pik ein,
dessen Aufgabe es ist, die Spuren der
kariogenen Seitensprünge weg- und das

Gewissen reinzuwaschen, das schlechte
Gewissen dessen, der da Trident predigt
und Sugus lutscht.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3 29



ESSAY

Die Verdrängung der Verdrängung

Dass der Kauapparat oder seine einzelnen
Teile im Text bzw. in unserer Sprache
etwas bedeuten, für etwas stehen können,
das sie nicht selber sind, haben wir uns am
Beispiel der «Buddenbrooks» vor Augen
geführt. Gegen den Verdacht der Willkürlichkeit

in unserer Auslegung schützte uns
dabei der Text selbst, der als Kontext den

Bezug zum Zahn als Metapher für Niedergang

und Zerfall jederzeit sicherstellte.
Wenn wir uns jedoch nun über Günter
Grass und die Freudschen Überlegungen
zur Symbolik des Kauapparates vorwagen
in den sozusagen in ihm selbst, unabhängig

seines Kontextes, verborgenen
Bedeutungsbereich des Zahnes, setzen wir uns
möglicherweise einem berechtigten
Vorwurf aus: Woher, so könnte gefragt werden,

beziehen wir die Berechtigung,
einem bestimmten Gegenstand bestimmte
Bedeutungen zuzuordnen, wenn diese
absolut keine unmittelbaren Bezug zu diesem

Gegenstand, zum Bedeutungsträger
haben?

Ein einigermassen triviales Beispiel mag
dieses Dilemma illustrieren: Dass in der
Freudschen Traumsymbolik die Banane
für das männliche Glied steht, stösst
deswegen auf wenig Widerspruch, weil hier
zwischen dem Bild und dem, was es

bedeuten soll, zwar weder ein semantischer
noch ein kontextueller Zusammenhang
besteht, wohl aber eine morphologische
Ähnlichkeit. Beim Zahn hingegen, der

gemäss Freud in unseren Träumen oft für
sexuelle Verdrängung, für «Onaniegelüste
der Pubertätszeit», bei Frauen auch für
«Geburtsvorgänge» steht, sind uns
solcherlei Eselsbrücken verbaut. Zahn und
verdrängte Erotik stehen beim besten Willen

in keinem einsehbaren direkten
Vergleich; es sei denn, und dieser Vermutung
folgt Freud, dass es eben gerade zum Wesen

der Verdrängung gehört, sich in durch
und durch versteckter Weise an gerade
jenen Gegenständen zu äussern, von denen
aus keine direkten Rückschlüsse auf sie

möglich sind: Der Zahn als ihr Symbol
wäre dann Beleg für die Art, wie Verdrängung

noch sich selbst tendenziell zu
verdrängen weiss.

Der Zahn steht in diesem Fall für etwas,
wofür er eigentlich ganz unpassende,
willkürliche Metapher ist; jedoch, so Freud,

Freud auf den

Zahn zu fühlen

könnte durchaus

heissen, seinen

Zahn-Passagen

entlangzulesen.

KAUAPPARAT

«gerade dies Zusammentreffen von
Übereinstimmung und Abweichung macht die

Zähne für die Darstellung unter dem

Drucke der Sexualverdrängung geeignet».
Freud auf den Zahn zu fühlen könnte

durchaus heissen, seinen Zahn-Passagen
entlangzulesen. Wer sich die Mühe macht,
einmal im Registerband der Freudschen

Gesamtausgabe das Stichwort «Zahn»

nachzusehen, es folgt dort unmittelbar auf
das Stichwort «zänkisch werden alternder
Frauen», wird die Stellen zu Dutzenden
finden. Für unsere Frage von Belang mag
immerhin der Gedanke sein, dass der

Kauapparat, der Zahn, wo er im Text
auftaucht, unter Umständen für etwas steht,
das sich eigentlich verschweigen möchte,
dass der sprechende Biss im Text
möglicherweise dort auftaucht, wo das Sprechen
selber sich auf die Lippen beisst, dass er
also den verdrängten Bereich der Sprache
selber ausdrücken könnte.

Wenn aber der Biss im Text tatsächlich
Bild ist für etwas, das gerade nicht Bild
sein möchte, dann ist er allerdings ein
spezieller Fall von Metapher: Bild, aber nicht
Abbild, Zeichen für etwas, aber diesem

«etwas» radikal unähnlich, Ausdruck von
etwas und zugleich nur Ausdruck dafür,
dass dieses «etwas» den Ausdruck scheut.

Eros und Tod:
«Zum Fressen gern haben»

Es sei, um diesen letzten und komplexesten

Aspekt des Bisses im Text einzuleiten,
ein letztes Mal auf eine Betrachtung
Freuds zurückgegriffen: In einer frühen
Periode der Entwicklung jedes menschlichen

Individuums siedelt sich gemäss
seinem Modell die sogenannte «orale Phase»

an; denken wir dabei an einen trinkenden
Säugling, so wird einigermassen plausibel,
warum Freud annimmt, aus dieser Phase

prägten sich uns der Mund und die
Nahrungsaufnahme für den Rest unseres
Lebens als Einheit von Triebbefriedigung
und gleichzeitiger Überlebenssicherung
ein. Wenn aber nun der Kauapparat in
unserer unbewussten Erinnerung eine Art
Identität von Essen und Sexualität suggeriert,

dann symbolisiert er zugleich eine
auf Anhieb erschreckende Verwandtschaft

von Liebe und Zerstörung, von Eros und
Thanatos, Eros und Tod. Das «Fressen», so

Freud, in der «ersten oralen Phase der

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3



ESSAY KAUAPPARAT

Libidoorganisation, in welcher man sich das

begehrte und geschätzte Objekt durch Essen

einverleibte und es dabei als solches vernichtete»,

gibt so das eigentliche Modell ab für
die zwischen Leben und Tod oszillierende
Verknüpfung von Emotion und Destruktion.

Dieser Überlegung Freuds folgend müssten

wir annehmen, dass der Biss, wo er

uns literarisch begegnet, stets auch für
eine dunkle Seite menschlicher Sinnlichkeit

steht: Für jene Liebe, die ihr Objekt
so abgrundtief begehrt, dass sie es sich
einverleibt und es und sich damit zugleich
vernichtet. Der scherzhaft zärtliche
Ausdruck «ich hab' dich zum Fressen gern» ist
sowenig zufällig entstanden wie die
Standardbeschreibung jener Mutter, die ihr
Kind aus Liebe «schier auffrisst».

Apfel und Schlange: Wer beisst wen?

Der erotische Biss als derjenige, der sich
das Objekt seiner Begierde auf ewig aneignet

und es damit in einem zerstört, ist in
unserer abendländischen Tradition, mit
der natürlich auch das Freudsche Modell
steht und fällt, ebenso eng an das Bild des

Weiblichen gebunden, wie dieses seinerseits

mit jenem der Schlange in Verbindung

steht: Nach der Genesis ist es die

Schlange, die Eva zum Biss in den Apfel
verführt; auch dieses «Verführen» lese ich
durchaus als ein erotisches.

Der Biss in den Apfel vom Baum der
Erkenntnis aber darf für unsere Fra°;estel-

lung nun tatsächlich als eine Art «Urbiss»,
als Modellbiss gelesen werden: Durch ihn
verleibt sich Eva das begehrte und verbotene

Objekt ebenso ein, wie sie es, und
den «Garten», dem es entstammt, gleich-
zeitig zerstört; sie gewinnt sich und der
Menschheit das Wissen um sich selbst, das

«Selbstbewusstsein», und verliert notwendig

zugleich das Paradies der Unschuld.
Die Schlange, auch sie seither eine
beissende, hat es quer durch die Jahrhunderte
abendländischen Schreibens ebenso büssen

müssen, den Menschen zum Biss
verleitet zu haben - beachten wir auch die
Similarität von Büssen und Beissen —, wie
sie diesem umgekehrt immer wieder
unentbehrlich war, wenn es darum ging, die
ambivalente Faszination des Beissens als

Einheit von Sinnlichkeit und Tod bildlich
darzustellen. Auch der Vampirbiss, auf

Dieser

Grenzbereich von

Sprache, jener

Punkt, wo das

Wort der Tat in

einer tödlichen

Weise sich

vereinigt, wo

Rede und ihre

reale Umsetzung

in letzter

Konsequenz

zusammenfinden:

Der verdrängte

Bereich von

Sprache

schlechthin?

den ich hier aus Platzgründen nicht näher

eingehe, steht mit seiner abstossend
anziehenden Wirkung, die er auf uns ausübt,
durch und durch für diese Ambivalenz.

Wenn es in der Kunstgeschichte denn
so etwas wie den Schlangenbiss schlechthin

gibt, dann ist es sicher jener in der

sogenannten «Laokoo«»-Gruppe, jener
weltberühmten Skulptur, die den Tod des

trojanischen Priesters Laokoon und seiner
Söhne darstellt, wie ihn Vergil in der
Äneis berichtet. Interessanterweise wird
die Skulpturengruppe üblicherweise gesehen

und beschrieben aus der Sicht der

Opfer: Lessing, in seiner Schrift zum
Laokoon, lobt die beispielhafte Schönheit der

Körper, die edle Haltung, die harmonische

Bewegung der Figuren, auch und
gerade im Augenblick des grössten Leidens.
An der Schlange aber stellt er nur fest,
dass sie den Vater und die Söhne im
eigentlichen Sinne zusammenbindet, indem
sie sie alle auf einmal umschlingt und
fesselt. Wenn wir uns aber für einmal die

Täterperspektive, die der Schlange, zu eigen
machen, uns speziell fragen, wie - und
auch wo - sie zubeisst, dann stellen wir
fest, dass auch dieser Biss in der erwähnten

Ambivalenz von Eros und Tod steht:
Nachdem sie die Körper von Söhnen und
Vater mit ihrem eigenen Körper einhellig
gefesselt hat, nachdem die drei Männer
von ihrem Körper gefesselt sind, scheint
sie sich lustvoll, und den Moment
hinauszögernd, ihre bevorzugte Stelle für den
Biss auszusuchen: Die Lende des Vaters,
seit je her angesehen als der Sitz der

Fruchtbarkeit, einer Fruchtbarkeit, die ja
durch die Gegenwart der beiden Söhne
noch zusätzlich verbürgt wird. Der kraftvolle

Männerkörper, und zumal sein erotisches

Zentrum, scheint der Schlange
buchstäblich zum Anbeissen.

«Küsse. Bisse, das reimt sich»:
Kleists «Penthesilea»

Der Biss im Text: Das reale Zusammen-
beissen von Ober- und Unterkiefer einerseits,

Bedeutungträger für ein ganz anderes,

Metapher für die Einheit von Eros

und Tod, die Identität von Vereinigung
und Zerstörung andererseits. Dieser ganz
abschüssige Grenzbereich von Sprache,
jener Punkt, wo das Wort der Tat in einer
tödlichen Weise sich vereinigt, wo Rede

SCHWEIZER MONATSHEFTE ^4. JAHR HEFT 3 31



ESSAY KAU AP PARAT

und ihre reale Umsetzung in letzter
Konsequenz zusammenfinden: Der verdrängte
Bereich von Sprache schlechthin? Wohl
kein anderer Text führt uns unerbittlicher
in diese sprachliche Tiefenregion als

Heinrich von Kleists Trauerspiel «Penthesilea»:

Die Amazonenkönigin Penthesilea und
der griechische Held Achilles stehen sich

vor Troja mit ihren Heeren gegenüber: In
heftigster, wie sich erweisen wird, tödlicher
Liebe zueinander seit dem ersten,
bezeichnenderweise sprachlosen Blickkontakt
sind sie beide entschlossen, das andere im
Kampf zu besiegen und als Beute nach
Hause zu bringen. Die Umstände des

Kriegsgeschehens verhindern es jedoch
immer wieder, dass die von beiden
ersehnte gewalttätige Vereinigung zustande
kommt. - Soweit die tragische Grundkonstellation.

Verzweifelt in ihrer masslosen
Liebe beschliesst die körperlich unterlegene

Amazone schliesslich, das eigene
«Gesetz» des ewigen Kampfes zu
durchbrechen und sich dem Helden in gewaltloser

Liebe zu nähern. Achill jedoch erliegt
einem tragischen Missverständnis, indem
er seinerseits der Königin eine Herausforderung

sendet, zugleich aber entschlossen
ist, sich dem Kampfe unbewaffnet zu stellen,

um ihr, unter Wahrung des Scheines,
einen leichten Sieg anzubieten.

Die beiden Liebenden, dies die entsetzliche

Konsequenz des Dramas, missverstehen

sich also gegenseitig gerade im
Versuch, die «eigentlichen» Wünsche des

anderen hinter dessen Rede zu entziffern:
Penthesilea sieht Achill zum Kampf
nahen, glaubt ihn bewaffnet, vermutet Hass
in ihm statt der erhofften Liebe und zieht
ihm schwerbewaffnet im Gefolge ihrer
wilden Hunde entgegen.

Was sich nun abspielt, die Zerfleischung

des wehrlosen Achill durch die vor
Liebe wahnsinnig gewordene Amazone,
verkörpert die allerletzte und grundsätzlichste

Konsequenz des doppelsinnigen
Bisses: In ihrer Liebe und in der Angst,
den Geliebten zu verlieren, beisst Penthesilea,

dem Beispiel ihrer Hunde folgend,
den wehrlosen Helden zu Tode. «Am Ende

frisst sie ihn ganz auf», schreibt Kleist selber

über sein Drama an die Schwester. Sie

nimmt also das «zum Fressen gern haben»

genauso wörtlich, wie sie die Gleichzeitigkeit

von Liebe und Zerstörung konse-

ln ihrer Liebe

und in der Angst,

den Geliebten

zu verlieren,

beisst

Penthesilea

den wehrlosen

Helden zu Tode.

quent realisiert: In den Worten der
Amazone, die entsetzt das Vorgehen ihrer
Königin beobachtet, liest sich die tödliche
Vereinigung folgendermassen:

«Sie schlägt, die Rüstung ihm vom Leibe
reissend, I den Zahn schlägt sie in seine weisse

Brust, I sie und die Hunde, die wetteifernden,

I Oxus und Sphinx den Zahn in seine

rechte, I in seine linke sie; als ich erschien, I
troffBlut von Mund und Händen ihr herab. »

Die Königin also beisst den Geliebten

vor Liebe in «seine linke», sein Herz, in
jenes Herz, das eigentlich - auch hier stimmen

Bild und Begriff überein - für sie

schlägt. Später, als sie realisiert, was sie

getan hat, wird sie die tödliche Bedrohung,
die im Biss liegt, seine ungeheuerliche
Ambivalenz von Sinnlichkeit und
Zerstörung, selber in knappster Form als

Sprachproblem darstellen:
«(...) Küsse, Bisse, I das reimt sich, und

wer recht von Herzen liebt, I kann schon das

eine für das andere greifen».
In konsequenter Weiterführung des zur

tödlichen Tat gewordenen Wortes «Biss»

gibt auch Penthesilea sich selbst den Tod
durch das Wort: Sie ersticht sich, allein
indem sie es sagt, mit dem «Dolch» ihres

eigenen «vernichtenden Gefühls».

«Beiss zu!»:
Nietzsche und der Gewissens-Biss

Friedrich Nietzsche erwog in «Menschliches,

Allzumenschliches» versuchsweise,
die Figur der Penthesilea als kunststiftende

«Muse» zu denken, und kam, nicht
ohne ein spürbares Schaudern, zum
Schluss, angesichts solcher Vereinigung
von erotischem Begehren und Tod stosse
menschliche Kunst an ihre eigene Grenze:
« Wenn die Muse einmal so denkt, so ist das

Ende ihrer Kunst wieder in der Nähe. »

Dies freilich hinderte Nietzsche selber

später nicht daran, seinerseits das Verhältnis

von Macht und Eros zu ihrer eigenen
sprachlichen Umsetzung in radikalster
Konsequenz durchzudenken. Auch ihm
scheint dabei der «Biss», zumal derjenige
der Schlange, ein grundlegendes Problem

gestellt zu haben.
Der Prophet und Flügelmensch

Zarathustra erzählt von einer entsetzlichen

Begegnung: Einem schlafenden Hirten ist
eine Schlange in den geöffneten Mund
gekrochen und hat sich in seinem Hals so

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 3



ESSAY K A U A P P A R A T

festgebissen, dass sie sich nicht mehr
herausziehen lässt. Die Lösung aber, die
einzige Abwehr dieses Schlangenbisses ist -
der Gegenbiss:

«Meine Hand riss die Schlange und riss:
— umsonst! sie riss die Schlange nicht aus
dem Schlünde. Da schrie es aus mir: «Beiss

zu! Beiss zu!
Den Kopf ab! Beiss zu! - so schrie es aus

mir, mein Grauen, mein Hass, mein Ekel,
mein Erbarmen, all mein Gutes und
Schlimmes schrie mit Einem Schrei aus
mir.»

Der Hirte befolgt den Rat und bricht,
für Nietzsche übrigens sehr bezeichnend,
in ein unbändiges Gelächter aus:

«Der Hirt aber biss, wie mein Schrei ihm
riet; er biss mit gutem Bisse! Weit weg spie er
den Kopf der Schlange —: und sprang
empor. —

Nicht mehr Hirt, nicht mehr Mensch, —

ein Verwandelter, ein Umleuchteter, welcher
lachte! Niemals noch auf Erden lachte ein
Mensch, wie er lachte!»

Wie sollen wir diese bizarre, für Leser,
die mit Nietzsches Stil wenig vertraut
sind, kaum zugängliche Konfrontation
von Biss und Gegenbiss zu entziffern
versuchen? Vorausschickend, dass Nierzsches
Texte immer auf Mehrdeutigkeit hin angelegt

sind, wage ich es hier mit der gebotenen

Vorsicht doch, eine Leseart der zitierten

Passage vorzuschlagen, die sich auf
unser Modell der Ambivalenz von Eros
und Tod im Biss abstützt:

Die Schlange steht in diesem Bild für
die christliche Urschuld, die Erbsünde,
die der Mensch, gemäss Nietzsches radikaler

Moralkritik, sich soweit selber eingeredet

hat, dass er nicht mehr fähig ist, seine
Lust - gerade in ihrer Tödlichkeit - zu
leben, ohne dass ihn dabei sein Schuldgefühl

begleitet; Freud wird daraus die
"Verdrängung ableiten. Das schlechte
Gewissen über die Tatsache, dass Liebe stets
auch ein Beissen, ein Zerstören ist, dieses
schlechte Gewissen beisst seinerseits, als

Schlange, den Menschen, den «Hirten»,
derart, dass es ihm die Stimme
«verschlägt», er sich bloss im unartikulierten
«Schrei» noch mitteilen kann. Die Befreiung

aber von diesem würgenden Gewis-
sens-Biss, der Sprechen und Atmen verun-
möglicht, kann für den Antimoralisten

Der Biss im Text:

Da, wo wir

ihn schliesslich

zu fassen

bekommen,

da, wo wir ihn

zwischen unseren

Kiefern haben,

ist er - nichts:

Zarathustra,

der geflügelte

Unhold,

hinterlässt

nichts als sein

Gelächter.

Nietzsche nur mit dem zerstörerischen
Biss gegen das Gewissen und durch dieses

hindurch geschehen: Nur durch ein
radikales Sündigen an der Sünde kann sich der
Mensch von dieser emanzipieren.

Denken wir hier zurück an Lessing und
dessen Affinität zum stumm leidenden,
kaum einen Seufzer ausstossenden Lao-
koon, so wird deutlich, wie sehr das

Gleichnis Zarathustras hiezu in Opposition

steht. Lessing beruft sich in seinem
Lob des ergebenen Leidens auf ästhetische

Kategorien: Der Mund, so seine Begründung,

sei als offener hässlich, erzeuge «die

widrigste Wirkung von der Welt».

Nietzsche dagegen hofft, dem Biss

durch dessen Abbeissen zu begegnen,
hofft, das schlechte Gewissen,
eingeschlossen jenes, das der gewaltsame
Gegenbiss selber noch verursachen könnte,
lachend auszuspucken. Diese Entfesselung
des sprachlichen Eros aus der lähmenden

Umklammerung der Gewissens-«Schlan-

ge» hat freilich ihren Preis: Nietzsche hat
ihn in der Form tiefster Einsamkeit und
endgültigen Verstummens zu Lebzeiten
hoch genug entrichtet.

Der Biss im Text: Da, wo wir ihn
schliesslich zu fassen bekommen, da, wo
wir ihn zwischen unseren Kiefern haben,
ist er - nichts: Zarathustra, der geflügelte
Unhold, hinterlässt nichts als sein Gelächter.

Achill und Penthesilea, Gebissener
und Beissende, die ihrerseits mit dem Ge-
wissensbiss das Leben sich nimmt, sind
vereint im Tod. Im Tod, der uns zwar
noch die Einheit von Liebe und
Zerstörung im Biss als Nachklang erfahrbar
macht, der aber selber, genau wie der Biss,
für uns, die wir ihn sprachlich packen
wollen, immer bloss ein «Nachher» und
nicht ein «Jetzt» des Ereignisses ist.
Vielleicht aber ist es genau dieses «Nachher»,
dieses ausweglose Zuspätkommen, das in
der Sprache schlechterdings das Verhältnis
vom Gesagten zum Gemeinten kennzeichnet:

Wir meinen etwas und dann, dann

sagen wir's, und bis aus dem Gesagten das

Gemeinte wieder entschält ist, ist es längst
nicht mehr, ist alles vorbei. Biss und Tod,
dies ihre unverbrüchliche Gemeinsamkeit,
wären damit der Sprache beide ebenso

grundsätzlich inhärent wie ihrem Zugriff
immer schon entzogen.° Daniel Müller

SCHWEIZER MONATSHEFTE ^4. JAHR HEFT 3 33


	Dem Biss im Test auf den Zahn gefühlt : der Kauapparat und die Literatur

