
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 1

Artikel: Katzenjammer oder des Pudels Kern? : Zeitempfinden und
Krisenerfahrung in Hürlimanns Novelle "Das Gartenhaus" und Simeons
Roman "Le chat"

Autor: Wirth, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAY

Michael Wirth.

geboren 1957. studierte

nach der Ausbildung

zum Bankkaufmann

Germanistik. Romanistik

und Geschichte an den

Universitäten Bonn und

Lausanne. 1986 folgte

i;:/™:: Katzenjammer - oder des Pudels Kern?
d'aiiemand- der universi- Zeitempfinden und Krisenerfahrung in Hürlimanns Novelle «Das Gartenhaus»
tat Lausanne, die er mit uncj Simenons Roman «Le chat»
einer Dissertation über

Heinrich von Kleist

abschloss. Mitarbeiter des

österreichischen

Kunstmagazins PARNASS. Von

Vergangenes aufDauer gestellt:
Hürlimann und Simenon schreiben über

Strategien der Krisenbewältigung.
1991 bis 1993 Presse- Eine Gratwanderung, für die es des

Gleichgewichtsinns einer Katze bedarf.
Ein Bericht über die literarische Allegorie.

arbeit für die Nationalen

Forschungsprogramme

(NFP) und die

Schwerpunktprogramme r\
(SPP} des Schweizer/- ^J[c Erfolgsnovelle «Das Kein Zweifel: Katzen haben in Zeiten

sehen Nationalfonds.

Seit Januar 1994 ist er

Kulturredaktor der

Gartenhaus» von Thomas Hürlimann aus ideologischer Umbrüche und wirtschaft-
dem Jahr 1989 erschien bereits 1992 in lich-sozialer Krisen Konjunktur, in Kunst
der Übersetzung («Le pavillon du jardin») und Literatur. Kaum ein Tier hat die Kul-

Schweizer Monatshefte. beim renommierten Pariser Verlag Galli- turgeschichte mit einem so ausgeprägten
mard. Das französischsprachige Publikum Sinn für Verwandlungen durchstreift wie
kannte das Motiv der zugelaufenen Katze, sie. Göttlich war die Katze in Ägypten, die
um die ein F_hestrcit entbrennt, aus Inkarnation des Teufels noch bis ins 17.

Georges Simenons Roman «Le chat», der Jahrhundert in Europa; Montaigne pries
1966 im waadtländischen Epalinges ent- ihre Menschenähnlichkeit, gestiefelt und
standen war. Emile Bouin, ein pensionier- gespornt präsentieren sie Perrault und die
ter Maurerpolier, Simenons Protagonist, Grimms, gelehrt E. T A. Hoffmann sei-

vergisst in der täglichen Sorge für eine nen «Kater Murr». Baudelaire lässt sie in
Katze, die ihm nach dem Tod seiner ersten seinem berühmten Gedicht «Les Chats»
Frau Angele zugelaufen war, die Enttäu- als androgyne Wesen erscheinen. Ewig
schung über seine zweite, eher zufällig ge- schlecht gelaunt kam Fritz the Cat in den
schlossene Zweckehe mit Marguerite. Die siebziger Jahren daher, im süssen Rosa der
eifersüchtige Marguerite tötet eines Tages Walt-Disney-Traumweh die Aristocats.
die Katze und löst mit dieser Tat ein un- Die Katze hat ihren Überlegenheitsan-
durchdringliches, erst mit Marguerites spruch im Wagnis zum Ausdruck ge-
Tod endendes Schweigen zwischen den bracht, sich jedes Misstrauens bar vor den
Eheleuten aus. Versteckt hinter dem Grab- Füssen der Dichter schnurrend zusam-
stein seines unlängst verstorbenen Sohnes menzurollen.
füttert in Hürlimanns Novelle ein im
Ruhestand lebender Oberst der schweize- Die Katze — eine Allegorie
rischen Armee eine zugelaufene Katze,
während seine Frau das Grab pflegt. Als Alte und neue Kunst und Literatur wider-
die verzweifelte Lucienne erkennt, was spiegeln heute in der Katze den Verfall des

sich hinter dem Stein abspielt, beschliesst Zeitempfindens und die Suche nach dem
sie, das Tier zu töten. Der Schlaganfall, Ursprung. Die Katze als Krisentier? Ur-
der den alten Offizier ereilt, vereitelt die sprungs- und ziellos umherstreunend, mal
Tat. Der körperliche und geistige Verfall anschmiegsam, mal flüchtig, mal treu, öff-
des Oberst führt schliesslich die Versöh- net die Katze Verweisungsgefüge, die sich

nung des altes Paares herbei. ihrerseits beständig verflüchtigen. Die

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1 31



ESSAY DES PUDELS KERN

Eigenschaften der Katze übersetzen par
excellence die Qualität der Postmoderne, in
einem durch die entlegensten Pole
bestimmten Ganzen ein sinnvolles
Nebeneinander von unauflösbaren Gegensätzen
zu zulassen.

Dieses Verständnis von Form ist auch
für das 17. Jahrhundert zentral. Es findet
seine künstlerische Darstellung in der
Allegorie. In der barocken Literatur vereinigt

die Allegorie Kräfte und Gegenkräfte
in einem Bild analytischer und
historischer Natur, um Krisenerfahrungen und
deren Überwindung Ausdruck zu verleihen.

Das Bild des Labyrinths etwa war im
Barock nicht nur Darstellung problematisch

gewordener räumlicher, gesellschaftlicher

und religiöser Lebensausrichtung,
sondern machte auch klar, dass der
Lebensweg zwar nicht geradlinig, aber auch

nicht als blosser Irrweg aufgefasst werden
sollte. So steht im Labyrinth auch irdische,
vergängliche Lust, die zum Untergang des

Menschen führt, dem asketischen, zum
ewigen Heil führenden Lustverzicht
gegenüber. Andreas Gryphius verkoppelt in
seiner Ode «Überschrift an dem Tempel
der Sterblichkeit» den Topos des Labyrinthes

mit dem Vergänglichkeits-(= Vani-
tas.Komplex.

Die Antithetik vermittelt der Katze
heute ein allegorisches Darstellungspotential

und erneuert in ihr die Allegorie als

ästhetische Figur. Für die künstlerische
und literarische Rekonstruktion von
Krisen- und Zeitbewusstsein ist sie am Ende
des 20. Jahrhunderts unentbehrlich
geworden. Es stellt sich jedoch heraus, dass

der «Einsicht ins Vergängliche der Dinge» in
der Allegorie heute nicht mehr die Sorge
korrespondiert, «sie ins ewige zu retten»,
wie Walter Benjamin es noch für den
Barock nachweisen konnte. Die Allegorie
beschränkt sich, so scheint es, auf die
Enthüllung des Verhängnisses von Zeitlichkeit,

sie zeigt nicht mehr den Weg zu dessen

Überwindung. «Gott schuf die Katze,

um dem Menschen das Gefühl zu geben,
einen Tiger zu streicheln», sagte Joseph
Méry einmal von Victor Hugos Katze. Das

archaisch-mythische Tier, dessen

Morphologie und Bewegung sich seit über
3000 Jahren nicht geändert haben und das

von jeher mit der Erinnerung an die wild
lebenden Verwandten faszinierte,
verdankt heute, im raschen Wandel der Zei-

Die Eigenschaften

der Katze

übersetzen par

excellence die

Qualität der

Postmoderne, in

einem durch die

entlegensten

Pole bestimmten

Ganzen ein

sinnvolles

Nebeneinander von

unauflösbaren

Gegensätzen

zuzulassen.

ten, das Interesse, das ihr die Künstler
entgegenbringen, dem Gegensätzlichen,
das es vermittelt: der Hoffnung auf das

Immerwährende und zugleich der
unbestimmten Angst vor den grossen und kleinen

Brüchen.

Literarische Krisenarchäologie

«Das Gartenhaus» und «Le chat» sind
parallel zu den grossen politischen und sozialen

Brüchen der letzten 25 Jahre erschienen,

ohne sie freilich unmittelbar zum
Thema zu haben. Dieser im Jahr des Falls

der Berliner Mauer, da menschenverachtendem

Totalitarismus eine Periode
kollektiver Positionierungsversuche folgt,
jener in der Mitte der sechziger Jahre, da

Paris sein urbanistisches Gesicht in einem
Masse änderte, das viele Menschen ihren
gewohnten Lebensraum verlieren liess.

1989 und die sechziger Jahre haben im
konkreten und übertragenen Sinne des

Wortes Ruinen hinterlassen. Sie nehmen
damals wie heute gesellschaftliche Gestalt

an in Morosität und Melancholie. Hürlimann

und Simenon betreiben
Krisenarchäologie: was sich am Ende als

gesellschaftliches Phänomen präsentiert, hat
seinen Ursprung in der Sicht des einzelnen

auf seine Lebensgeschichte. Beide
Texte suchen dem Blick in die Geschichte
eine individuelle Perzeption von Zeit und
Krisis abzugewinnen. Dabei zeichnen sie

die Paradigmen der melancholischen
Suche Emile Bouins und des Oberst nach dem
Selbst nach. Deren auf die Katze bezogenes

Handeln zielt zweifellos darauf ab, das

«Vergängliche ins ewige zu retten». Spätestens

der körperliche Verfall beider lässt

aber erkennen, dass sich die Allegorie-
Funktion der Katze auf den Befund der
Unausweichlichkeit des Zeitlichen reduziert.

Emile Bouin -
ein Ich im zeitlosen Raum

In Simenons «Le Chat» weiss Emile Bouin
eigentlich gar nicht, warum er noch eine
zweite Ehe im Rentneralter eingeht. Der
ehemalige Maurerpolier fühlt sich angezogen

von dem verblichenen Glanz der
Kleinunternehmerfamilie, aus der

Marguerite stammt, doch will er sich das nicht
so recht eingestehen. Geld habe er genau

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1



ES SAY DES PUDELS KERN

so viel, redet er sich ein, ohne davon über-

zeugt zu sein. Die Entscheidung, Marguerite

zu heiraten, mutet in der Gleichgültigkeit,

mit der Bouin sie trifft, wie eine
der vielen kleinen Entscheidungen an, die
täglich anstehen. Beinahe willig führt er
die ihm von Marguerite zugedachte Rolle
fort, in der er sie kennengelernt hat: die
eines Bediensteten, der einer Nachbarin
eine undichte Wasserleitung repariert.
Ernile begründet dies sich selbst gegenüber

mit einem permanenten Schuldgefühl,
das ihn seit seiner Kindheit nicht mehr
loslässt - als seine erste Frau Angele stirbt,
is: er nicht an ihrer Seite, weil er mit
einem Kollegen noch eben schnell ein Glas
trinkt - und ihn als beständiges, Herz und
Lunge abdrückendes Gefühl auf der Brust

morgens zum frühzeitigen Aufstehen
zwingt. Er denkt zwar darüber nach, dass

er doch mit der sinnlichen Angele glücklicher

war, doch ist er nicht ganz sicher.
«Etait-ce de l'amour qu'il avait eu pour

Angele, sa première jemme?» — so lautet die
widersprüchliche, beunruhigende Frage
des Melancholikers, auf die er sich keine
Antwort geben will, weil ein Ja oder Nein
ein anderes Licht auf seine Ehe mit
Marguerite werfen würde. Vor einer neuen F'r-

kenntnis hat er Angst, ohne diese als solche

benennen zu können. Die Angst
verschwindet, sobald er Abend für Abend
die Wärme seiner Katze auf seinen Beinen

verspürt. Sie macht ihn gleichgültig gegen
Marguerites Anfechtungen. Bouins Ich
hat sich ausserhalb der Wahrnehmung des

Einflusses von Geschichte auf seine Identität

gebildet - ein Ich in zeitlosem Raum.
Das macht es ihm unmöglich, früher
getroffene Entscheidungen zu überdenken
und sich neu in Raum und Zeit zu
positionieren.

Bouin hat sein Leben als Serie verschiedener

Abschnitte erfahren, «chacune avait
été marquée par un rythme déterminé qu'il
évitait de rompre. C'était l'heure, à présent,
comme s'il se préparait à aller sur un chantier,

du vin rouge, du gros pani et du saucisson.»

Glück und Unglück sind schon
immer für ihn ein Spiel des Zufills gewesen.
So ist seine Enttäuschung dann auch
nicht gross, als Marguerite ihm einen
ungewohnten Lebensstil aufzwingt, ihn
massregelt und sich ihm auch sexuell
verweigert. Bouin wird von den Lebensumständen

getrieben, ohne sie zu beeinflus-

Die Angst

verschwindet, sobald

er Abend für

Abend die Wärme

seiner Katze auf

seinen Beinen

verspürt.

Ohne Einfluss auf

die Dinge, die ihn

umgeben, sucht

Bouin im

Lebendighalten

der Erinnerung

an seine Katze

in der Person

Marguerites eine

allegorische
Wahlverwandtschaft

mit dem

Nicht-Ich.

sen. Zuletzt ist auch der Trost, den er in
der Katze findet, ein zufälliger. Denn, woher

das Tier kommt, weiss er nicht.

Im Abschied erstarrt - tout était faux

Jäh fällt Bouin aus der Simulation in die
Realität zurück, als Marguerite die Katze

tötet. Erst jetzt zieht er die Bilanz seiner
Ehe: «Du moment que Marguerite avait
empoisonné son chat», geht es ihm durch
den Kopf, «tout étaitfaux, comme il l'avait
déjà soupçonné, sans vouloir y croire. Il
revoyait des images, se souvenait de bouts de

phrases, de certains coups d'œil.» In
Marguerites Tat verwirklicht sich ihr sozialer

Überlegenheitsanspruch. Sie ist die

Konsequenz, die die Frau aus ihren Erinnerungen

an ihre eigene Familie, Keksfabrikanten,

und ihren ersten Mann, einen
Orchestermusiker, zieht. Glanzvolle
Erinnerungen, mit denen sie Emile auf eine

untergeordnete Funktion in ihrem Leben
hinweist. Marguerites Tat ist somit
paradoxerweise Bouins Entscheidung, sie zu
heiraten, weil er sich von ihrem vermeintlichen

Glanz angezogen fühlt, inhärent.
Er hat sich jedoch nie mit seiner Entscheidung

identifiziert; sie bleibt ihm äusserlich.

Eins geworden ist er vielmehr mit der
Katze, die, von Marguerite immer schon

gehasst, der Heirat kontrapunktisch
gegenüberstand.

Nach dem Tod der Katze erstarrt Bouin
in der Geste des Abschieds, sprachlich und

körperlich. Unfähig, sich neuen Dingen
zuzuwenden, bestimmt fortan der Schatten

des verlorenen Tiers sein Ich, dessen

Leere die Leere in der Welt reflektiert.
Bouin rächt sich an Marguerites Papagei
und akzeptiert uneingeschränkt die Kom-
munikationssperre, die Marguerite errichtet.

Auf einander von Zeit zu Zeit
zugeworfenen Zetteln sagt man sich nicht
einmal das Nötigste mehr. Beide
beschränken sich darauf, sich nur noch
gegenseitig an das Verlorene zu erinnern:
«Die Katze» und... «Der Papagei» ist auf
den Zetteln zu lesen.

Vollzug der Mimesis an dem toten Tier

Das Einerlei des Rentneralltags besteht

aus den kleinen, früher auch für seine
Katze bestimmten Mahlzeiten, die Bouin
sich selbst zubereitet, aus einsamen ziello-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT I 33



GEDICHT

Das Gesicht des
Jahres

Ist es eine Ehre,

im Medienblitzlicht
zum «Gesicht des Jahres»

proklamiert zu werden?

Oder ist es eher

eine Entehrung?

Sie werden es nie begreifen:
Lächeln lässt sich

nicht aufein Jahr verpflichten,
es ist eine Gnade des Augenblicks.
Will man es festhalten,
stirbt es.

HANS DERENDINGER

sen Spaziergängen - auch darin ist er seiner

Katze ähnlich geworden - durch das

Strassenlabyrinth der Pariser Stadtviertel,
in denen alte Gebäude abgerissen und
neue errichtet werden. Das Vergehen und
Werden lassen in ihm bruchstückhafte,
diffuse Erinnerungen entstehen. Was er in
diesem Labyrinth wahrnimmt, sind die

beunruhigenden Unwägbarkeiten seines

eigenen Lebens.
Bouin verbringt seine Zeit mit kurzen

Aufenthalten bei Nelly, die ihn auch einmal

bei sich für einige Tage aufnimmt,
nachdem Marguerite ihn vor einer Freundin

erniedrigt hat. Der Episode mit Nelly
kann Emile jedoch auch nicht mehr
abgewinnen als fahle Erinnerungen. Seine
Rückkehr zu Marguerite entspringt dem
Bedürfnis nach dem fortwährend
Unverwechselbaren ihrer Feindschaft und nach
der Bestätigung, dass er nur in Anwesenheit

Marguerites die Erinnerung an die

DES PUDELS KERN

Katze aufrechterhalten kann. Der Sache

musste ein Ende gesetzt werden, sagt er
sich lapidar. Der Trennung von Marguerite

oder dem Leben mit ihr? Simenon
spielt mit der Offenheit der Formulierung
- und gibt zu erkennen, dass Bouin
einmal mehr eine Entscheidung der

Hoffnung und zugleich auch der Befürchtung

opfert, dass alles gleich bleiben

möge: «Il savait, comment tout finirait.
Alors, pourquoi ne pas en finir dès maintenant?»

Mit seiner Rückkehr zu Marguerite
schirmt sich Bouin ein weiteres Mal von
der Aussenwelt ab. Auf ihr entstelltes
Abbild projiziert er imaginäre Gebilde, mit
denen er die entseelte Welt, sich selbst

mithin, füllt. Ohne Einfluss auf die
Dinge, die ihn umgeben, sucht Bouin im
Lebendighalten der Erinnerung an seine
Katze in der Person Marguerites eine
allegorische Wahlverwandtschaft mit dem
Nicht-Ich. Er vollzieht gleichsam eine
Mimesis an dem toten Tier und verwandelt
sich einem Leben an, das ihn dem toten
ähnlich macht. Am Schluss des Textes
lässt Simenon diesen Vorgang realmetaphorisch

zur Darstellung kommen. Emile
bricht unmittelbar nach Marguerites
plötzlichem Tod selbst zusammen, und als

er im Spital nach einer Notoperation
aufwacht, spürt er, zwischen Leben und Tod
schwebend, wie ihm gerade die Bestätigung

des Arztes, dass Marguerite zwar tot
sei, er aber leben werde, die Lebenskräfte
raubt: «Il était... C'était difficile de

penser... Le sourire du docteur... Il était... Il
cherchait le mot... Il ne trouvait pas... Il
n'était plus rien... »

Hürlimanns «Gartenhaus»:
Die Essenz der Existenz

Pierre d'achoppement in Hürlimanns
«Gartenhaus» ist der riesige Grabstein, den
Lucienne auf dem Grab des Sohnes aufstellen

lässt. Ihr Mann, der Oberst, ist mit
seinem Wunsch, einen Rosenstrauch zu
pflanzen, unterlegen. Die Niederlage
weiss der erfahrene Militär jedoch in
einen Sieg zu verwandeln. Die Grösse des

Steins erlaubt es ihm, im Beisein Lucien-
nes, die das Grab pflegt, ohne dass sie es

merkt, Fleischbrocken zu vergraben, die
für eine streunende Wildkatze bestimmt
sind.

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1



ESSAY DES PUDELS KERN

Die Fütterung entwickelt schnell ihre
eigene Dynamik: mit unzähligen Listen,
alle dem Lehrbuch des Nachschuboffiziers
entnommen, mit Lug und Trug, die Licht
auf einen Entfremdungsprozess zwischen
den Eheleuten werfen, der schon zu
Lebzeiten des Sohnes begonnen haben muss,
sucht der Oberst seine Fleischlager im
Hause und schliesslich auch das Verbuddeln

des Fleisches in der Friedhofserde
hinter dem Grabstein zu verbergen.

Er darf wieder der Nachschuboffizier
sein, als der er aus der Armee verabschiedet

wurde. Ist er zur Trauer unfähig?
Lucienne, die für alles die passende Beschreibung

hat, denn «on a du style», vermutet
es. Bei ihr manifestiert sich Trauer nicht
nur in den alltäglichen, institutionalisierten

Friedhofsbesuchen, in den Familientreffen

zu Allerseelen, Trauer ist «ein

eigentümliches Erleben», gleichsam «die
Essenz der Existenz. Da zischt alles durcheinander.

Da ist Schmerz und Glück dasselbe —

für meinen Gatten war es ein glühender
Nebel. Nacht. Verwirrung. »

Beide instrumentalisieren den Tod des

Sohnes, beschwören die Vergangenheit:
«Ihn führte die Pflicht ans Grab» - nicht
der tote Sohn, sie hegt die Hoffnung, dass

der Tod des Sohnes das Ehepaar zueinander

zurückfinden lassen würde.

Leben wie eine Katze

Die Simulation militärischer Lebensweise
bestimmt auch nach dem Abschied aus der
Armee noch den Alltag des Oberst. Aus
dem Wunsch nach der Fortsetzung der
Militärkarriere durch den Sohn ist für ihn
bereits Realität geworden - bis der Tod
den Lebensplan als Simulation entlarvt.
Der Übungstod im Als-ob, der seine
Tagträume beherrscht, wird durch den Tod in
1er Realität ersetzt, und der trifft einen

unvorbereiteten Vater.

Gegen den Einsturz seines in militärischen

Exerzitien gefügten Weltbildes, das

er nun auf den Sohn nicht mehr übertragen

kann, setzt der Oberst die prekäre
Kontinuität der Sorge um ein zugelaufenes,

fast verhungertes Tier. Im Bemühen,
es wieder aufzupäppeln, reproduziert er in
serieller Karikatur und Bildlichkeit nicht
nur seine Karriere als Nachschuboffizier,
sondern auch seinen Aufstieg vom
gesellschaftlichen Nobody in höchste bürger-

lm archaischen

Bild der Katze

und in der

Regelmässigkeit ihres

Erscheinens am

Grab erfährt der

Glaube des

Oberst an ein

Zeitkontinuum

und die Kausalität

allen Tuns,

der durch den

Tod des Sohnes

erschüttert

wurde, eine

Erneuerung.

liehe Sphären. Im archaischen Bild der
Katze und in der Regelmässigkeit ihres
Erscheinens am Grab erfährt der Glauben
des Oberst an ein Zeitkontinuum und die
Kausalität allen Tuns, der durch den Tod
des Sohnes erschüttert wurde, eine Erneuerung.

Wie die Herkunft der Katze ist auch
die des Oberst, in bezug auf die geltenden
gesellschaftlichen Normen, unbekannt: als

talentierter, aber mittelloser junger Mann
hat auch er sich fördern, gleichsam
hochfüttern lassen müssen und war abhängig
von der Gunst fremder Menschen. Mit
Gespür und Vorsicht, der Katze ähnlich,
schleicht sich der Oberst an seine Lebensziele

und schliesslich auch an seine Frau

aus gutem Hause an. Die harten Lebensregeln

des sich hochkämpfenden Kindes
vom Lande sind ihm buchstäblich in
Fleisch und Blut übergegangen. Der
Kampf ums physische Überleben ist auch
noch seine Lebensmaxime, als er es längst
nicht mehr nötig hat. An der Katze exerziert

er sie: «Seine Katze wollte leben, nur
revieren und fressen. Das war des Pudels

Kern, da lag der Hund begraben, alles
andere war unwichtig.»

Wider die Entleerung des Selbst

Die Trauer des Oberst geht zu Herzen. Es

fillt schwer, sie kühler Analyse zu
unterziehen — zu eindeutig ist der Verweis auf
den Tod von Hürlimanns Bruder —, doch

gerade die groteske Gestalt, welche die
Trauer in der Versorgung der Katze
annimmt, der satirisch-ironische Unterton,
den Hürlimann selbst anschlägt, wenn er
die Marotten des Oberst beschreibt, drängen

zur Suche nach den anderen Wurzeln,
die sie hat.

Die Trauer geht über den Tod des Sohnes

hinaus und bezieht sich auf die Trümmer

der Sukzession, die zugleich auch
diejenigen Ruinen sind, die dem Vater von
seinem eigenen Leben bleiben. Im
unbestimmten, aber auch an Konsequenzen
reicher werdenden Bezug verwandelt sich
Trauer, diesen Unterschied macht
Sigmund Freud, in Melancholie. Die vage
Vordergründigkeit, mit der Lucienne ihre
Erkenntnisse über Leben, Tod und Trauer
abgibt und den Platz auf dem Grabstein
bereits für sich selbst und ihren Mann
einteilt, ist in den Augen des Oberst eines
Militärs nicht würdig. Mit dem Bemühen

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1 35



ESSAY D E S P U D E L S K E R N

um die Katze will er, Bouin ähnlich, sei- kennen. Er markiert darin die Unmöglich-
nen Zustand vergessen und seine Identität keit, sich im Geschehen um ihn herum zu-
gleichsam ausserhalb der Geschichtlich- rechtzufinden.
keit aller Wahrnehmungen errichten. Dem melancholischen Blick Bouins
Darin hat das Verhängnis, nach dessen und des Oberst bleibt die Erkenntnis-
Entstehung Hürlimann mit Nachdruck fähigkeit verschlossen. Er fixiert einen
Zufragt, seinen Ursprung. Der Leere seines stand, der gleichsam die Erfahrung einer
Selbst will der Oberst begegnen, indem er in der Zukunft angesiedelten Vergänglich-
das Vermächtnis eines Sohnes einzulösen keit vorwegnimmt. Die Zuversicht, dass

sucht, das bezeichnenderweise aus seinem Erkenntnis zum Guten angewandt werden

eigenem Munde stammt: kann, fehlt dem Melancholiker. Im Ablauf
«Mein Sohn wird den Tod überhauen», der Zeit kann er nicht mit sich selbst iden-

hatte er vor Jahren gesagt, als der Säugling tisch sein und eine kontinuierliche Ent-
nach der Geburt zwischen Leben und Tod wicklung durchlaufen. Wahnwitzig, «bei

schwebte, und er spürt diesen Satz wieder lebendigem Leib» verlassen von seinen Sin-
in sich hochsteigen, als er die Röntgenauf- nen, lässt Aegidius Albertinus in Walter
nahmen sieht, die das Todesurteil des Benjamins Buch «Ursprung des deutschen
Sohnes bedeuten. Die Unermesslichkeit Trauerspiels» den Melancholiker enden.
des Verlustes verliert in der grotesken Thomas Hürlimann ist da menschlicher:
Sorge um die Katze die Erhabenheit. Doch er schenkt dem Oberst die Versöhnung
zugleich korrespondiert dieser Unermess- mit seiner Frau im Gartenhaus des Soh-
lichkeit auch die Einzigartigkeit des Gro- nes. Voraussetzung ist jedoch ein Kunst-
tesken, das als alleiniger angemessener griff. Der Oberst muss erst Opfer eines

Ausdruck des Abschieds erscheint. In der Schlaganfalls werden und das Leben

verEntwertung und zugleich Erhöhung seiner lassen... bei lebendigem Leib.
Welt gibt sich der Melancholiker zu er-D Michael Wirth

SPLITTER

Als historischen Grundzug bezeichnen wir das, was

durch die Zeit hindurch gleich bleibt oder sich in

eine Richtung entwickelt oder sich grundlegend

wandelt und neu konstant bleibt.

Peter Geiger, in: Kleinstaat. Liechtenstein

Publikationen, Band 16. S. 323

Es liegt nicht in der Macht der Regierungsgewalt,

je nach ihrem Wunsch und ihrer Laune die Völker

einzuschläfern oder aufzurütteln. Das Leben ist

nicht eine Sache, die man abwechselnd nimmt und

zurückgibt.
Vor allem ist das Aufrechterhalten einer völlig

künstlichen Bewegung schwer. Ist jeder frei, so

interessiert und freut sich jeder an dem. was er tut.

sagt, schreibt: ist aber die grosse Masse eines

Volkes zur Rolle erzwungenen stummen Zuschauens

verurteilt, so müssen die Leiter des Schaustücks,

sollen die Zuschauer Beifall spenden oder auch nur

hinblicken, deren Neugierde durch Theatereffekte

und Szenenwechsel erregen.

Benjamin Constant, Über Gewalt (1814).
13. Kapitel

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1


	Katzenjammer oder des Pudels Kern? : Zeitempfinden und Krisenerfahrung in Hürlimanns Novelle "Das Gartenhaus" und Simeons Roman "Le chat"

