
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 1

Artikel: Wieviel Zeit haben wir noch? : Der Philosoph Hans Jonas und das
Prinzip Verantwortung

Autor: Jonas, Hans / Scheller, Wolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS GESPRACH

H.ANS JOUAS.

1 903-1993, studierte

b'ei E. Husserl und

Mit. Heidegger, dem er

n ach Marburg folgte,

w o er das Seminar des

T heologen R. Bultmann

b esjchte. Nach seiner

Emigration 1933 lehrte

e r in Jerusalem, in

K anada und zuletzt in

N ew York. Im Zentrum

s eines Denkens stand

d/e Überwindung der

h luft zwischen Sem und

Sollen. Sein bekann-

t estes Werk trägt den

Titel -Das Prinzip

v erantwortung-,
J onas starb kurz vor

seinem 90. Geburtstag.

oro Isolde Ofiltauir

-a

-*.

S

h* _N_ '

¦W

Der Philosoph Hans Jonas

Wolf Scheller.

Jahrgang 1944. ist seit

1968 beim Westdeutschen

Rundfunk in Köln,

derzeit in der Programmgruppe

Kommentare und

Feature, tätig.

Wieviel Zeit haben wir noch?
Der Philosoph Hans Jonas und das Prinzip Verantwortung

Das folgende Gespräch, eines der
letzten Interviews, die Hans fonas
gegeben hat, führte Wolf Scheller.

Die ethische Perspektive und ihre
Rezeption

Herr Professor fonas, als 1979 Ihr Buch
«Das Prinzip Verantwortung» erschien, galt
dies vielen als ein Appell, künftigen Generationen

eine bewohnbare Welt zu hinterlassen.

Hat Ihr Buch aus Ihrer Sicht entsprechendes

Handeln, entsprechende Vorsorge

ausgelöst?

fonas: Nein, nein, keineswegs. Das wäre
eine ganz überoptimistische Ansicht der

Dinge. Aber es hat immerhin dazu

beigetragen, ein Bewusstsein dafür zu
erwecken, dass es dieses Problem gibt, dass

wir unserer Umwelt nicht sicher sein können,

dass wir selber die grössten Gefährder
dieser Umwelt sind und damit unserer
eigenen Zukunft. Und damit meine ich
die Zukunft des Genus homo sapiens.

Ihr Buch erschien auf Deutsch. Es war
nach fünfzig fahren zum ersten Mal, dass

Sie wieder in dieser Sprache publiziert
haben. Wie sind Ihre Gedanken in Europa
aufgenommen worden?

fonas: Über Erwarten gut. Aber darum
geht es nicht. Bei diesem Buch geht alles

darum, dass es irgendwie mit dazu

beiträgt, menschliches Verhalten in grossem

Massstab zu verändern. Es kommt
darauf an, dass sich der menschliche
Erlebnisstil der fortgeschrittenen
Industriegesellschaft und der technischen Zivilisation

so zügelt und in die Hand nimmt,
dass er mit dem Weiterbestehen der Umwelt

verträglich wird.
Also Philosophie als Anregung zum Handeln.

Wo ist der Unterschied zu Ernst Bloch?

Jonas: Ernst Bloch hat eigentlich vom
Fortschritt der Technik allen Segen erwartet,

während ich dem Fortschritt der Technik

mit grosser Besorgnis entgegensehe.
Übrigens nicht dem Fortschritt an sich,
sondern dem Gebrauch, der von ihm
gemacht wird - in der immer weiteren
Steigerung des menschlichen Konsums und
der immer weiteren Ausbeutung der
Umwelt. In Ernst Blochs Werk kommen die
Gefahren vom Menschen. Es sind politische

und Interessenwiderstände, Gefahren

des politischen Systems, Reaktion,
Ausbeutung. Und der Sieg des Sozialismus

- so dachte Bloch - wird dem abhelfen.
Dieser Sozialismus wird aber nicht etwa
den menschlichen Angriff auf die Umwelt
vermindern, sondern ihn im Gegenteil
nur noch steigern. Bloch hatte die grössten

Hoffnungen, dass dieses menschliche

Ingenium, das sich in der modernen Technik

erwiesen hat, zu einer ungeahnten
Herrschaft über die Natur, zu einer
ungeahnten Ausdehnung materieller
Glückseligkeit führen werde. Und dass man
diese grossartige Herrschaft über die
Natur verbinden müsse mit dem gerechten
gesellschaftlichen System, um eine Art
Paradies auf Erden zu errichten. Das ist
der Geist der Utopie, den er von Anfang
an gepflegt hat.

Der Philosoph Hans fonas sieht das

natürlich ganz anders. Er sieht, dass Technik

und Industrie die Welt bedrohen. Wie
bewerten Sie denn den gegenwärtigen
Zustand der Erde?

fonas: Der Zustand der Erde ist eine
sehr komplexe Angelegenheit, und die so-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1 2S



DAS G E S P R A C: H PRINZIP VERANTWORTUNG

genannte «Umgebung» oder die Ökologie
ist ja auch nicht etwa ein einfacher
Begriff, sondern etwas ungeheuer
Zusammengesetztes. Ideal gesehen müsste es eine
einheitliche Systemwissenschaft geben. Wir
sind aber himmelweit entfernt von einer
systematischen Theorie der Umwelt.
Deswegen kann ich mich in meiner Bewertung

nur nach dem richten, was die Fachleute

auf den verschiedenen Gebieten zu

sagen haben.

Mitleid allein begründet keine Ethik

Eignet sieb die Philosophie zur Prophylaxe?

fonas: Die Philosophie eignet sich
vortrefflich zur Prophylaxe. Nicht, indem sie

ein bestimmtes Programm zur Bewältigung

unserer Umweltprobleme aufstellt.
Aber prophylaktisch kann die Philosophie
trotzdem werden, indem sie die Geister
mit darauf vorbereitet, sich auf diese
Probleme ernsthaft einzulassen. Die Philosophie

kann keine bestimmten Rezepte
geben, aber sie kann doch ein geistiges
Klima mit erzeugen, in dem Menschen
sich an die Erkenntnis gewöhnen, dass es

sich um wichtige Probleme handelt.
Das klingt jetzt sehr nüchtern, als Appell

an die Vernunft. Aber in Ihren Schriften
gehen Sie doch sehr viel weiter, da fordern Sie

eine Ethik der Zukunftsverantwortung, eine

sogenannte «Fern-Ethik». Was hat man sich
darunter vorzustellen?

Jonas: Prinzipiell ist man verantwortlich
für das, was man anrichtet. Das heisst:

Verantwortung ist mit Macht verbunden,
mit der Fähigkeit, den Gang der Dinge zu
beeinflussen und mitzubestimmen. Nun,
für Wissen oder Unwissen ist man selber
mitverantwortlich. Denn man kann ja
etwas dafür tun, dass wir das Richtige wissen.

Aber was die Macht anlangt, die Freiheit

der Entscheidung, das ist eine etwas
schwierige Angelegenheit. Denn ich kann
zwar vielleicht ganz deutlich erkennen,
dass, indem ich mich jetzt ins Auto setze
und eine Fahrt mache, ich soundsoviel
beitrage zur weiteren Belastung der
Atmosphäre. Aber sind wir wirklich frei zu
entscheiden, ob wir das Auto benutzen
oder nicht? Keineswegs! Wir haben einen
Lebensstil geschaffen, ein System des

Zusammenlebens der Menschen auf dieser
Erde, dass man gebunden ist an eine sehr

Es kommt darauf

an, dass sich der

menschliche

Erlebnisstil der

fortgeschrittenen
Industriegesellschaft

und der

technischen

Zivilisation so

zügelt und in die

Hand nimmt,

dass er mit dem

Weiterbestehen

der Umwelt

verträglich wird.

grosse, fast rücksichtslose Ausnutzung
solcher technischer Mittel wie etwa das Auto.
Nun ist es richtig, wenn man sagt, dass

wir das sehr einschränken können. Das

heisst: Es gibt einen gewissen Spielraum
der Freiheit, aber der ist nicht sehr gross.
Darum ist die eine Voraussetzung für

Verantwortung Freiheit der Tat.
Würde diese Freiheit denn nicht sinnvoll

eingeschränkt, wenn sich in der Menschheit
ein kollektives Verantwortungsgefühl
entwickeln könnte?

Jonas: Ja, darauf kommt alles letzten
Endes hinaus. Entweder darauf oder auf

die ungeheuren Ängste, die durch beginnende

Katastrophen in den Menschen

ausgelöst werden. Das ist der eine
psychologische Faktor, dass die Furcht, die

Angst, vielleicht eine warnende Serie von
kleineren Katastrophen die Menschen
aufrüttelt, sich eine ganz andere Lebensperspektive

zuzumuten. Das andere ist, was
Sie eben gesagt haben, dass sich ein wirklich

sittliches, ein öffentliches Bewusstsein

entwickelt, eine Verantwortungsethik
in den breiten Kreisen, mit entsprechender

Bereitschaft auch zu asketischen

Zügen.

Ist das nicht zu idealistisch gedacht?
Jonas: Absolut. Ich sage ja auch gar

nicht, dass wir darauf rechnen können.
Ich sage nur, dass ich diese zwei Faktoren
sehe, durch die es vielleicht zu einer
rechtzeitigen Umkehr kommen kann. Was ist
denn das Ziel, dem man zustreben muss?

Das Ziel ist ein Vermeidungsziel, man
muss etwas vermeiden. Das ist nicht ein

positiv gesetztes Ziel, dass wir ein herrliches

Zeitalter der Erfüllung der menschlichen

Bestimmung herbeiführen, sondern
wir müssen vermeiden, dass ein grosses
Unglück geschieht, ein von uns angerichtetes

Unglück. Das Ziel ist bescheiden,
aber bescheiden nur insofern, als es auf
das alte Glückseligkeitsmotiv verzichtet.
Und auf den Stolz des Menschen, dass er
es vielleicht zu einem Idealzustand bringen

kann. Das heisst: Wir haben eine
Kombination vor uns - auf der einen Seite

eine gewisse sittliche Erziehung zu einer
Einsicht, zu der auch der Mensch nicht

ganz unfähig ist, und auf der anderen
Seite eine gehörige Portion von Schrecken
durch die Schreckschüsse, die eine gepeinigte

Natur schon abgibt und weiter abgeben

wird.

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1



DAS G ESPRACH PRINZIP VERANTWORTUNG

Wer setzt die Massstäbe?

Jetzt könnte man einwenden — zynisch
gesprochen: Wir brauchen also immer neue

Katastrophenszenarien, um die Menschen

zum Umdenken zu bewegen.

Jonas: Nein, das ist ja nicht etwas, was
wir veranstalten sollten; es wird von selber
kommen. Wenn sie nicht kommen, um so
besser.' Dann war die ganze Voraussage
vielleicht zu alarmistisch. Vielleicht ist es

gar nicht so schlimm. Vielleicht kann die
Umwelt es weiter verkraften. Es gibt ja
Leute, die der Meinung sind, dass wir die
Sache nicht richtig sehen, dass wir
Pessimisten sind, Alarmisten, dass wir übertreiben

und dass die Umwelt sehr, sehr viel
tragfähiger sei für das, was ihr zugemutet
wird, als wir ihr zutrauen. Es gibt also
auch diese Ansicht.

Sie plädieren für eine neue Sittlichkeit.
Wer soll hier denn die Massstäbe setzen?

Jonas: Eine Aufgabe, die zweierlei
fordert: Einerseits die Einsicht in das Kausal-
gefüge der Dinge, also wissenschaftliche
Einsicht in das, was vor sich geht. Und das

andere ist die Erziehung, Herbeiführung
einer sittlichen Einsicht, die sagt: Das
können wir nicht verantworten, dazu dürfen

wir es nicht kommen lassen. Das sind
die Mindestvoraussetzungen, und es hat ja
auch Propheten, Prediger gegeben, die den
Menschen gewisse Sachen eingeschärft
und damit sogar Erfolg gehabt haben.

Aber die Propheten haben bekanntlich im
eigenen Land nie etwas gegolten.

Das ist ein weites Feld. Aber jedenfalls
darf sich kein «Prophet» - in Anführungszeichen

-, das heisst einer, der glaubt, er
habe die richtige Einsicht und den Auftrag
vom sittlichen Gewissen her, von der

Erwägung abhalten lassen, dass ein Prophet
noch nie etwas in seinem eigenen Land
gegolten hat. Die Frage, wie zuversichtlich
man ist, ob man noch etwas ändern kann,
darf eigentlich nicht richtig aufkommen
für den, der die Pflicht wirklich erkennt.
Sondern der darf eigentlich nur sagen: Es

gibt keinen anderen Weg als da oder da

dagegen zu arbeiten und da und da für
etwas zu arbeiten. Ob ich etwas damit erreiche

oder nicht, das liegt im Ratschluss
Gottes oder des Zufalls oder der Notwendigkeit.

Das ist nicht meine Sache zu
entscheiden und zu sagen: Es hilft ja doch
nichts. Sowenig wie es meine Sache ist zu

In Ernst Blochs

Werk kommen die

Gefahren vom

Menschen. Es

sind politische
und

Interessenwiderstände,

Gefahren des

politischen

Systems,

Reaktion,

Ausbeutung.

Die Philosophie

kann keine

bestimmten

Rezepte geben.

entscheiden, dass so etwas ein Kinderspiel
sei und einfach.

Die meisten von uns werden Ihnen
vermutlich zustimmen. Und doch kommt es

absehbar nicht zu einem entscheidenden
Kurswechsel in der Umweltpolitik. Woran liegt
das?

Jonas: Vor Illusionen muss man sich vor
allem hüten. Etwa vor der Vorstellung,
dass man die Probleme nur deutlich genug
auszusprechen braucht und dann auch
danach gehandelt wird. Die Frage ist doch:
Wieviel Zeit haben wir noch? Aber die
eine Sünde, vor der man sich auch hüten

muss, ist der Fatalismus, dass man sagt: Es

ist ja doch nichts zu machen. Die Dinge
gehen ihren notwendigen Gang, wir alle
sind Gefangene der Sachzwänge, die wir
selber geschaffen haben, wir alle sind nur
kleine Glieder in diesem ungeheuren
Triebwerk, und es lässt sich daran doch
nichts ändern. Dieser Fatalismus ist selber
eine selbstbestätigende Prophétie, denn:
Wenn man annimmt, dass es doch
notwendig so kommen wird, und man nichts

tut, dann hat man damit eventuell die
Sache herbeigeführt, dass es so kommt. Also
die einzige Chance, dass es besser ausgeht,
als die schlimmen Befürchtungen es möglich

erscheinen lassen, ist, dass man sich
solchen Stimmungsanwandlungen erst gar
nicht hingibt, sondern immer wieder sich
klarmacht, anderen klarmacht, was die
Lage ist und in welcher Richtung generell
Abhilfe liegen könnte.

Das Versagen der Politik

Aber es gibt doch den Widerspruch, dass wir
alle wissen, wie die Erde ruiniert wird. Und
gleichzeitig stellen wir ein Versagen der
politischen Eliten fest.

Jonas: Das liegt am Anfang des ganzen
Exerzitiums: a) Worauf steuern wir hin?
und b) Das, was wir hier erkennen können,

ist an und für sich, auch wenn es

erkannt wird, noch nicht die Abhilfe.
Sondern: Dazwischen stehen die ungeheuer
mächtigen Tagesinteressen, und dabei
dreht es sich ja auch darum, was nächste
Woche oder nächstes Jahr sein wird. Und
so denkt jeder ganz verständlicherweise
zunächst einmal daran, dass dieses System
weiterarbeiten muss, denn sonst klappt
alles zusammen. Aber indem es weiter
arbeitet, arbeitet es eventuell weiter aufs

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1 27



DAS GESPRÄCH PRINZIP VERANTWORTUNG

Unheil hin. Hier liegt das eigentliche
Problem. Ich glaube nicht, dass es darin
besteht zu erkennen, womit wir die Umwelt

bedrohen; davon kriegt man mehr
und mehr heraus, und ich glaube nicht,
dass das noch zu den umstrittenen Fragen
zählt. Aber gleichzeitig ist damit noch
nicht das mindeste dazu getan, auch die
Sache selbst in den Griff zu bekommen.
Man hat ein Wissen von Gefahr. Aber wie
sie abgewendet werden kann — da glaube
ich nicht, dass der Philosoph in irgendeiner

Hinsicht besser qualifiziert ist,
darüber etwas zu wissen und zu sagen, als jeder
Wissenschaftler, Politiker oder
Wirtschaftsführer. Das ist eine Sache für alle
und keine speziell philosophische
Aufgabe. Die Frage ist: Dürfen wir Unmenschen

werden, um Menschen weiter auf
der Erde zu erhalten? Das ist doch die

grosse Gefahr, dass, wenn es erst einmal zu
dem grossen Umweltkollaps kommt, dass

dann ein «Rette sich, wer kann» an die
Herrschaft gelangt und dann vielleicht die
unmenschlichsten Methoden ergriffen
werden, um gewisse Minderheiten zu
erhalten, während die anderen zum Teufel
gehen.

Furcht als Erziehung

Sie sprechen in Ihren Werken von der
«Heuristik der Furcht». Wie kann denn der
einzelne in den Zustand versetzt werden,
dass er überhaupt begreift, dass er
verpflichtet ist, für die Zukunft Sorge zu
tragen?

Jonas: Da gibt's nun genug: Wie bringt
man dem Menschen das Sittengesetz bei?

Das ganze Erziehungssystem muss dafür

sorgen, muss dafür mobilisiert werden.
Die Gesellschaft formt ja den Menschen,
sie formt auch Individuen und gibt ihnen
Massstäbe, gibt ihnen Ehrgeiz ein, Stolz,
Dinge, auf die man stolz sein kann. Also
ein umweltgerechteres Verhalten wird zum
Teil auch eine Funktion der moralischen
Bildung sein müssen, die vom Kindesalter
an im Menschen grossgezogen wird.

Brauchen wir eine gewisse Askese?

Jonas: Ganz gewiss. Und sie muss nicht
einmal so riesig sein. Mit anderen Worten:
Die Parole der Askese braucht gar nicht zu
Wüstenheiligen zu führen, die sich alle
leiblichen Genüsse versagen. Erforderlich
ist eine grosse Spanne zur grösseren Be-

Die

Voraussetzungen für

Verantwortung

sind Freiheit

und Tat.

Die Frage ist
doch: Wieviel

Zeit haben wir

noch?

scheidenheit, und dazu eine Bereitschaft,
vielleicht sogar einen idealistischen Stolz

zu wecken, ist doch nicht unmöglich. Ich
weiss nicht, ob es gelingen wird. Aber man
kann doch nicht sagen: Es ist unmöglich,
Menschen beizubringen, dass sie sich auch
Sachen versagen müssen um eines höheren
oder wichtigeren Zweckes willen. Es gibt
doch genug Beispiele dafür. Wie viele
Leute sind für die verrücktesten Sachen in
den Krieg gezogen und haben ihr Leben
aufs Spiel gesetzt.

Hat denn die Konsumorientierung nicht
mehr mit der Tatsache zu tun, dass sehr vielen

Menschen der Lebenssinn abhanden
gekommen ist?

Jonas: Es gibt gelegentlich solche Sätze,

die mindestens zum Ausdruck bringen,
dass es einen grösseren Adel im Menschen

gibt als nur den, seine leiblichen Bedürfnisse

zu befriedigen. Ein Bewusstsein
davon ist nicht schwer zu erwecken im
Menschen. Wie das dann im einzelnen lautet,
das ist je nach der betreffenden Moralkultur,

Nationalkultur verschieden. Wenn die
Lateiner sagten: Dulce et decorum est pro
patria mori — dann würden wir dem heute
nicht mehr so beipflichten. Aber irgend
etwas dieser Art hat es doch immer gegeben:

Dass der Mensch etwas hinauslebt
über das, was die krasse, unmittelbare
leibliche Selbstbefriedigung angeht. Das
hat der Mensch schon in sich, und darauf
muss man bauen. Darum braucht man
nicht darauf zu kommen, dass man die

ganze Menschheit zu einem asketischen
Ideal erziehen muss. Aber eine Einschränkung

des Konsumerismus, der reinen
Verzehrsmoral und des Hedonismus, des

reinen Augenblicksvergnügens und der

Augenblicksbefriedigung - darauf kann
man schon hinarbeiten, und in Zuständen
der Not stellt sich das eben sehr schnell
ein, dass Menschen dazu imstande sind.
Mit anderen Worten: Es könnte sein, dass

dies gar nicht als freier Entschluss
kommt... Man braucht sich ja nur die
Zustände in bestimmten Ländern anzusehen,
dann sieht man, wie fürchterlich Dinge
werden können, wenn die Natur nicht
mehr mitspielt, wie in gewissen Gegenden
Afrikas.

Wie sehen Sie die zukünftige Entwicklung?

Jonas: Da gibt es doch eine ganze
Anzahl von Perspektiven, wo die Phantasie

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1



DAS GESPRÄCH PRINZIP VERANTWORTUNG

mal auf der einen, mal auf der anderen
verweilt. Eine zum Beispiel ist die, dass es

vielleicht nur auf dem Wege schrecklichster

Kriege dazu kommen wird, dass eine
überbevölkerte Erde sich wieder etwas
lichtet, ich weiss es nicht. Eine andere ist,
dass sich der Erfindungsgeist der Wissenschaft

und Technik darauf richtet, wie
man alles regeln kann mit geringerem
Schmerz für die Umweltverträglichkeit. Es

könnte sein, dass der Ehrgeiz, das Ziel
technischen Fortschrittes gerade das wird,
wie man gewisse Wirkungen vermeidet.
Ich meine, so wie in der Medizin das Ziel
immer so angelegt war, dass man gegen
Krankheiten kämpft, so könnte es sein,
dass für die gesamte industrielle Technik
zum überragenden Ziel wird, wie man
generell das Lebenswohl der Menschen
sichern kann, ohne dabei die Umwelt
kaputtzumachen. Das heisst, auf eine

Verträglichkeit der verschiedenen
Notwendigkeiten hinzuwirken, Notwendigkeiten

für die menschliche Existenz,
Notwendigkeit dafür, dass es Wälder gibt
et cetera..., dass man all das miteinander
versöhnen kann. Und vielleicht ist das die

grösste Herausforderung, die es an das

Ein

umweltgerechteres

Verhalten wird

zum Teil auch

eine Funktion der

moralischen

Bildung sein

müssen.

technische und wissenschaftliche Ingenium

für das kommende Jahrtausend oder
für das kommende Jahrhundert überhaupt
gibt. Solche Ziele muss man sich setzen.
Nicht: Wie kann man den Umfang der
menschlichen Wünsche noch erweitern,
wie kann man noch Neues finden, was
Menschen dann geniessen können und
dessen sie sich erfreuen können. Sondern:
Wie kann man das, was wir haben und

wovon man einiges vielleicht aufgeben
muss, so umgestalten, dass es verträglich
wird mit der Umwelt. Diese Möglichkeit
besteht theoretisch, und sie lässt sich

sogar in Einklang bringen mit dem
Profitstreben der Industrie. Darauf könnten ja

grosse Prämien gesetzt werden, auf
Erfindungen und Veränderungen dieser Art. Es

könnten dafür Anreize geschaffen werden.
Also, die allgemeine Frage, wie ich mir die
Zukunft vorstelle, kann ich gar nicht,
absolut nicht beantworten. Meistens denke
ich an die Zukunft meiner Kindeskinder
mit Befürchtungen, mit einer ziemlichen
Angst, aber nicht mit Verzweiflung, aber

mit grossen Befürchtungen. Ich glaube, es

können schlimme Zeiten kommen.

SPLITTER

£s gibt in einem Staat versteckte, fast unsichtbare

Einwirkungen. Umstände, die beim ersten Anblick

ganz geringfügig scheinen und von denen doch ein

g-osser Teil seiner Wohlfahrt oder seines Verfalls

wesentlich abhängt. Da also die wahre Staatskunst
e ne an sich so praktische, so ganz auf praktische
Zuecke gerichtete Wissenschaft ist. da sie

E-fahrung und so viel Erfahrung erfordert, als der

s:härfste und unermüdlichste Beobachter im Lauf

e nes ganzen Lebens nicht erwerben kann: so sollte
_o/W niemand ohne unendliche Behutsamkeit ein

Staatsgebäude mederzureissen wagen, das jahr-
hjndertelang den Zwecken der gesellschaftlichen
Verbindung auch nur leidlich entsprochen hat. oder

es neu zu bauen, oder Grundrisse und Muster von

entschiedener Vollkommenheit vor Augen zu haben.

Eimlnd Burke. Über die Französische Revolution

(:790). deutsche Übersetzung. Zürich 1986. S. 134 f.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1 29


	Wieviel Zeit haben wir noch? : Der Philosoph Hans Jonas und das Prinzip Verantwortung

