Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 74 (1994)

Heft: 1

Artikel: Wieviel Zeit haben wir noch? : Der Philosoph Hans Jonas und das
Prinzip Verantwortung

Autor: Jonas, Hans / Scheller, Wolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165271

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hians Jonas,
1903-1993, studierte
bei E. Husserl und

M. Heidegger, dem er
nach Marburg folgte,
wo er das Seminar des
Theologen R. Bultmann
biesuchte. Nach seiner
Emigration 1933 lehrte
erin Jerusalem, in
Kanada und zuletzt in
New York. Im Zentrum
seines Denkens stand
die Uberwindung der
Kluft zwischen Sein und
Sollen. Sein bekann-
testes Werk tragt den
Titel «Das Prinzip
Vierantwortung».
Jonas starb kurz vor

seinem 90. Geburtstag.

Der Philosoph Hans Jonas

WoLF ScHELLER,

Jahrgang 1944, ist seit
1968 beim Westdeut-
schen Rundfunk in Kéln,

derzeit in der Programm-
gruppe Kommentare und
Feature, tatig.

DAS GESPRACH

WIEVIEL ZEIT HABEN WIR NOCH?

Der Philosoph Hans Jonas und das Prinzip Verantwortung

Das folgende Gespriich, eines der
letzten Interviews, die Hans Jonas
gegeben hat, fiihrte Wolf Scheller.

Die ethische Perspektive und ihre
Rezeption

Herr Professor Jonas, als 1979 Ihr Buch
«Das Prinzip Verantwortung» erschien, galt
dies vielen als ein Appell, kiinftigen Genera-
tionen eine bewohnbare Welt zu hinterlas-
sen. Hat Ihr Buch aus Ihrer Sicht entspre-
chendes Handeln, entsprechende Vorsorge
ausgelist?

Jonas: Nein, nein, keineswegs. Das wiire
eine ganz iberoptimistische Ansicht der
Dinge. Aber es hat immerhin dazu bei-
getragen, ein Bewusstsein dafiir zu er-
wecken, dass es dieses Problem gibt, dass
wir unserer Umwelt nicht sicher sein kon-
nen, dass wir selber die grossten Gefihrder
dieser Umwelt sind und damit
eigenen Zukunft. Und damit meine ich

unserer

die Zukunft des Genus homo sapiens.

Ihr Buch erschien auf Deutsch. Es war
nach fiinfzig Jahren zum ersten Mal, dass
Sie wieder in dieser Sprache publiziert ha-
ben. Wie sind Ihre Gedanken in Europa
aufgenommen worden?

Jonas: Uber Erwarten gut. Aber darum
geht es nicht. Bei diesem Buch gehr alles

darum, dass es irgendwie mit dazu
beitrigt, menschliches Verhalten in gros-
sem Massstab zu verindern. Es kommt

darauf an, dass sich der menschliche Er-
lebnisstil der fortgeschrittenen Industrie-
gesellschaft und der technischen Zivilisa-
tion so ziigelt und in die Hand nimmr,
dass er mit dem Weiterbestehen der Um-
welt vertriglich wird.

Also Philosophie als Anregung zum Han-
deln. Wo ist der Unterschied zu Ernst Bloch?

Jonas: Ernst Bloch hat eigentlich vom
Fortschrite der Technik allen Segen erwar-
tet, wihrend ich dem Fortschritt der Tech-
nik mit grosser Besorgnis entgegensche.
Ubrigens nicht dem Fortschritt an sich,
sondern dem Gebrauch, der von ithm ge-
macht wird — in der immer weiteren Stei-
gerung des menschlichen Konsums und
der immer weiteren Ausbeutung der Um-
welt. In Ernst Blochs Werk kommen die
Gefahren vom Menschen. Es sind politi-
sche und Gefah-
ren des politischen Systems, Reaktion,
Ausbeutung. Und der Sieg des Sozialismus
— so dachte Bloch — wird dem abhelfen.
Dieser Sozialismus wird aber nicht erwa
den menschlichen Angriff auf die Umwelt

Interessenwiderstinde,

vermindern, sondern ihn im Gegenteil
nur noch steigern. Bloch hatte die gross-
ten Hoffnungen, dass dieses menschliche
Ingenium, das sich in der modernen Tech-
nik erwiesen hat, zu einer ungeahnten
Herrschaft iiber die Natur, zu einer unge-
ahnten Ausdehnung materieller Gliick-
seligkeit fithren werde. Und dass man
diese Herrschaft die
Natur verbinden miisse mit dem gerechten
gesellschaftlichen System, um eine Art
Paradies auf Erden zu errichten. Das ist
der Geist der Utopie, den er von Anfang
an gepflegt hat.

Der Philosoph Hans Jonas sieht das
natiirlich ganz anders. Er sieht, dass Tech-
nik und Industrie die Welt bedrohen. Wie
bewerten Sie denn den gegenwiirtigen Zu-
stand der Erde?

Jonas: Der Zustand der Erde ist eine
sehr komplexe Angelegenheit, und die so-

grossartige tiber

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1

25



26

genannte «Umgebung» oder die Okologie
ist ja auch nicht etwa ein einfacher Be-
griff, sondern etwas ungeheuer Zusam-
mengesetztes. Ideal gesehen miisste es eine
einheitliche Systemwissenschaft geben. Wir
sind aber himmelweit entfernt von einer
systematischen Theorie der Umwelt. Des-
wegen kann ich mich in meiner Bewer-
tung nur nach dem richten, was die Fach-
leute auf den verschiedenen Gebieten zu
sagen haben.

Mitleid allein begrindet keine Ethik

Eignet sich die Philosophie zur Prophy-
laxe?

Jonas: Die Philosophie eignet sich vor-
trefflich zur Prophylaxe. Nicht, indem sie
ein bestimmtes Programm zur Bewilti-
gung unserer Umweltprobleme aufstellt.
Aber prophylaktisch kann die Philosophie
trotzdem werden, indem sie die Geister
mit darauf vorbereitet, sich auf diese Pro-
bleme ernsthaft einzulassen. Die Philoso-
phie kann keine bestimmten Rezeprte ge-
ben, aber sie kann doch ein geistiges
Klima mit erzeugen, in dem Menschen
sich an die Erkenntnis gewdhnen, dass es
sich um wichtige Probleme handelt.

Das klingt jetzt sehr niichtern, als Appell
an die Vernunft. Aber in Ihren Schriften ge-
hen Sie doch sehr viel weiter, da fordern Sie
eine Ethik der Zukunfisverantwortung, eine
sogenannte «Fern-Ethik». Was hat man sich
darunter vorzustellen?

Jonas: Prinzipiell ist man verantwortlich
fiir das, was man anrichtet. Das heisst:
Verantwortung ist mit Macht verbunden,
mit der Fihigkeit, den Gang der Dinge zu
beeinflussen und mitzubestimmen. Nun,
fiir Wissen oder Unwissen ist man selber
mitverantwortlich. Denn man kann ja et-
was dafiir tun, dass wir das Richtige wis-
sen. Aber was die Macht anlangt, die Frei-
heit der Entscheidung, das ist eine etwas
schwierige Angelegenheit. Denn ich kann
zwar vielleicht ganz deutlich erkennen,
dass, indem ich mich jetzt ins Auto setze
und eine Fahrt mache, ich soundsoviel
beitrage zur weiteren Belastung der Atmo-
sphire. Aber sind wir wirklich frei zu
entscheiden, ob wir das Auto benutzen
oder nicht? Keineswegs! Wir haben einen
Lebensstil geschaffen, ein System des Zu-
sammenlebens der Menschen auf dieser
Erde, dass man gebunden ist an eine sehr

SCHWEIZER MONATSHEFTE

74. JAHR HEFT 1

Es kommt darauf
an, dass sich der
menschliche
Erlebnisstil der
fortgeschrittenen
Industriegesell-
schaft und der
technischen
Zivilisation so
ziigelt und in die
Hand nimmt,
dass er mit dem
Weiterbestehen
der Umwelt

vertraglich wird.

grosse, fast riicksichtslose Ausnutzung sol-
cher technischer Mitrtel wie etwa das Auto.
Nun ist es richtig, wenn man sagt, dass
wir das sehr einschrinken kénnen. Das
heisst: Es gibt einen gewissen Spielraum
der Freiheit, aber der ist nicht sehr gross.
Darum ist die eine Voraussetzung fiir Ver-
antwortung Freiheit der Tat.

Wiirde diese Freiheit denn nicht sinnvoll
eingeschrinkt, wenn sich in der Menschheit
ein kollektives Verantwortungsgefiihl ent-
wickeln kinnte?

Jonas: Ja, darauf kommet alles letzten
Endes hinaus. Entweder darauf oder auf
die ungeheuren Angste, die durch begin-
nende Katastrophen in den Menschen
ausgelost werden. Das ist der eine psycho-
logische Faktor, dass die Furcht, die
Angst, vielleicht eine warnende Serie von
kleineren Katastrophen die Menschen auf-
riittelt, sich eine ganz andere Lebensper-
spektive zuzumuten. Das andere ist, was
Sie eben gesagt haben, dass sich ein wirk-
lich sittliches, ein offentliches Bewusst-
sein entwickelt, eine Verantwortungsethik
in den breiten Kreisen, mit entsprechen-
der Bereitschaft auch zu asketischen Zii-
gen.

Ist das nicht zu idealistisch gedacht?

Jonas: Absolut. Ich sage ja auch gar
nicht, dass wir darauf rechnen konnen.
Ich sage nur, dass ich diese zwei Faktoren
sehe, durch die es vielleicht zu einer recht-
zeitigen Umkehr kommen kann. Was ist
denn das Ziel, dem man zustreben muss?
Das Ziel ist ein Vermeidungsziel, man
muss etwas vermeiden. Das ist nicht ein
positiv gesetztes Ziel, dass wir ein herrli-
ches Zeitalter der Erfiillung der menschli-
chen Bestimmung herbeifiihren, sondern
wir miissen vermeiden, dass ein grosses
Ungliick geschicht, ein von uns angerich-
tetes Ungliick. Das Ziel ist bescheiden,
aber bescheiden nur insofern, als es auf
das alte Gliickseligkeitsmotiv verzichtet.
Und auf den Stolz des Menschen, dass er
es vielleicht zu einem Idealzustand brin-
gen kann. Das heisst: Wir haben ecine
Kombination vor uns — auf der einen Seite
eine gewisse sittliche Erziehung zu einer
Einsicht, zu der auch der Mensch nicht
ganz unfihig ist, und auf der anderen
Seite eine gehorige Portion von Schrecken
durch die Schreckschiisse, die cine gepei-
nigte Natur schon abgibt und weiter abge-
ben wird.



DAS GESPRACH

Wer setzt die Massstabe?

Jetzt kinnte man einwenden — zynisch ge-
sprochen: Wir brauchen also immer neue
Katastrophenszenarien, um die Menschen
zum Umdenken zu bewegen.

Jonas: Nein, das ist ja nicht etwas, was
wir veranstalten sollten; es wird von selber
kommen. Wenn sie nicht kommen, um so
besser! Dann war die ganze Voraussage
vielleicht zu alarmistisch. Vielleicht ist es
gar nicht so schlimm. Vielleicht kann die
Umwelt es weiter verkraften. Es gibt ja
Leute, die der Meinung sind, dass wir die
Sache nicht richtig sehen, dass wir Pessi-
misten sind, Alarmisten, dass wir iibertrei-
ben und dass die Umwelt sehr, sehr viel
tragfihiger sei fiir das, was ihr zugemurtet
wird, als wir ihr zutrauen. Es gibt also
auch diese Ansicht.

Sie plidieren fiir eine neue Sittlichkeit.
Wer soll hier denn die Massstibe setzen?

Jonas: Eine Aufgabe, die zweierlei for-
dert: Einerseits die Einsicht in das Kausal-
gefiige der Dinge, also wissenschaftliche
Einsicht in das, was vor sich geht. Und das
andere ist die Erziehung, Herbeifithrung
einer sittlichen Einsicht, die sagt: Das
kénnen wir nicht verantworten, dazu diir-
fen wir es nicht kommen lassen. Das sind
die Mindestvoraussetzungen, und es hat ja
auch Propheten, Prediger gegeben, die den
Menschen gewisse Sachen cingeschirft
und damirt sogar Erfolg gehabt haben.

Aber die Propheten haben bekanntlich im
ecigenen Land nie etwas gegolten.

Das ist ein weites Feld. Aber jedenfalls
darf sich kein «Prophet» — in Anfithrungs-
zeichen —, das heisst einer, der glaubt, er
habe die richtige Einsicht und den Auftrag
vom sittlichen Gewissen her, von der Er-
wigung abhalten lassen, dass ein Prophet
noch nie etwas in seinem cigenen Land ge-
golten hat. Die Frage, wie zuversichtlich
man ist, ob man noch etwas indern kann,
darf eigentlich nicht richtig aufkommen
fiir den, der die Pflicht wirklich erkennt.
Sondern der darf eigentlich nur sagen: Es
gibt keinen anderen Weg als da oder da
dagegen zu arbeiten und da und da fiir et-
was zu arbeiten. Ob ich etwas damit errei-
che oder nicht, das liegt im Ratschluss
Gottes oder des Zufalls oder der Notwen-
digkeit. Das ist nicht meine Sache zu ent-
scheiden und zu sagen: Es hilft ja doch

nichts. Sowenig wie es meine Sache ist zu

In Ernst Blochs
Werk kommen die
Gefahren vom
Menschen. Es
sind politische
und Interessen-
widerstande,
Gefahren des
politischen
Systems,
Reaktion,

Ausbeutung.

Die Philosophie
kann keine
bestimmten

Rezepte geben.

PRINZIP VERANTWORTUNG

entscheiden, dass so etwas ein Kinderspiel
sei und einfach.

Die meisten von uns werden Ihnen ver-
mutlich zustimmen. Und doch kommt es ab-
sehbar nicht zu einem entscheidenden Kurs-
wechsel in der Umweltpolitik. Woran liegt
das?

Jonas: Vor Illusionen muss man sich vor
allem hiiten. Etwa vor der Vorstellung,
dass man die Probleme nur deutlich genug
auszusprechen braucht und dann auch da-
nach gehandelt wird. Die Frage ist doch:
Wieviel Zeit haben wir noch? Aber die
eine Siinde, vor der man sich auch hiiten
muss, ist der Fatalismus, dass man sagt: Es
ist ja doch nichts zu machen. Die Dinge
gehen ihren notwendigen Gang, wir alle
sind Gefangene der Sachzwiinge, die wir
selber geschaffen haben, wir alle sind nur
kleine Glieder in diesem ungeheuren
Triebwerk, und es lisst sich daran doch
nichts indern. Dieser Fatalismus ist selber
cine selbstbestitigende Prophetie, denn:
Wenn man annimmt, dass es doch not-
wendig so kommen wird, und man nichts
tut, dann hat man damit eventuell die Sa-
che herbeigefiihrt, dass es so kommt. Also
die einzige Chance, dass es besser ausgeht,
als die schlimmen Befiirchtungen es mog-
lich erscheinen lassen, ist, dass man sich
solchen Stimmungsanwandlungen erst gar
nicht hingibt, sondern immer wieder sich
klarmacht, anderen klarmacht, was die
Lage ist und in welcher Richtung generell

Abhilfe liegen kénnte.
Das Versagen der Politik

Aber es gibt doch den Widerspruch, dass wir
alle wissen, wie die Erde ruiniert wird. Und
gleichzeitig stellen wir ein Versagen der po-
litischen Eliten fest.

Jonas: Das liegt am Anfang des ganzen
Exerzitiums: a) Worauf steuern wir hin?
und b) Das, was wir hier erkennen kon-
nen, ist an und fiir sich, auch wenn es er-
kannt wird, noch nicht die Abhilfe. Son-
dern: Dazwischen stehen die ungeheuer
michtigen Tagesinteressen, und dabei
dreht es sich ja auch darum, was nichste
Woche oder nichstes Jahr sein wird. Und
so denkt jeder ganz verstindlicherweise
zunichst einmal daran, dass dieses System
weiterarbeiten muss, denn sonst klappt
alles zusammen. Aber
arbeitet, arbeitet es eventuell weiter aufs

indem es weiter

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1

27



28

DAS GESPRACH

Unheil hin. Hier liegt das eigentliche
Problem. Ich glaube nicht, dass es darin
besteht zu erkennen, womit wir die Um-
welt bedrohen; davon kriegt man mehr
und mehr heraus, und ich glaube nicht,
dass das noch zu den umstrittenen Fragen
zihlt. Aber gleichzeitig ist damit noch
nicht das mindeste dazu getan, auch die
Sache selbst in den Griff zu bekommen.
Man hat ein Wissen von Gefahr. Aber wie
sie abgewendet werden kann — da glaube
ich nicht, dass der Philosoph in irgendei-
ner Hinsicht besser qualifiziert ist, dar-
iiber etwas zu wissen und zu sagen, als jeder
Wissenschaftler, Politiker oder Wirt-
schaftsfithrer. Das ist eine Sache fiir alle
und keine speziell philosophische Auf-
gabe. Die Frage ist: Diirfen wir Unmen-
schen werden, um Menschen weiter auf
der Erde zu erhalten? Das ist doch die
grosse Gefahr, dass, wenn es erst einmal zu
dem grossen Umweltkollaps kommt, dass
dann ein «Rette sich, wer kann» an die
Herrschaft gelangt und dann vielleicht die
unmenschlichsten  Methoden ergriffen
werden, um gewisse Minderheiten zu er-
halten, wihrend die anderen zum Teufel

gehen.
Furcht als Erziehung

Sie sprechen in IThren Werken von der
«Heuristik der Furcht». Wie kann denn der
einzelne in den Zustand versetzt werden,
dass er iiberhaupt begreift, dass er ver-
pflichtet ist, fiir die Zukunft Sorge zu tra-
gen?

Jonas: Da gibt’s nun genug: Wie bringt
man dem Menschen das Sittengesetz bei?
Das ganze Erzichungssystem muss dafiir
sorgen, muss dafiir mobilisiert werden.
Die Gesellschaft formt ja den Menschen,
sie formt auch Individuen und gibt ihnen
Massstibe, gibt ihnen Ehrgeiz ein, Stolz,
Dinge, auf die man stolz sein kann. Also
ein umweltgerechteres Verhalten wird zum
Teil auch eine Funktion der moralischen
Bildung sein miissen, die vom Kindesalter
an im Menschen grossgezogen wird.

Brauchen wir eine gewisse Askese?

Jonas: Ganz gewiss. Und sie muss nicht
einmal so riesig sein. Mit anderen Worten:
Die Parole der Askese braucht gar nicht zu
Wiistenheiligen zu fithren, die sich alle
leiblichen Geniisse versagen. Erforderlich
ist eine grosse Spanne zur grosseren Be-

SCHWEIZER MONATSHEFTE

74. JAHR HEFT 1

Die Voraus-
setzungen fur
Verantwortung
sind Freiheit

und Tat.

Die Frage ist

doch: Wieviel

Zeit haben wir
noch?

PRINZIP VERANTWORTUNG

scheidenheit, und dazu eine Bereitschaft,
vielleicht sogar einen idealistischen Stolz
zu wecken, ist doch nicht unméglich. Ich
weiss nicht, ob es gelingen wird. Aber man
kann doch nicht sagen: Es ist unmaglich,
Menschen beizubringen, dass sie sich auch
Sachen versagen miissen um eines hsheren
oder wichtigeren Zweckes willen. Es gibt
doch genug Beispiele dafiir. Wie viele
Leute sind fiir die verriicktesten Sachen in
den Krieg gezogen und haben ihr Leben
aufs Spiel gesetzt.

Hat denn die Konsumorientierung nicht
mehr mit der Tatsache zu tun, dass sehr vie-
len Menschen der Lebenssinn abhanden ge-
kommen ist?

Jonas: Es gibt gelegentlich solche Sitze,
die mindestens zum Ausdruck bringen,
dass es einen grosseren Adel im Menschen
gibt als nur den, seine leiblichen Bediirf-
nisse zu befriedigen. Ein Bewusstsein da-
von ist nicht schwer zu erwecken im Men-
schen. Wie das dann im einzelnen lauter,
das ist je nach der betreffenden Moralkul-
tur, Nationalkultur verschieden. Wenn die
Lateiner sagten: Dulce et decorum est pro
patria mori — dann wiirden wir dem heute
nicht mehr so beipflichten. Aber irgend
ctwas dieser Art hat es doch immer gege-
ben: Dass der Mensch etwas hinauslebt
{iber das, was die krasse, unmittelbare
leibliche Selbstbefriedigung angeht. Das
hat der Mensch schon in sich, und darauf
muss man bauen. Darum braucht man
nicht darauf zu kommen, dass man die
ganze Menschheit zu einem asketischen
Ideal erziehen muss. Aber eine Einschrin-
kung des Konsumerismus, der reinen Ver-
zehrsmoral und des Hedonismus, des rei-
nen und der
Augenblicksbefriedigung — darauf kann
man schon hinarbeiten, und in Zustinden
der Not stellt sich das eben sehr schnell
ein, dass Menschen dazu imstande sind.
Mit anderen Worten: Es kénnte sein, dass
dies gar nicht als freier
kommt... Man braucht sich ja nur die Zu-

Augenblicksvergniigens

Entschluss

stinde in bestimmten Lindern anzusehen,
dann sieht man, wie fiirchterlich Dinge
werden konnen, wenn die Natur nicht
mehr mitspielt, wie in gewissen Gegenden
Afrikas.

Wie sehen Sie die zukiinftige Entwick-
lung?

Jonas: Da gibt es doch eine ganze An-
zahl von Perspektiven, wo die Phantasie



DAS GESPRACH

mal auf der einen, mal auf der anderen
verweilt. Eine zum Beispiel ist die, dass es
vielleicht nur auf dem Wege schrecklich-
ster Kriege dazu kommen wird, dass eine
iiberbevolkerte Erde sich wieder etwas
lichtet, ich weiss es nicht. Eine andere ist,
dass sich der Erfindungsgeist der Wissen-
schaft und Technik darauf richtet, wie
man  alles regeln kann mit geringerem
Schmerz fiir die Umwelwvertriglichkeit. Es
konnte sein, dass der Ehrgeiz, das Ziel
technischen Fortschrittes gerade das wird,
wie man gewisse Wirkungen vermeidet.
Ich meine, so wie in der Medizin das Ziel
immer so angelegt war, dass man gegen
Krankheiten kimpft, so kénnte es sein,
dass fiir die gesamte industrielle Technik
zum iberragenden Ziel wird, wie man
generell das Lebenswohl der Menschen
sichern ohne dabei die
Das auf ecine
Vertriglichkeit der verschiedenen Not-
wendigkeiten hinzuwirken, Notwendig-
keiten fiir die menschliche Existenz,
Notwendigkeit dafiir, dass es Wilder gibt
et cetera..., dass man all das miteinander
versohnen kann. Und vielleicht ist das die

kann, Umwelt

kaputtzumachen. heisst,

grosste Herausforderung, die es an das

SPLITTER

Es gibt in einem Staat versteckte, fast unsichtbare
Einwirkungen, Umstande, die beim ersten Anblick
ganz geringfugig scheinen und von denen doch ein
grosser Teil seiner Wohlfahrt oder seines Verfalls
wesentlich abhdngt. Da also die wahre Staatskunst
eine an sich so praktische, so ganz auf praktische
Zwecke gerichtete Wissenschaft ist, da sie
Erfahrung und so viel Erfahrung erfordert, als der
scharfste und unermidlichste Beobachter im Lauf
eines ganzen Lebens nicht erwerben kann: so sollte
wohl niemand ohne unendliche Behutsamkeit ein
Staatsgebaude niederzureissen wagen, das jahr-
hundertelang den Zwecken der gesellschaftlichen
Verbindung auch nur leidlich entsprochen hat, oder
€s neu zu bauen, oder Grundrisse und Muster von
entschiedener Vollkommenheit vor Augen zu haben.

Eomunp Burke, Uber die Franzésische Revolution
(1790), deutsche Ubersetzung, Zirich 1986, S. 134 f.

Ein umwelt-
gerechteres
Verhalten wird
zum Teil auch
eine Funktion der
moralischen
Bildung sein

missen.

PRINZIP VERANTWORTUNG

technische und wissenschaftliche Inge-
nium fiir das kommende Jahrrausend oder
fiir das kommende Jahrhundert iiberhaupt
gibt. Solche Ziele muss man sich setzen.
Nicht: Wie kann man den Umfang der
menschlichen Wiinsche noch erweitern,
wie kann man noch Neues finden, was
Menschen dann geniessen konnen und
dessen sie sich erfreuen konnen. Sondern:
Wie kann man das, was wir haben und
wovon man einiges vielleicht aufgeben
muss, so umgestalten, dass es vertriglich
wird mit der Umwelt. Diese Moglichkeit
besteht theoretisch, und sie lisst sich so-
gar in Einklang bringen mit dem Profit-
streben der Industrie. Darauf kénnten ja
grosse Primien gesetzt werden, auf Erfin-
dungen und Verinderungen dieser Art. Es
konnten dafiir Anreize geschaffen werden.
Also, die allgemeine Frage, wie ich mir die
Zukunft vorstelle, kann ich gar nicht, ab-
solut nicht beantworten. Meistens denke
ich an die Zukunft meiner Kindeskinder
mit Befiirchtungen, mit einer ziemlichen
Angst, aber nicht mit Verzweiflung, aber
mit grossen Befiirchtungen. Ich glaube, es
konnen schlimme Zeiten kommen. 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 74. JAHR HEFT 1 29



	Wieviel Zeit haben wir noch? : Der Philosoph Hans Jonas und das Prinzip Verantwortung

