Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 1

Artikel: In principio erat verbum : Sprache als Zeichensystem und
Zeichensetzung

Autor: Halter, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165157

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ernst Halter

In principio erat verbum

Sprache als Zeichensystem und Zeichensetzung

In der Spitphase des franzosischen Symbolismus wird die kantische
Skepsis gegeniiber dem Wahrheitsanspruch der menschlichen Sinneswahr-
nehmung auf die Sprache iibertragen, die man bisher unreflektiert als
hinreichendes Benennen begriffen hatte. Der kritische Funke springt in
Mallarmés Bemerkung «une rose n’est pas une rose». Interpretierend iiber-
setzt heisst dies: Das Wort «Rose» deckt die Blume nicht ab, die es bezeich-
net; die vier Buchstaben und drei Sprachlaute haben mit der Pflanze, ihren
Wurzeln, Stengeln, Blittern, Bliiten, deren Duft und Farbe, nichts gemein-
sam. Unser Sprechen st ein Tun-als-ob: als ob wir mit unsern Worten, unsern
Begriffen — die erst noch von Sprache zu Sprache verschieden lauten, ja,
verschieden definiert sind — die Welt erfassen konnten. Die Welt jedoch, die
Wirklichkeit, ist aussersprachlich. Sie entzieht sich unserem Sagen, das nur
ein System von Zeichen, von Symbolen ist. Sie spottet jeden denkbaren
Zeichensystems. Sprache, das ist der vom Schopfer verhéhnte Turm zu
Babel.

Fiir Mallarmé war die Konsequenz dieser unbestreitbaren Tatsache eine
Autonomieerkldrung der Sprache, genauer: seines personlichen dichteri-
schen Sprechens. In seiner Dichtung wird der Riickzug der Sprache auf sich
selbst vollzogen. Hinreichend sprechen und kommunizieren lasst sich einzig
iiber die Sprache selbst. Sprache wird zum Thema der Dichtung. Sie wird
als andere Wirklichkeit erkannt und in den Status und die Wiirde einer
autonomen Schopfung erhoben. Dies kommt einer Absage an Sinn und
Deutbarkeit der Worter aus dem Kontext der iibrigen Wirklichkeit gleich.
Im Geist des Sprechenden spaltet sich das Schopfungsganze auf in einen
chaotischen, letztlich unfassbaren Teilbereich namens Wirklichkeit und in
einen unverianderbaren, vom menschlichen Geist geschaffenen Teilbereich
namens Sprache, gebildet aus Lauten, Worten, Begriffen und Schriftbildern.
Das Zeichensystem Sprache als — erhoffte — zweite Mathematik.

Rund anderthalb Generationen spéter schreibt die Amerikanerin
Gertrude Stein, ebenfalls in Paris, eine Replik auf Mallarmés Grundsatz-
erklarung. Ihr Gedicht ist nicht weniger lakonisch: «A rose/is a rose/is a
rose.» Ein Manifest. Eine Deutung soll am Schluss versucht werden. Denn
diese beiden Aussagen stecken das Feld ab, iiber das hier zu sprechen ist.

Zu Mallarmés Lebzeiten vollzieht sich auch in der Malerei einer der
entscheidenden Briiche — und zwar in Paul Cézannes langwierigem Kampf



SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM 43

um die Abstraktion von der Perspektive, um die Einbindung des Bildinhalts
in die Malflédche. Fiir Cézanne ist die Perspektive — nicht viel anders als fiir
Mallarmé das naiv benennende Sprechen — eine Vorspiegelung falscher
Tatsachen, ein Tun, als ob es eine konkrete Ubertragung von Realitit auf
die Malfldche gibe. Dieses seit der Renaissance meisterlich gehandhabte
Tduschungsmandover hat es den Kiinstlern erlaubt, sich um die eigentliche
Aufgabe der Malerei zu driicken: dem Betrachter vor Augen zu fithren, ihm
bewusst zu machen, dass er sich in einer Welt der symbolischen Formen, der
Zeichen, bewegt. Und zwar nicht nur beim Betrachten eines Bildes, sondern
im Lebensvollzug iiberhaupt. Dem Bild kommt die Funktion eines Kataly-
sators dieser Erkenntnis zu. Und wenn Jahrzehnte spéter Ben Vautier einen
Apfel malt und den Satz «Ce n’est pas une pomme» daruntersetzt, dann sagt
er, nunmehr mit etlicher Verspitung, dasselbe: Was der Betrachter vor sich
hat, ist kein Apfel, sondern mit Farbe iiberstrichene Leinwand.

Der Nachweis einer parallelen Entwicklung liesse sich auch fiir die Musik
fithren, beginnend mit der Auflosung der Tonalitét in Wagners Parsifal und
beim spéten Liszt, dessen diistere Klangcluster in Weimar entstanden sind.
Doch zurtick zum Thema.

Sprache also ist durchaus wirklich, wirklich als Schopfung des menschli-
chen Geistes. Mallarmé betont genau diese Eigenschaft. Sie ist jedoch ein
erdgeschichtlich in letzter Sekunde entwickelter Zweig der Wirklichkeit.
Wirklichkeit bedarf der menschlichen Sprache als Zeichensystem also nicht
oder nur sehr bedingt, insofern sie auch die Wirklichkeit des Menschen ist.
Sie hat Hunderte von Millionen Jahren ohne Franzosisch, Spanisch und
Chinesisch sich selbst geniigt. Doch — was Mallarmé noch nicht wissen
konnte — das organische Leben hat im Laufe seiner Entwicklung unzéhlige
Zeichensysteme geschaffen, etwa den Gesang der Vogel, die Diifte der
Blumen, die Paarungsriten der Tiere, deren Sinn und Bedeutung die Biolo-
gie allméhlich entschliisselt.

Die vom Menschen geschaffenen Zeichen jedoch sind anderer Art. Sie
beginnen die Wirklichkeit, zu deren Erfassung und Ordnung sie urspriing-
lich geschaffen wurden, allméhlich zu verdndern. Nicht nur iiberlagern und
verfalschen sie sie, so dass es mit Mallarmé das Beste wire, sie aus der
Wirklichkeit wieder abzuziehen: Sie beginnen die Realitit auch weiterzu-
entwickeln, umzuschaffen. Der « Homo faber», das symbolbildende, reflek-
tierende, werkzeugschaffende Wesen, beméchtigt sich ihrer als Demiurg.

Martin Heidegger hat klargelegt, dass Sprache dem Weltbegriff des ein-
zelnen grundsétzlich vorgesetzt ist und dessen Verhalten zur Wirklichkeitin
hochspezifischer Art beeinflusst. Was Kant noch abstrakt formuliert hat:
«Anschauungen ohne Begriffe sind blind», das konkretisiert sich im Heideg-
gerschen Denken. Ein Bauer zum Beispiel wird eine offene Landschaft
unter dem Aspekt des Futter- oder Getreidebaus betrachten; ein Stadte-



44 SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM

planer wird die natiirlichen Gegebenheiten daraufhin priifen, wo er die
Verkehrsstringe biindeln und die Wohnviertel anlegen kann; ein Offizier
wird sie nach Moglichkeiten fiir Artilleriestellungen oder Guerillakriegfiih-
rung absuchen; einen Jogger interessieren die weniger belastete Luft und
die Verkehrsfreiheit der Feldwege.

Doch zum Demiurgen Mensch gehort nicht nur die Betrachtung, die
Fassung in Zeichen oder die Verwendung des bereits Vorhandenen, sondern
die Erzeugung von Neuem, noch nie Dagewesenem, von Werkzeugen und
Gegenstéinden.

Im technischen Bereich ist der Mensch als Sprachschopfer wohl am
erfolgreichsten gewesen, weil, so ist zu vermuten, Werkzeug und Werk sich
oft gleichzeitig mit der sie benennenden Sprache, zum Teil sogar mit ihrer
Hilfe oder unter Beizug anderer menschlicher Zeichensysteme, zum Bei-
spiel der Mathematik oder Physik, entwickelt haben. In der fechne ist die
scheinbare Deckungsgleichheit von Ding und Bezeichnung am weitesten
entwickelt worden. Wir alle haben einmal mit einem guten Handwerker
gesprochen und sind von der stupenden Treffsicherheit des Fachwortschat-
zes liberrascht und begliickt worden. Ein Hohepunkt der Symbiose von
techne und Sprache sind die Beschreibungen von Maschinen.

Jedem Fachgebiet seine Sprache oder Sprachvariante, die sich meist
mittels Metaphern aus einem hypothetischen Gemeinsprachgebrauch ent-
wickelt hat. Markant ist etwa die sexuell aufgeladene Militidrsprache, die
mehrfach untersucht worden ist. Eine der grossen Sprachleistungen, er-
bracht in den letzten Jahrzehnten, ist die Herausbildung der linguistischen
Fachsprache. Die franzdsischen, amerikanischen und englischen Struktura-
listen haben unvergleichlich viel mehr Fingerspitzengefiihl und Sprachge-
nauigkeit bewiesen als ihre Kollegen vom Fach Soziologie.

Immer aber - und wie genau sie auch sei — behdlt die Sprache ihren
Zeichencharakter, ist niemals das Ding, das sie vorgibt, ist einzig dessen
Symbol. Sprache, die es unterlésst, sich in diesem Punkt unablissig ihrer
selbst zu vergewissern, wird eigenméichtig, beginnt die aussersprachliche
Wirklichkeit zu vergewaltigen. Sie verkommt zur Soll-Sprache, die sich,
nicht viel anders als idealistische Ethiken, nicht darum kiimmert, «ob und
auf welche Weise daraus wirkliche Verhaltensweisen gemacht werden kon-
nen» (Gerhard Szczesny: Das sogenannte Gute.).

Betrachten wir den scheinbar harmlosen Begriff « Erholungszone». In der
Praxis umschreibt er die auf Orts- und Regionalpldnen freigehaltenen Fla-
chen, die keiner oder nur einer extensiven Nutzung unterliegen; in Stadten
etwa Parks, Sportanlagen, Wasserldufe, in lindlichen Gebieten Wailder,
Weiden, sogenanntes Odland, also Berge, Gletscher, dann Seen, Natur-
schutzgebiete und extensiv bewirtschaftete landwirtschaftliche Flichen.
Der Begrift « Erholungszone» impliziert, dass alle diese Reste von mehr



SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM 45

oder weniger natiirlich gebliebener Natur zur Erholung des Menschen
geschaffen seien, dieser zu dienen hitten. Konkret: die Frosche in den
Weihern so gut wie die Gerdllhaldenin den Hochtélern, m.a.W. das bis heute
erst ansatzweise erforschte Geflecht des Bios, wird als Mittel zur Erholung
des Menschen vom selbstproduzierten Alltagsstress verwendet, eine Unge-
heuerlichkeit, die jeden Eingriff rechtfertigt, von der Planierung von Ski-
pisten im alpinen Schwingelrasen bis zum Naturlehrpfad ins Rohrdommel-
ried, falls dadurch die Erholungsfunktion fiir den Benutzer Mensch verbes-
sert werden kann.

Auch der Mensch, als Tréger seines personlichen Lebens und desjenigen
seiner Nachkommen, gehort zur aussersprachlichen Wirklichkeit. Konse-
quenterweise miisste die Sprache der Politik, die sich mit den Beziehungen
des einzelnen zum Staat und der Staaten untereinander befasst, sich mit
besonderer Griindlichkeit ihrer selbst vergewissern. Unkontrolliertes
Wauchern von Politjargons hat verhédngnisvollste Auswirkungen gezeitigt. In
Deutschland, erst recht in dessen Ostlicher Hélfte, hat man allzuspét er-
kannt, welchen Schaden eine Soll-Sprache der Politik anrichtet, die sich
nicht darum kiimmert, wie willkiirlich und fragil der Bezug ihrer Worte zur
Wirklichkeit geworden ist.

Die Sprache des Unmenschen ist eingehend untersucht worden. Eines
ihrer Kriterien ist die vorsitzliche Uneigentlichkeit ihres Benennens. Sie
lebt vom Umschreiben, Kaschieren, Verschweigen. Die Planer des Holo-
caust haben sich gehiitet, ihre wahren Absichten je beim Namen zu nennen.

Eine nahe verwandte Spielart der Sprache des Unmenschen hat in der
untergegangenen DDR gebliiht. Ihr Thema: die Zementierung des Scheins,
des scheinbaren Bruchs mit der nazistisch-totalitiren Vergangenheit, des
scheinbaren Vollzugs der proletarischen Revolution, der scheinheiligen
Friedfertigkeit ihrer Mittel und Zwecke, der scheinhaften Menschenfreund-
lichkeit. Aus einer systematischen Todesfalle wurde so der «antifaschistische
Schutzwall». Besonders unertriglich tont diese Sprache in gewissen politi-
schen Gedichten.

In der DDR ist mit deutscher Griindlichkeit Begriff fiir Begriff umgedeu-
tet, ja ins Gegenteil des urspriinglich intendierten Sinns verkehrt worden.
Die spiate DDR préasentierte ihre offiziose Sprachwelt als lihmende Litanei
des ein fiir allemal als wahr Erkannten. Wer weiss, vielleicht wurde hier zum
ersten und einzigen Mal, dank einer Arbeit von vierzig Jahren, Mallarmés
Forderung einer totalen Autonomie der Worter Wirklichkeit.

Seien wir jedoch nicht eindugig. Weite Teile des westlichen Reklame-
business leben von der einer Verfiihrung und Konditionierung des Konsu-
menten dienenden Umdeutung gewisser Begriffe, die zumindest in den
Hirnen vieler Reklamemacher entweder Reizworter sind oder Grundwerte
sogenannter Lebensqualitit verkorpern.



46 SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM

In der auseinandergebrochenen Sowjetunion konnte man einer leicht
anders gelagerten Form der Verselbstidndigung der Sprache innerhalb eines
als wahr und endgiiltig erachteten, also erstarrten Begriffsfelds begegnen.
Es konkretisierte sich in der Tradition, an allen wichtigen 6ffentlichen
Gebduden und Fabriken riesige Agitproptransparente anzubringen. So hat
der tausendfach wiederholte Slogan «Slawa trudu!» (Es lebe die Arbeit) den
Verfasser zum erstenmal auf den drohenden technologischen, geistigen und
Okologischen Kollaps dieses Systems aufmerksam werden lassen. Ein Staat,
in dem Arbeit als Abstraktum und in ewiggleicher Manier angepriesen wird,
ohne dass die Frage erlaubt, ja nur denkbar wire, was denn und wie
gearbeitet werden und welche Folgen Arbeit haben konnte, ist in Gefahr.
Was in der Sowjetunion unter Arbeit verstanden wurde, war dann in den
Kunstmuseen unter «Zeitgendssische Malerei» zu besichtigen: ein ebenso
geistloses wie herkulisches Im-Griff-Haben und Vergewaltigen von Massen
roher Materie, angefangen bei den Erntearbeiterinnen, die mit zum Singen
aufgesperrten Méulern ihre Hundertpfundgetreidesiacke schleppten, bis hin
zu den Titanen aus Hephdésts Schmiede, die Schienenstrénge oder ungeheu-
re Stahlkonstruktionen schweissten. Wo Bizeps Arbeit bedeutet, bestimmt
geistloser Gigantismus die Produktion, « Gosplan» herrscht und fiihrt sie ins
Leere, in ein Sinnvakuum. Arbeit wichst sich zur Okokatastrophe aus.

Wo die Zeichenhaftigkeit der Sprache vergessen, ihre Uneigentlichkeit
im Bezug zur Wirklichkeit vorsitzlich gepflegt wird, setzt eine Erstarrung
und Stereotypisierung ein, die in einer inhumanen Verkehrung der Werte
und letztlich in der Liquidierung des Lebens endet. Einer Sprache unter
Luftabschluss geht es wie jeder Konserve: Irgendeinmal kommt die Zeit, da
sie todliches Gift geworden ist. An diesem Ort soll die personliche Bewun-
derung fiir einen deutschen Politiker nicht verschwiegen werden, der sich
bemiiht, eine politische Sprache zu reden, fast mochte man sagen, zu erfin-
den, die dieser Tatsache Rechnung trigt. Und unvergesslich ist die Stimme
eines tschechischen Schriftstellers, der nach der Wende zum Staatsprésiden-
ten gewidhlt wurde. Die Schépfung einer humanen Politsprache ist ein nicht
weniger herkulisches Unterfangen als das Schweissen einer Briicke tiber
den Stillen Ozean.

Wenden wir uns dem sogenannten «Normalsprecher» zu.

Er wird sich der Gefahren seines Sprachgebrauchs kaum je bewusst sein.
Wir miissen versuchen, das zu begreifen.

Sprache hat eine ihrer Funktionen, diejenige der alltéglichen Verstindi-
gung, in jeder Sekunde und rund um die Erde wahrzunehmen. Wollten wir
jedes einzelne Wort bedenken, wiirden wir auf Swifts fliegender Insel Lapu-
talanden, deren Bewohner sich anstelle der Worter, denen sie als ausgepich-
te Philosophen misstrauen, die Gegenstidnde an den Kopf werfen, die sie in
einem Sack mit sich tragen.



SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM 47

Die Gefahr fiir den Normalsprecher lauert in den heute zahlreicher denn
je angebotenen Fertigverpackungen von Begriffen oder Wendungen. Wo
diese den harmlosen Alltag zu strukturieren versuchen, ist hochstens gegen
sie einzuwenden, dass ein Sprachgebrauch, der sich ausserhalb des Berufs
auf ein entweder lustloses oder renommierendes Sich-entlang-Tasten am
Kram, der auch zum Leben gehort, oder an den Gegenstinden des sozialen
Prestiges beschrénkt, den Normalverbraucher von Sprache in einem hori-
zontlosen sozialen und geistigen Umfeld festnagelt.

Dagegen muss sich jeder bewusste Sprecher der Aufgabe stellen, sprach-
liche Fertigverpackungen dort zu bekdmpfen, wo sie die kulturellen und
sozialen Interdependenzen, das Geflecht aus Autonomien und Abhéngig-
keiten, Rechten und Verpflichtungen, das erst eine humane Gesellschaft
ermoglicht, in unzuldssiger Weise vereinfachen. Es ist Blindheit, die Gewis-
sensleistungim Bereich der «Tiirkensdue» und des «Vergasens» dem Sprach-
unterricht der Schule zu iiberlassen.

Unter Sprechern ist der Schreibende ein Zwitter. Meist ist er kein Fach-
mann - und wenn, dann weiss er um die Gefdhrdung durch seinen Fachjar-
gon. Er ist aber auch kein Normalsprecher, denn das Wort «ist sein Lebens-
zweck».

Vermutlich steht am Anfang des Schreibens die kindliche Lust des Be-
nennens. Der zukiinftige Schriftsteller oder Dichter erscheint als einer,
welcher der sprachformativen Phase (vom 2. bis 5.Lebensjahr) nie ganz
entwachsen ist. IThn beunruhigen die Worte. Der frithe Giinter Grass etwa
ist exemplarisch in seiner Nennlust. Starke innere Spannungen und Erre-
gungen erhohen fast immer die Sprachfihigkeit: Leidenschaft, Leid, Begei-
sterung, das Bediirfnis sich mitzuteilen, zu riihmen, das jeder visionédren
Schau innewohnt. Erinnert sei an Halderlin oder Rilke. Aber — und Rilke
hat dies vorgelebt — es braucht grosste Selbstdisziplin, Geduld, Selbstkritik,
damit die diinnen Féaden des Bezugs der Worte zur Realitét nicht zerreissen,
das Sprechen vom Lebensvollzug abhebt und, iiberspitzt gesagt, beim
Horst-Wessel-Lied landet. Dann lieber noch, wenn auch nicht gern, die
Marseillaise.

Da Literatur sich unseres alltdglichen Kommunikationsmittels, der Spra-
che, bedient, hat sie die positive Eigenschaft, leichter tiberpriifbar zu sein
als alle Kiinste des Bildes, geschweige die Musik. Mogeleien entlarven sich
dem kritischen Leser meist selbst. Diese Nachpriifbarkeit hat Philosophen,
Politiker und Kritiker immer wieder dazu verleitet, vom Sprachwerk gesell-
schaftlichen Nutzen, Hilfe beim Aufbau einer wie immer gearteten «neuen»
oder «besseren» Welt, kurz Moralitdt im Sinne irgendeines Normenkodex
zu fordern. Dies in Ost und West. Die Lektiire der literaturkritischen Essays
von Georg Lukacz z.B. erweckt den Eindruck des Spiessrutenlaufens von
Schriftstellern und Sprachwerken. Man wahnt sich in der Grundschule, und



48 SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM

die unartigen, zu massregelnden Kinder heissen Storm, Grillparzer oder
Stifter. Der einzige Unterschied: sie konnen nicht auskneifen, wenn sie
Tatzen bekommen. Ein Beispiel aus dem Westen: Robert Minder, damals
der Germanist am Institut de France, hat 1967 im Gesprich die Gedichte
Eichendorffs als « Quatsch und Blodsinn» abgetan. Der um die Erforschung
der nazistischen Literatur hochverdiente Professor hatte unter der schein-
bar so simplen, leichtverstandlichen Oberfldche die zweite, bei Eichendorff
fast immer mitschwingende Ebene der Gefdhrdung, Angst, Herzensbangnis
tibersehen, die Schumanns Vertonungen unvergesslich herausgearbeitet
haben. Aufdieser ddmmernd-néichtigen Ebene beweist Eichendorff untriig-
liches Gespiir fiir den gefihrlichen und gefdhrdeten Auf- und Umbruch der
Romantik, da nur die Seichten genau wussten, wohin die Reise gehen
wiirde.

Der politische Zusammenbruch in Mitteleuropa im Jahre 1945, die uner-
trégliche moralische Last der « Tausend Jahre», das Bediirfnis nach Werten,
die der im Berliner Sportpalast bejubelten Barbarei und Schléchterei dia-
metral gegeniiberstanden, die Suche nach Garanten einer neuen Ethik - sie
alle haben den Kiinstler, vor allem den Schriftsteller, in die Rolle des arbiter
moralium gedrdngt. Und es ist klar, dass in einer zerriitteten Gesellschaft
ein Schreibender diese Aufgabe nicht einfach von sich schieben kann. In der
ehemaligen DDR sind die Schreibenden von Staats wegen zu Hiitern der
Moral des real existierenden Sozialismus avanciert. Soweit sie nicht ausge-
biirgert wurden oder in den Westen flohen oder sich unter Pressionen mit
grosstem Mut als Gegenldufer im Samisdat tiber Wasser hielten, haben sie
sich mit Geschick als Vor-, Mit- und Nachdenker, einige gar als Kritiker
innerhalb der ideologischen Schranken um ihn verdient gemacht.

Der Schriftsteller als Gewissen der Nation: in der Bundesrepublik hat sich
keiner in dieser Position derart ernstgenommen wie Heinrich Boll, und er
hat fiir seine Haltung internationale Anerkennung gefunden. Die Aufwer-
tung des Schriftstellers, seine Inpflichtnahme durch eine neusich formieren-
de Gesellschaft bergen jedoch eine Gefahr in sich. Nutzbringendes, verwert-
bares Sprechen geht seines schopferischen Spielraums verlustig. Kronzeuge
ist wieder Heinrich Boll — auch Hesse wire hier zu nennen —, der, im
Gegensatz zu Bert Brecht, dem wendigen, schwer zu fassenden Ironiker, an
der Aufgabe, das Gewissen der Nation zu sein, als Schriftsteller gescheitert
ist. Sein aufrichtiger Eifer hat ihn daran gehindert, die eigenen Position, das
eigene Schreiben insistierend zu hinterfragen, so wie Max Frisch dies ein
Leben lang durchgehalten hat.

Kritiker und Publikum sollten eines nie vergessen: dass die Qualitit einer
Sprache weder an ihrer dringlich-dinglichen Behaftbarkeit, noch an ihrer
moralischen Bravheit zu messen ist. Sprache, die vom Schreibenden mittels
Selbstzensur oder von seinen Mentoren ideologisch tiberwacht wird, ver-



SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM 49

kommt zur Dienerin an Systemen — faschistisch, kommunistisch, kapitali-
stisch, antiautoritir, feministisch, 6kologistisch —, die, wie geschehen, innert
Jahresfrist abgeschafft und zum alten Eisen geworfen werden kénnen, wenn
sie nicht gar im Giftschrank landen. Ein Sprachwerk, das sich nicht zualler-
erst auf das sprechende Ich bezieht, verliert seine Freiheit, seine freudige
Subversivitit, die allein es rechtfertigen als prekires, schwankendes, vom
Geist umgetriebenes und unersetzliches Medium der Mitteilung neuer Er-
fahrung, neuen Lebens. Es wird austauschbar.

Sprache als Spiel und Herausforderung, beginnend mit Kalauern, Witzen,
Anekdoten, Limericks, endend bei der Utopie, etwa bei Hdlderlin in den
enormen Spannungsbogen seiner « Vaterlindischen Gesdnge» oder bei Kleist
in der Unentrinnbarkeit des logischen Konnexes oder bei James Joyce im
Lautwerden samtlicher Schichten des Bewussten und Unter-, ja Unbewuss-
ten, des Uber-Ich, des Ich und des Es: sie bedarf der Wirklichkeit genau so
weit, dass sie etwas in ihr findet, was sich lohnt, zur Sprache gebracht, in
Sprache verwandelt zu werden. Was — dies ist letztlich bedeutungslos; denn
was immer sie ergreift, ein brisantes Tagesthema, das Teetrinken nachmit-
tags um fiinf, Ideen oder Visionen, Egriffenheit durch Liebe oder Hass oder
Angst: es wird durch die Art und Weise, wie sie es vorbringt, zum Politikum,
zu einer Angelegenheit der nach dem Mass des Menschen gewachsenen und
geformten Polis. Das Leben einer so verstandenen Gemeinschaft wiederum
bedarf einer solchen Sprache im hochsten Grad.

«In principio erat verbum.» Dichter und Schriftsteller zeichnen sich nicht
durch Bibelgldubigkeit aus. Dennoch sind sie es, die diesen ersten Satz des
Johannesevangeliums zur Basis ihrer Existenz machen. Sprache als Mittle-
rin von Erfahrungen und als Schopferin von Welt. Wie sie diese in ihr
schlummernde Féhigkeit, diesen Auftrag erfiillt, dies ist dem Sprecher, dem
Schreibenden iiberlassen. Er hat unzéhlige Moglichkeiten; eine muss er
wiéhlen.

Im Jesusgebet der Monche auf Athos: « Herr Jesus Christus, Sohn Gottes,
erbarme dich meiner», ein Leben lang im Rhythmus des Atems wiederholt,
kann sich die Schau des «unerschaffenen Lichts», des immerseienden Gottes
offnen. Alles um sich durchdringend, sich zu eigen machend, sichzum Organ
anverwandelnd, transzendiert die kleine Meditationsformel allméhlich die
Schranken des hinfilligen Korpers und seiner Sinne. — Sprache als Zauber
und Inkantation: Urerfahrung der Kinder, des Menschen, in magischen
Formeln, Mythen, Gesédngen, ja, den Sprechern meist unbewusst, in verba-
len Riten des téglichen Lebens, des Sports etwa. Sprache als Evokation, als
insistierende Nennung von Welt, etwa bei Marcel Proust oder in Joyce’
«Ulysses». — Sprache der Liebe: auch sie setzt einen Beginn. In ihr durch-
schauen das Hingezogen sein, die Hingabe an ein andres Ich alles fraglos fiir
richtig und gut Gehaltene; ja, diese Sprache ldsst hinter dem Geliebten noch



50 SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM

einmal jenes unerschaffene Licht aufscheinen, von dem eben die Rede war.
Die Sprache der Liebe ist weder durch Ideologien, Philosophien, Slogans,
Propaganda oder Reklametricks zu tduschen, denn die Liebenden sind aus
der winzigen Welt hinaus ins Ganze der Schopfung gefallen, die sich im
Geliebten verkorpert hat. Diese Erfahrung macht sie hellhorig fiir Verfiih-
rungen und immun gegen Inhumanitét. Die Sprache der Liebe ist a priori
subversiv.

Was ist denn nun Sprache, dieses Zeichensystem, das der Wirklichkeit
ebenso kritisch wie fasziniert, ebenso hilflos wie méchtig, ebenso uneigent-
lich wie zauberisch gegeniibersteht? Sie ist Setzung in Freiheit, Freisetzung
von bisher noch nicht wirklich Gewordenem. Sprache, dieser winzige, sich
stindig erweiternde und vertiefende Bruchteil der Wirklichkeit, ist genauso
wirklich wie deren grosser nichtsprachlicher Rest. Sie ist jedoch noch mehr.
Nicht hinreichend im Benennen des Wirklichen, unangepasst, marginali-
siert, ist sie imstande oder kdnnte sie doch fihig sein, innerhalb des eigenen
Zeichensystems die Wirklichkeit zu priifen, zu hinterfragen — und zu iiber-
steigen.

Hier wiirde sich die Frage nach der Wahrheit sprachlicher Aussagen
anschliessen, also nach der Objektivierbarkeit der systeminternen Relatio-
nen der Zeichen untereinander. Sie muss hier ausgeklammert bleiben.

Frei wird Sprache und befdhigt zur Freisetzung, ja Setzung neuer Inhalte
durch den Rhythmus, darin sie, darin wir als ihre Tréger Teil am Schopfungs-
vorgang haben. Sprache ist als verkorperter, lautgewordener Rhythmus —
nicht anders als Musik — Ahnung von Zusammenhéngen, die oft erst viel
spater, etwa von der Wissenschaft, erhellt werden. Wer von Gott redet, wer
Gott sucht, anruft, der spricht vom Faszinosum, das heute die Kernphysik,
die Astronomie, die Mathematik, die Mikrobiologie und die Gentechnolo-
gie in immer neue Bereiche treibt und lockt.

Am Ende des 1. Akts von Richard Wagners Parsifal finden sich zwei
enigmatische Verse, gesungen von Parsifal und Gurnemanz:

«Ich schreite kaum, doch wihn ich mich schon weit. »
«Du sieht, mein Sohn, zum Raum wird hier die Zeit.»

Reimzwang oder blitzhafte Einsicht eines Augenblicks oder Exzerpt aus
Wagners Studien der Veden und Upanishaden? Kaum zu entscheiden. Wie
immer: der theoretische Beweis fiir die Richtigkeit dieser Aussage, welche
die Newtonsche, auf Gleichzeitigkeit im Raum beruhende Physik ihrer
Allgemeingiiltigkeit beraubt und auf ein kleines Raumsegment beschrinkt
hat, ist vor 86 Jahren durch Albert Einstein geleistet worden.

Zum Schluss sei das Versprechen des Anfangs eingeldst. Was meint
Gertrude Steins Gedicht «A rose/is a rose/is a rose»? Die Aussage steht,
fast axiomatisch, auf dem scharfen Grat, auf dem fortschreitend Sprache ihr



SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM 51

Gleichgewicht zu wahren versucht, ein labiles Gleichgewicht, das stidndig
verlorengeht und neu zu erringen ist.

«A rose/is a rose/is a rose» ist eine Aufforderung — auch eine magische
Bitte —, dem Geschopf Rose, iiberhaupt jedem Geschopf, sein Existenzrecht
nicht zu schmailern, es in sich bestehen und ruhen zu lassen, genau wie es
zweleinhalb Jahrhunderte frither der Cherubinische Wandersmann ausge-
sprochen hat:

«Die Ros ist ohn warum, sie bliihet, weil sie bliihet,
Sie acht nicht ihrer selbst, fragt nicht, ob man sie siehet. »

Im bewussten Aussprechen der Worte aber bekennt sich das Gedicht der
Amerikanerin zu der Aufgabe, die dem Menschen als reflektierendem,
Zeichen setzendem Wesen gestellt ist: zu nennen. Wenn dem nicht so wire,
hitte Gertrude Stein in ihrer Kargheit geschwiegen.

(Vortrag, gehalten am 21. Mai 1992, vor der Stiftung Weimarer Klassik,
Weimar.)

«Bei Pessoa gelesen: <Was wir sehen, ist nicht das, was wir sehen,
sondern das, was wir sind.»

Lange dariiber nachgedacht, was das bedeuten konnte, aber bloss
herausgefunden, dass die beiden das wirklich iiberfliissig sind.»

Walter Vogt, in: «Schock und Alltag.» Tagebuchroman.
4. Band der Werkausgabe, Verlag Nagel & Kimche,
Ziirich/Frauenfeld 1992.




	In principio erat verbum : Sprache als Zeichensystem und Zeichensetzung

