
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 1

Artikel: In principio erat verbum : Sprache als Zeichensystem und
Zeichensetzung

Autor: Halter, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Halter

In principio erat verbum

Sprache als Zeichensystem und Zeichensetzung

In der Spätphase des französischen Symbolismus wird die kantische
Skepsis gegenüber dem Wahrheitsanspruch der menschlichen Sinneswahrnehmung

auf die Sprache übertragen, die man bisher unreflektiert als
hinreichendes Benennen begriffen hatte. Der kritische Funke springt in
Mallarmes Bemerkung «une rose n'est pas une rose». Interpretierend übersetzt

heisst dies: Das Wort «Rose» deckt die Blume nicht ab, die es bezeichnet;

die vier Buchstaben und drei Sprachlaute haben mit der Pflanze, ihren
Wurzeln, Stengeln, Blättern, Blüten, deren Duft und Farbe, nichts gemeinsam.

Unser Sprechen ist ein Tun-als-ob: als ob wir mit unsern Worten, unsern
Begriffen - die erst noch von Sprache zu Sprache verschieden lauten, ja,
verschieden definiert sind - die Welt erfassen könnten. Die Welt jedoch, die
Wirklichkeit, ist aussersprachlich. Sie entzieht sich unserem Sagen, das nur
ein System von Zeichen, von Symbolen ist. Sie spottet jeden denkbaren
Zeichensystems. Sprache, das ist der vom Schöpfer verhöhnte Turm zu
Babel.

Für Mallarmé war die Konsequenz dieser unbestreitbaren Tatsache eine
Autonomieerklärung der Sprache, genauer: seines persönlichen dichterischen

Sprechens. In seiner Dichtung wird der Rückzug der Sprache auf sich
selbst vollzogen. Hinreichend sprechen und kommunizieren lässt sich einzig
über die Sprache selbst. Sprache wird zum Thema der Dichtung. Sie wird
als andere Wirklichkeit erkannt und in den Status und die Würde einer
autonomen Schöpfung erhoben. Dies kommt einer Absage an Sinn und
Deutbarkeit der Wörter aus dem Kontext der übrigen Wirklichkeit gleich.
Im Geist des Sprechenden spaltet sich das Schöpfungsganze auf in einen
chaotischen, letztlich unfassbaren Teilbereich namens Wirklichkeit und in
einen unveränderbaren, vom menschlichen Geist geschaffenen Teilbereich
namens Sprache, gebildet aus Lauten, Worten, Begriffen und Schriftbildern.
Das Zeichensystem Sprache als - erhoffte - zweite Mathematik.

Rund anderthalb Generationen später schreibt die Amerikanerin
Gertrude Stein, ebenfalls in Paris, eine Replik auf Mallarmes Grundsatzerklärung.

Ihr Gedicht ist nicht weniger lakonisch: «A rose/is a rose/is a
rose.» Ein Manifest. Eine Deutung soll am Schluss versucht werden. Denn
diese beiden Aussagen stecken das Feld ab, über das hier zu sprechen ist.

Zu Mallarmes Lebzeiten vollzieht sich auch in der Malerei einer der
entscheidenden Brüche - und zwar in Paul Cézannes langwierigem Kampf



SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM 43

um die Abstraktion von der Perspektive, um die Einbindung des Bildinhalts
in die Malfläche. Für Cézanne ist die Perspektive - nicht viel anders als für
Mallarmé das naiv benennende Sprechen - eine Vorspiegelung falscher
Tatsachen, ein Tun, als ob es eine konkrete Übertragung von Realität auf
die Malfläche gäbe. Dieses seit der Renaissance meisterlich gehandhabte
Täuschungsmanöver hat es den Künstlern erlaubt, sich um die eigentliche
Aufgabe der Malerei zu drücken: dem Betrachter vor Augen zu führen, ihm
bewusst zu machen, dass er sich in einer Welt der symbolischen Formen, der
Zeichen, bewegt. Und zwar nicht nur beim Betrachten eines Bildes, sondern
im Lebensvollzug überhaupt. Dem Bild kommt die Funktion eines Katalysators

dieser Erkenntnis zu. Und wenn Jahrzehnte später Ben Vautier einen
Apfel malt und den Satz «Ce n'estpas une pomme» daruntersetzt, dann sagt
er, nunmehr mit etlicher Verspätung, dasselbe: Was der Betrachter vor sich
hat, ist kein Apfel, sondern mit Farbe überstrichene Leinwand.

Der Nachweis einer parallelen Entwicklung liesse sich auch für die Musik
führen, beginnend mit der Auflösung der Tonalität in Wagners Parsifal und
beim späten Liszt, dessen düstere Klangcluster in Weimar entstanden sind.
Doch zurück zum Thema.

Sprache also ist durchaus wirklich, wirklich als Schöpfung des menschlichen

Geistes. Mallarmé betont genau diese Eigenschaft. Sie ist jedoch ein
erdgeschichtlich in letzter Sekunde entwickelter Zweig der Wirklichkeit.
Wirklichkeit bedarf der menschlichen Sprache als Zeichensystem also nicht
oder nur sehr bedingt, insofern sie auch die Wirklichkeit des Menschen ist.
Sie hat Hunderte von Millionen Jahren ohne Französisch, Spanisch und
Chinesisch sich selbst genügt. Doch - was Mallarmé noch nicht wissen
konnte - das organische Leben hat im Laufe seiner Entwicklung unzählige
Zeichensysteme geschaffen, etwa den Gesang der Vögel, die Düfte der
Blumen, die Paarungsriten der Tiere, deren Sinn und Bedeutung die Biologie

allmählich entschlüsselt.
Die vom Menschen geschaffenen Zeichen jedoch sind anderer Art. Sie

beginnen die Wirklichkeit, zu deren Erfassung und Ordnung sie ursprünglich

geschaffen wurden, allmählich zu verändern. Nicht nur überlagern und
verfälschen sie sie, so dass es mit Mallarmé das Beste wäre, sie aus der
Wirklichkeit wieder abzuziehen: Sie beginnen die Realität auch
weiterzuentwickeln, umzuschaffen. Der «Homo faber», das symbolbildende,
reflektierende, werkzeugschaffende Wesen, bemächtigt sich ihrer als Demiurg.

Martin Heidegger hat klargelegt, dass Sprache dem Weltbegriff des
einzelnen grundsätzlich vorgesetzt ist und dessen Verhalten zur Wirklichkeit in
hochspezifischer Art beeinflusst. Was Kant noch abstrakt formuliert hat:
«Anschauungen ohne Begriffe sind blind», das konkretisiert sich im Heideg-
gerschen Denken. Ein Bauer zum Beispiel wird eine offene Landschaft
unter dem Aspekt des Futter- oder Getreidebaus betrachten; ein Städte-



44 SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM

planer wird die natürlichen Gegebenheiten daraufhin prüfen, wo er die
Verkehrsstränge bündeln und die Wohnviertel anlegen kann; ein Offizier
wird sie nach Möglichkeiten für Artilleriestellungen oder Guerillakriegführung

absuchen; einen Jogger interessieren die weniger belastete Luft und
die Verkehrsfreiheit der Feldwege.

Doch zum Demiurgen Mensch gehört nicht nur die Betrachtung, die
Fassung in Zeichen oder die Verwendung des bereits Vorhandenen, sondern
die Erzeugung von Neuem, noch nie Dagewesenem, von Werkzeugen und
Gegenständen.

Im technischen Bereich ist der Mensch als Sprachschöpfer wohl am
erfolgreichsten gewesen, weil, so ist zu vermuten, Werkzeug und Werk sich
oft gleichzeitig mit der sie benennenden Sprache, zum Teil sogar mit ihrer
Hilfe oder unter Beizug anderer menschlicher Zeichensysteme, zum
Beispiel der Mathematik oder Physik, entwickelt haben. In der techne ist die
scheinbare Deckungsgleichheit von Ding und Bezeichnung am weitesten
entwickelt worden. Wir alle haben einmal mit einem guten Handwerker
gesprochen und sind von der stupenden Treffsicherheit des Fachwortschatzes

überrascht und beglückt worden. Ein Höhepunkt der Symbiose von
techne und Sprache sind die Beschreibungen von Maschinen.

Jedem Fachgebiet seine Sprache oder Sprachvariante, die sich meist
mittels Metaphern aus einem hypothetischen Gemeinsprachgebrauch
entwickelt hat. Markant ist etwa die sexuell aufgeladene Militärsprache, die
mehrfach untersucht worden ist. Eine der grossen Sprachleistungen,
erbracht in den letzten Jahrzehnten, ist die Herausbildung der linguistischen
Fachsprache. Die französischen, amerikanischen und englischen Struktura-
listen haben unvergleichlich viel mehr Fingerspitzengefühl und Sprachgenauigkeit

bewiesen als ihre Kollegen vom Fach Soziologie.
Immer aber - und wie genau sie auch sei - behält die Sprache ihren

Zeichencharakter, ist niemals das Ding, das sie vorgibt, ist einzig dessen

Symbol. Sprache, die es unterlässt, sich in diesem Punkt unablässig ihrer
selbst zu vergewissern, wird eigenmächtig, beginnt die aussersprachliche
Wirklichkeit zu vergewaltigen. Sie verkommt zur Soll-Sprache, die sich,
nicht viel anders als idealistische Ethiken, nicht darum kümmert, «ob und
auf welche Weise daraus wirkliche Verhaltensweisen gemacht werden
können» (Gerhard Szczesny: Das sogenannte Gute.).

Betrachten wir den scheinbar harmlosen Begriff «Erholungszone». In der
Praxis umschreibt er die auf Orts- und Regionalplänen freigehaltenen
Flächen, die keiner oder nur einer extensiven Nutzung unterliegen; in Städten
etwa Parks, Sportanlagen, Wasserläufe, in ländlichen Gebieten Wälder,
Weiden, sogenanntes Ödland, also Berge, Gletscher, dann Seen,
Naturschutzgebiete und extensiv bewirtschaftete landwirtschaftliche Flächen.
Der Begriff «Erholungszone» impliziert, dass alle diese Reste von mehr



SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM 45

oder weniger natürlich gebliebener Natur zur Erholung des Menschen
geschaffen seien, dieser zu dienen hätten. Konkret: die Frösche in den
Weihern so gut wie die Geröllhalden in den Hochtälern, m.a.W das bis heute
erst ansatzweise erforschte Geflecht des Bios, wird als Mittel zur Erholung
des Menschen vom selbstproduzierten Alltagsstress verwendet, eine
Ungeheuerlichkeit, die jeden Eingriff rechtfertigt, von der Planierung von
Skipisten im alpinen Schwingelrasen bis zum Naturlehrpfad ins Rohrdommelried,

falls dadurch die Erholungsfunktion für den Benutzer Mensch verbessert

werden kann.
Auch der Mensch, als Träger seines persönlichen Lebens und desjenigen

seiner Nachkommen, gehört zur aussersprachlichen Wirklichkeit.
Konsequenterweise müsste die Sprache der Politik, die sich mit den Beziehungen
des einzelnen zum Staat und der Staaten untereinander befasst, sich mit
besonderer Gründlichkeit ihrer selbst vergewissern. Unkontrolliertes
Wuchern von Politjargons hat verhängnisvollste Auswirkungen gezeitigt. In
Deutschland, erst recht in dessen östlicher Hälfte, hat man allzuspät
erkannt, welchen Schaden eine Soll-Sprache der Politik anrichtet, die sich
nicht darum kümmert, wie willkürlich und fragil der Bezug ihrer Worte zur
Wirklichkeit geworden ist.

Die Sprache des Unmenschen ist eingehend untersucht worden. Eines
ihrer Kriterien ist die vorsätzliche Uneigentlichkeit ihres Benennens. Sie
lebt vom Umschreiben, Kaschieren, Verschweigen. Die Planer des Holocaust

haben sich gehütet, ihre wahren Absichten je beim Namen zu nennen.
Eine nahe verwandte Spielart der Sprache des Unmenschen hat in der

untergegangenen DDR geblüht. Ihr Thema: die Zementierung des Scheins,
des scheinbaren Bruchs mit der nazistisch-totalitären Vergangenheit, des
scheinbaren Vollzugs der proletarischen Revolution, der scheinheiligen
Friedfertigkeit ihrer Mittel und Zwecke, der scheinhaften Menschenfreundlichkeit.

Aus einer systematischen Todesfalle wurde so der «antifaschistische
Schutzwall». Besonders unerträglich tönt diese Sprache in gewissen politischen

Gedichten.
In der DDR ist mit deutscher Gründlichkeit Begriff für Begriff umgedeutet,

ja ins Gegenteil des ursprünglich intendierten Sinns verkehrt worden.
Die späte DDR präsentierte ihre offiziöse Sprachwelt als lähmende Litanei
des ein für allemal als wahr Erkannten. Wer weiss, vielleicht wurde hier zum
ersten und einzigen Mal, dank einer Arbeit von vierzig Jahren, Mallarmes
Forderung einer totalen Autonomie der Wörter Wirklichkeit.

Seien wir jedoch nicht einäugig. Weite Teile des westlichen Reklamebusiness

leben von der einer Verführung und Konditionierung des
Konsumenten dienenden Umdeutung gewisser Begriffe, die zumindest in den
Hirnen vieler Reklamemacher entweder Reizwörter sind oder Grundwerte
sogenannter Lebensqualität verkörpern.



46 SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM

In der auseinandergebrochenen Sowjetunion konnte man einer leicht
anders gelagerten Form der Verselbständigung der Sprache innerhalb eines
als wahr und endgültig erachteten, also erstarrten Begriffsfelds begegnen.
Es konkretisierte sich in der Tradition, an allen wichtigen öffentlichen
Gebäuden und Fabriken riesige Agitproptransparente anzubringen. So hat
der tausendfach wiederholte Slogan «Slawa trudu!» (Es lebe die Arbeit) den
Verfasser zum erstenmal auf den drohenden technologischen, geistigen und
ökologischen Kollaps dieses Systems aufmerksam werden lassen. Ein Staat,
in dem Arbeit als Abstraktum und in ewiggleicher Manier angepriesen wird,
ohne dass die Frage erlaubt, ja nur denkbar wäre, was denn und wie
gearbeitet werden und welche Folgen Arbeit haben könnte, ist in Gefahr.
Was in der Sowjetunion unter Arbeit verstanden wurde, war dann in den
Kunstmuseen unter «Zeitgenössische Malerei» zu besichtigen: ein ebenso
geistloses wie herkulisches Im-Griff-Haben und Vergewaltigen von Massen
roher Materie, angefangen bei den Erntearbeiterinnen, die mit zum Singen
aufgesperrten Mäulern ihre Hundertpfundgetreidesäcke schleppten, bis hin
zu den Titanen aus Hephästs Schmiede, die Schienenstränge oder ungeheure

Stahlkonstruktionen schweissten. Wo Bizeps Arbeit bedeutet, bestimmt
geistloser Gigantismus die Produktion, «Gosplan» herrscht und führt sie ins
Leere, in ein Sinnvakuum. Arbeit wächst sich zur Ökokatastrophe aus.

Wo die Zeichenhaftigkeit der Sprache vergessen, ihre Uneigentlichkeit
im Bezug zur Wirklichkeit vorsätzlich gepflegt wird, setzt eine Erstarrung
und Stereotypisierung ein, die in einer inhumanen Verkehrung der Werte
und letztlich in der Liquidierung des Lebens endet. Einer Sprache unter
Luftabschluss geht es wie jeder Konserve: Irgendeinmal kommt die Zeit, da
sie tödliches Gift geworden ist. An diesem Ort soll die persönliche Bewunderung

für einen deutschen Politiker nicht verschwiegen werden, der sich
bemüht, eine politische Sprache zu reden, fast möchte man sagen, zu erfinden,

die dieser Tatsache Rechnung trägt. Und unvergesslich ist die Stimme
eines tschechischen Schriftstellers, der nach der Wende zum Staatspräsidenten

gewählt wurde. Die Schöpfung einer humanen Politsprache ist ein nicht
weniger herkulisches Unterfangen als das Schweissen einer Brücke über
den Stillen Ozean.

Wenden wir uns dem sogenannten «Normalsprecher» zu.
Er wird sich der Gefahren seines Sprachgebrauchs kaum je bewusst sein.
Wir müssen versuchen, das zu begreifen.

Sprache hat eine ihrer Funktionen, diejenige der alltäglichen Verständigung,

in jeder Sekunde und rund um die Erde wahrzunehmen. Wollten wir
jedes einzelne Wort bedenken, würden wir auf Swifts fliegender Insel Lapu-
ta landen, deren Bewohner sich anstelle der Wörter, denen sie als ausgepichte

Philosophen misstrauen, die Gegenstände an den Kopf werfen, die sie in
einem Sack mit sich tragen.



SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM 47

Die Gefahr für den Normalsprecher lauert in den heute zahlreicher denn
je angebotenen Fertigverpackungen von Begriffen oder Wendungen. Wo
diese den harmlosen Alltag zu strukturieren versuchen, ist höchstens gegen
sie einzuwenden, dass ein Sprachgebrauch, der sich ausserhalb des Berufs
auf ein entweder lustloses oder renommierendes Sich-entlang-Tasten am
Kram, der auch zum Leben gehört, oder an den Gegenständen des sozialen
Prestiges beschränkt, den Normalverbraucher von Sprache in einem
horizontlosen sozialen und geistigen Umfeld festnagelt.

Dagegen muss sich jeder bewusste Sprecher der Aufgabe stellen, sprachliche

Fertigverpackungen dort zu bekämpfen, wo sie die kulturellen und
sozialen Interdependenzen, das Geflecht aus Autonomien und Abhängigkeiten,

Rechten und Verpflichtungen, das erst eine humane Gesellschaft
ermöglicht, in unzulässiger Weise vereinfachen. Es ist Blindheit, die
Gewissensleistung im Bereich der « Türkensäue» und des «Vergasens» dem
Sprachunterricht der Schule zu überlassen.

Unter Sprechern ist der Schreibende ein Zwitter. Meist ist er kein
Fachmann - und wenn, dann weiss er um die Gefährdung durch seinen Fachjargon.

Er ist aber auch kein Normalsprecher, denn das Wort «ist sein Lebenszweck».

Vermutlich steht am Anfang des Schreibens die kindliche Lust des
Benennens. Der zukünftige Schriftsteller oder Dichter erscheint als einer,
welcher der sprachformativen Phase (vom 2. bis 5. Lebensjahr) nie ganz
entwachsen ist. Ihn beunruhigen die Worte. Der frühe Günter Grass etwa
ist exemplarisch in seiner Nennlust. Starke innere Spannungen und
Erregungen erhöhen fast immer die Sprachfähigkeit: Leidenschaft, Leid,
Begeisterung, das Bedürfnis sich mitzuteilen, zu rühmen, das jeder visionären
Schau innewohnt. Erinnert sei an Hölderlin oder Rilke. Aber - und Rilke
hat dies vorgelebt - es braucht grösste Selbstdisziplin, Geduld, Selbstkritik,
damit die dünnen Fäden des Bezugs der Worte zur Realität nicht zerreissen,
das Sprechen vom Lebensvollzug abhebt und, überspitzt gesagt, beim
Horst-Wessel-Lied landet. Dann lieber noch, wenn auch nicht gern, die
Marseillaise.

Da Literatur sich unseres alltäglichen Kommunikationsmittels, der Sprache,

bedient, hat sie die positive Eigenschaft, leichter überprüfbar zu sein
als alle Künste des Bildes, geschweige die Musik. Mogeleien entlarven sich
dem kritischen Leser meist selbst. Diese Nachprüfbarkeit hat Philosophen,
Politiker und Kritiker immer wieder dazu verleitet, vom Sprachwerk
gesellschaftlichen Nutzen, Hilfe beim Aufbau einer wie immer gearteten «neuen»
oder «besseren» Welt, kurz Moralität im Sinne irgendeines Normenkodex
zu fordern. Dies in Ost und West. Die Lektüre der literaturkritischen Essays
von Georg Lukacz z. B. erweckt den Eindruck des Spiessrutenlaufens von
Schriftstellern und Sprachwerken. Man wähnt sich in der Grundschule, und



48 SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM

die unartigen, zu massregelnden Kinder heissen Storm, Grillparzer oder
Stifter. Der einzige Unterschied: sie können nicht auskneifen, wenn sie

Tatzen bekommen. Ein Beispiel aus dem Westen: Robert Minder, damals
der Germanist am Institut de France, hat 1967 im Gespräch die Gedichte
Eichendorffs als «Quatsch und Blödsinn» abgetan. Der um die Erforschung
der nazistischen Literatur hochverdiente Professor hatte unter der scheinbar

so simplen, leichtverständlichen Oberfläche die zweite, bei Eichendorff
fast immer mitschwingende Ebene der Gefährdung, Angst, Herzensbangnis
übersehen, die Schumanns Vertonungen unvergesslich herausgearbeitet
haben. Auf dieser dämmernd-nächtigen Ebene beweist Eichendorff untrügliches

Gespür für den gefährlichen und gefährdeten Auf- und Umbruch der
Romantik, da nur die Seichten genau wussten, wohin die Reise gehen
würde.

Der politische Zusammenbruch in Mitteleuropa im Jahre 1945, die
unerträgliche moralische Last der «Tausend Jahre», das Bedürfnis nach Werten,
die der im Berliner Sportpalast bejubelten Barbarei und Schlächterei
diametral gegenüberstanden, die Suche nach Garanten einer neuen Ethik - sie
alle haben den Künstler, vor allem den Schriftsteller, in die Rolle des arbiter
moralium gedrängt. Und es ist klar, dass in einer zerrütteten Gesellschaft
ein Schreibender diese Aufgabe nicht einfach von sich schieben kann. In der
ehemaligen DDR sind die Schreibenden von Staats wegen zu Hütern der
Moral des real existierenden Sozialismus avanciert. Soweit sie nicht
ausgebürgert wurden oder in den Westen flohen oder sich unter Pressionen mit
grösstem Mut als Gegenläufer im Samisdat über Wasser hielten, haben sie
sich mit Geschick als Vor-, Mit- und Nachdenker, einige gar als Kritiker
innerhalb der ideologischen Schranken um ihn verdient gemacht.

Der Schriftsteller als Gewissen der Nation: in der Bundesrepublik hat sich
keiner in dieser Position derart ernstgenommen wie Heinrich Böll, und er
hat für seine Haltung internationale Anerkennung gefunden. Die Aufwertung

des Schriftstellers, seine Inpflichtnahme durch eine neu sich formierende
Gesellschaft bergen jedoch eine Gefahr in sich. Nutzbringendes, verwertbares

Sprechen geht seines schöpferischen Spielraums verlustig. Kronzeuge
ist wieder Heinrich Böll - auch Hesse wäre hier zu nennen -, der, im
Gegensatz zu Bert Brecht, dem wendigen, schwer zu fassenden Ironiker, an
der Aufgabe, das Gewissen der Nation zu sein, als Schriftsteller gescheitert
ist. Sein aufrichtiger Eifer hat ihn daran gehindert, die eigenen Position, das

eigene Schreiben insistierend zu hinterfragen, so wie Max Frisch dies ein
Leben lang durchgehalten hat.

Kritiker und Publikum sollten eines nie vergessen: dass die Qualität einer
Sprache weder an ihrer dringlich-dinglichen Behaftbarkeit, noch an ihrer
moralischen Bravheit zu messen ist. Sprache, die vom Schreibenden mittels
Selbstzensur oder von seinen Mentoren ideologisch überwacht wird, ver-



SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM 49

kommt zur Dienerin an Systemen - faschistisch, kommunistisch, kapitalistisch,

antiautoritär, feministisch, ökologistisch -, die, wie geschehen, innert
Jahresfrist abgeschafft und zum alten Eisen geworfen werden können, wenn
sie nicht gar im Giftschrank landen. Ein Sprachwerk, das sich nicht zuallererst

auf das sprechende Ich bezieht, verliert seine Freiheit, seine freudige
Subversivität, die allein es rechtfertigen als prekäres, schwankendes, vom
Geist umgetriebenes und unersetzliches Medium der Mitteilung neuer
Erfahrung, neuen Lebens. Es wird austauschbar.

Sprache als Spiel und Herausforderung, beginnend mit Kalauern, Witzen,
Anekdoten, Limericks, endend bei der Utopie, etwa bei Hölderlin in den
enormen Spannungsbögen seiner « Vaterländischen Gesänge» oder bei Kleist
in der Unentrinnbarkeit des logischen Konnexes oder bei James Joyce im
Lautwerden sämtlicher Schichten des Bewussten und Unter-, ja Unbewussten,

des Über-Ich, des Ich und des Es: sie bedarf der Wirklichkeit genau so
weit, dass sie etwas in ihr findet, was sich lohnt, zur Sprache gebracht, in
Sprache verwandelt zu werden. Was - dies ist letztlich bedeutungslos; denn
was immer sie ergreift, ein brisantes Tagesthema, das Teetrinken nachmittags

um fünf, Ideen oder Visionen, Egriffenheit durch Liebe oder Hass oder
Angst: es wird durch die Art und Weise, wie sie es vorbringt, zum Politikum,
zu einer Angelegenheit der nach dem Mass des Menschen gewachsenen und
geformten Polis. Das Leben einer so verstandenen Gemeinschaft wiederum
bedarf einer solchen Sprache im höchsten Grad.

«In principio erat verbum.» Dichter und Schriftsteller zeichnen sich nicht
durch Bibelgläubigkeit aus. Dennoch sind sie es, die diesen ersten Satz des

Johannesevangeliums zur Basis ihrer Existenz machen. Sprache als Mittlerin

von Erfahrungen und als Schöpferin von Welt. Wie sie diese in ihr
schlummernde Fähigkeit, diesen Auftrag erfüllt, dies ist dem Sprecher, dem
Schreibenden überlassen. Er hat unzählige Möglichkeiten; eine muss er
wählen.

Im Jesusgebet der Mönche auf Athos: «Herr Jesus Christus, Sohn Gottes,
erbarme dich meiner», ein Leben lang im Rhythmus des Atems wiederholt,
kann sich die Schau des «unerschaffenen Lichts», des immerseienden Gottes
öffnen. Alles um sich durchdringend, sich zu eigen machend, sich zum Organ
anverwandelnd, transzendiert die kleine Meditationsformel allmählich die
Schranken des hinfälligen Körpers und seiner Sinne. - Sprache als Zauber
und Inkantation: Urerfahrung der Kinder, des Menschen, in magischen
Formeln, Mythen, Gesängen, ja, den Sprechern meist unbewusst, in verbalen

Riten des täglichen Lebens, des Sports etwa. Sprache als Evokation, als
insistierende Nennung von Welt, etwa bei Marcel Proust oder in Joyce'
«Ulysses». - Sprache der Liebe: auch sie setzt einen Beginn. In ihr
durchschauen das Hingezogen sein, die Hingabe an ein andres Ich alles fraglos für
richtig und gut Gehaltene; ja, diese Sprache lässt hinter dem Geliebten noch



50 SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM

einmal jenes unerschaffene Licht aufscheinen, von dem eben die Rede war.
Die Sprache der Liebe ist weder durch Ideologien, Philosophien, Slogans,
Propaganda oder Reklametricks zu täuschen, denn die Liebenden sind aus
der winzigen Welt hinaus ins Ganze der Schöpfung gefallen, die sich im
Geliebten verkörpert hat. Diese Erfahrung macht sie hellhörig für Verführungen

und immun gegen Inhumanität. Die Sprache der Liebe ist a priori
subversiv.

Was ist denn nun Sprache, dieses Zeichensystem, das der Wirklichkeit
ebenso kritisch wie fasziniert, ebenso hilflos wie mächtig, ebenso uneigentlich

wie zauberisch gegenübersteht? Sie ist Setzung in Freiheit, Freisetzung
von bisher noch nicht wirklich Gewordenem. Sprache, dieser winzige, sich
ständig erweiternde und vertiefende Bruchteil der Wirklichkeit, ist genauso
wirklich wie deren grosser nichtsprachlicher Rest. Sie ist jedoch noch mehr.
Nicht hinreichend im Benennen des Wirklichen, unangepasst, marginali-
siert, ist sie imstande oder könnte sie doch fähig sein, innerhalb des eigenen
Zeichensystems die Wirklichkeit zu prüfen, zu hinterfragen - und zu
übersteigen.

Hier würde sich die Frage nach der Wahrheit sprachlicher Aussagen
anschliessen, also nach der Objektivierbarkeit der systeminternen Relationen

der Zeichen untereinander. Sie muss hier ausgeklammert bleiben.
Frei wird Sprache und befähigt zur Freisetzung, ja Setzung neuer Inhalte

durch den Rhythmus, darin sie, darin wir als ihre Träger Teil am Schöpfungsvorgang

haben. Sprache ist als verkörperter, lautgewordener Rhythmus -
nicht anders als Musik - Ahnung von Zusammenhängen, die oft erst viel
später, etwa von der Wissenschaft, erhellt werden. Wer von Gott redet, wer
Gott sucht, anruft, der spricht vom Faszinosum, das heute die Kernphysik,
die Astronomie, die Mathematik, die Mikrobiologie und die Gentechnologie

in immer neue Bereiche treibt und lockt.
Am Ende des 1. Akts von Richard Wagners Parsifal finden sich zwei

enigmatische Verse, gesungen von Parsifal und Gurnemanz:

«Ich schreite kaum, doch wähn ich mich schon weit. »

«Du sieht, mein Sohn, zum Raum wird hier die Zeit.»

Reimzwang oder blitzhafte Einsicht eines Augenblicks oder Exzerpt aus

Wagners Studien der Veden und Upanishaden? Kaum zu entscheiden. Wie
immer: der theoretische Beweis für die Richtigkeit dieser Aussage, welche
die Newtonsche, auf Gleichzeitigkeit im Raum beruhende Physik ihrer
Allgemeingültigkeit beraubt und auf ein kleines Raumsegment beschränkt
hat, ist vor 86 Jahren durch Albert Einstein geleistet worden.

Zum Schluss sei das Versprechen des Anfangs eingelöst. Was meint
Gertrude Steins Gedicht «A rose/is a rose/is a rose»? Die Aussage steht,
fast axiomatisch, auf dem scharfen Grat, auf dem fortschreitend Sprache ihr



SPRACHE ALS ZEICHENSYSTEM 51

Gleichgewicht zu wahren versucht, ein labiles Gleichgewicht, das ständig
verlorengeht und neu zu erringen ist.

«A rose/'is a rosei'is a rose» ist eine Aufforderung - auch eine magische
Bitte -, dem Geschöpf Rose, überhaupt jedem Geschöpf, sein Existenzrecht
nicht zu schmälern, es in sich bestehen und ruhen zu lassen, genau wie es
zweieinhalb Jahrhunderte früher der Cherubinische Wandersmann
ausgesprochen hat:

«Die Ros ist ohn warum; sie blühet, weil sie blühet,
Sie acht nicht ihrer selbst, fragt nicht, ob man sie siehet. »

Im bewussten Aussprechen der Worte aber bekennt sich das Gedicht der
Amerikanerin zu der Aufgabe, die dem Menschen als reflektierendem,
Zeichen setzendem Wesen gestellt ist: zu nennen. Wenn dem nicht so wäre,
hätte Gertrude Stein in ihrer Kargheit geschwiegen.

(Vortrag, gehalten am 21. Mai 1992, vor der Stiftung Weimarer Klassik,
Weimar.)

«Bei Pessoa gelesen: <Was wir sehen, ist nicht das, was wir sehen,
sondern das, was wir sind.)

Lange darüber nachgedacht, was das bedeuten könnte, aber bloss
herausgefunden, dass die beiden das wirklich überflüssig sind. »

Walter Vogt, in: «Schock und Alltag.» Tagebuchroman.
4. Band der Werkausgabe, Verlag Nagel & Kimche,
Zürich/Frauenfeld 1992.


	In principio erat verbum : Sprache als Zeichensystem und Zeichensetzung

