
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 3

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Zwischen Stuhl und Bank

Zur Neuausgabe der Erzählungen von Friedrich Glauser l

Es ist ein Jammer: kaum lagen die
beiden ersten Bände des erzählerischen
Werkes von Friedrich Glauser, editorisch

sorgfältig betreut von B. Echte und
M. Papst, auf den Ladentischen, liess
der Arche Verlag deren weiteren
Vertrieb verbieten. Vorangegangen war ein
für die beiden Arche-Verlegerinnen wenig

rühmliches Hin und Her um die vom
Schweizerischen Nationalfonds finanzierte

und von A. Muschg als Projektleiter

betreute Edition: zwar hatten jene
einen Vorvertrag geschlossen (dem
Arche-Verlag hatte man schliesslich die
Wiederentdeckung Glausers erst durch
die vierbändige Auswahlausgabe
(1969-1974) von Hugo Leber, später
auch der zwei Bände Briefe zu verdanken),

doch schraken die Verlegerinnen
angesichts des Umfangs zurück und
zeigten die kalte Schulter. Der Limmat-
Verlag sprang in die Bresche und wagte
das risikoreiche Unternehmen. Als das

Voraus-Echo unerwartet gross ausfiel,
besannen sich die beiden Arche-Damen
eines anderen und liessen die Bände
sperren - eine lange gerichtliche
Auseinandersetzung war zu erwarten, die
wohl auch die zwei weiteren Bände in
Mitleidenschaft zu ziehen drohte - eine
Literaturposse übelster Art. Sie trifft auf
fast gespenstische Weise einen notorischen

Pechvogel noch ein halbes
Jahrhundert nach dessen Tod. (Eine genaue
Chronik der Ereignisse verzeichnet die
«Weltwoche» vom 24. September 1992.

Der Prozess konnte durch einen
Vergleich vermieden werden.)

Nach so viel Unerfreulichem nun aber
doch zum Erfreulichen: anzuzeigen sind

gegen 750 Seiten Prosa, fast zur Hälfte
in Buchform bisher nicht publizierte und
vor allem: authentische Texte Glausers.
Dazu ein knapp gehaltener, präziser und
zuverlässiger editorischer Anhang samt
kurzem Kommentar. Dabei ist für den
ersten Band von der Tatsache auszugehen,

dass wohl viele der früheren Texte
Glausers als verloren zu gelten haben
(was aus brieflichen Andeutungen zu
erschliessen ist). Nach 1925 stellt sich die
Überlieferungssituation viel günstiger
dar, doch es stellen sich neue Probleme
insofern, als Glauser - aus Geldnot -
seine Texte häufig mehrfach verwendet
hat, wozu er sie, teilweise, veränderte.
Das Prinzip der Vollständigkeit hat zur
Folge, dass im ersten Band etwa 50 Seiten
mit französisch geschriebenen Texten zu
finden sind, die aus Glausers Genfer
Zeit stammen (die frühesten datieren
von 1915); es wird dazu eine deutsche
Übersetzung mitgeliefert. An die
Erzählungen schliessen sich fragmentarisch
überlieferte, dann zugeschriebene und
schliesslich autobiographische Texte
an.

Im ersten Band stehen die Versuche
des Anfängers, der noch voller Zweifel
an seiner Begabung steckt; er umfasst
die Jahre 1915-1929. Der zweite bringt
eine erste Ernte des zum Schriftsteller
Gewordenen ein (1930-1933): der weitaus

grösste Teil von Glausers Gesamtwerk

(sechs von sieben Romanen und
etwa drei Viertel aller Erzählungen)



242 ZU FRIEDRICH GLAUSER

entstand erst in den letzten acht Jahren
seines Lebens.

Im ersten Band wird das Suchen nach
Vorbildern sehr deutlich fassbar, Glauser

ringt um einen eigenen Ton. Diese
erste Phase dauert, bis er aus dem Abenteuer

seiner Legionärszeit
zurückgekehrt ist. Auf einen Schlag ist 1925,
nach der Rückkehr aus Charleroi, das
unverkennbar Eigene da: «Der alte
Zauberer», die erste Geschichte mit
«seinem» Wachtmeister Studer, weist plötzlich

all jene Qualitäten auf, welche den
Erzähler Glauser auszeichnen: der
schnörkellose Lakonismus einer
unprätentiösen Sprache, die intensive
Atmosphärenbeschwörung mit sparsamen
Mitteln, die Stimmigkeit der Dialoge,
die Leuchtkraft des Details; dörfliches
Milieu im Kleinleutebereich wird in
beklemmender Weise eingefangen. Bei
seinem ersten Besuch im abgelegenen
«Chrachen» kommt der Wachtmeister
zu folgender intuitiver Einsicht: «Aber
aus allen Gesprächen, die Studer an
diesem Morgen führte, konnte er nur zwei
ganz unabwägbare Gefühle herausdestillieren:

die Furcht, die alle Frauen vor dem
Leuenberger hatten, und die Überzeugung,

dass der Leuenberger drei Frauen
umgebracht hatte. Der anonyme Brief
war somit erklärt, aber einen Menschen

auf Gerüchte hin zu verhaften, das ging
nicht. Studer wurde unsicher. Weibergetratsch,

dachteer, und sah seinen schönen
Sensationsprozess zerfliessen wie der Nebel

vor ihm dergerade jetzt zwei glänzendrote,

zierliche Bäumchen freigab.» Er
wagt sich in die Höhle des Löwen und
stellt den Verdächtigen. Angesichts von
dessen unheimlicher Überlegenheit
wächst Studers Unsicherheit, ja, er
bekommt es mit der Angst zu tun -
merkwürdig für den erfahrenen Polizisten,
der in ein paar Jährchen pensioniert
wird... Gleichzeitig erwacht aber sein

Kampfgeist, er nimmt es mit dem
gefährlichen Gegner auf, und er kriegt ihn
nach gewaltigem Schnapstrinken und
durch geduldiges Zuhören schliesslich
mürbe: der «Stündeier» hat seine Frauen
umgebracht, um schliesslich, wie er es in
einem alten Zauberbuch gelesen hat,
fliegen zu können. Dennoch erleidet
Studer Schiffbruch: in der ersten Nacht
erhängt sich der Untersuchungsgefangene

in seiner Zelle - die Gerechtigkeit
vermag sich nicht durchzusetzen - Glauser

hat sein Muster gefunden.
Neben solchen auf die zukünftigen

Kriminalromane vorausweisenden Texten

findet sich die ganze Erfahrungswelt
des süchtigen Unsteten in den Erzählungen:

die Themen der viel zu früh verstorbenen

Mutter, der er ein Leben lang
nachtrauern musste, und die er vergeblich

in anderen Frauen suchte, des
autoritätssüchtigen Vaters, mit dem ihn eine
verderbliche Hassliebe aufs schrecklichste

verband, der Welt der Fremdenlegion

(darunter das Meisterwerk «Der
Hellseherkorporal» aus dem Umkreis
der «Gourrama»-Texte), die Erinnerungen

an die Dada-Zeit in Zürich und
Ascona, Berichte über die Sucht,
eindringliche Portraits von Gestrandeten
und Betrogenen, von Randständigen
und Unglücklichen, denen Glauser sich
nahe wusste: sie alle bilden Bestandteile
seines thematisch recht engen erzählerischen

Repertoires, das erst durch die
Kunst des Erzählens seine Bedeutung
erlangt. Stets bekundete er Verständnis
für seine Figuren, doch nie gestattete er
sich das leiseste Mitleidpathos oder die
geringste sentimentale Verbrämung. Er
war sich klar geworden über seine
Aufgabe als Schriftsteller: «Ich möchte
probieren, ob es nicht möglich ist, ohne
sentimentalen Himbeersirup, ohne sensationelles

Gebrüll Geschichten zu schreiben,
die meinen Kameraden, den Gärtnerge-



ZU FRIEDRICH GLAUSER 243

hilfen, den Maurern und deren Frauen,
den Versicherungsbeamten und Reisenden

- kurz, der grossen Mehrzahl gefallen,

weil sie spannend sind, so dass auch
Leute, denen alles Höhere fremd ist, sie
verstehen» (an G. Schuh, 10. Mai 1937).

Dieses Programm hat Glauser eingelöst

und ist damit zu einem der wenigen
ganz grossen Schweizer Erzähler unseres

Jahrhunderts geworden. Das hat
man bisher so deutlich nicht wahrnehmen

können (und wollen!), da seine
Texte bisher unvollständig und stilistisch
beschnitten aufeine Korrektheit, wie sie
Redaktoren und Herausgeber lieben,
die in den wohlkalkulierten Besonderheiten

nur Auswüchse eines Aussenseiters

wahrzunehmen vermochten,
vorlagen. Bereits die beiden Briefbände
hatten die ungebändigte Frische und

Direktheit seines Stils bewiesen: diese
Briefe lesen sich spannender als ganze
Konvolute von zeitgenössischen
Erzählungen. Um so wichtiger und verdienstvoller

ist es, dass nun auch der Erzähler
Glauser unzensiert von bildungsbürgerlichen

Beckmessereien zur Erscheinung
gebracht wird: in diesen Bänden erhalten

wir einen Schatz, dessen Glanz uns
überrascht und - in diesem Ausmass
unerwartet - bereichert.

Christoph Siegrist

1 Friedrich Glauser, Mattos Puppentheater.
Das erzählerische Werk Band I: 1915-1929.

Herausgegeben von Bernhard Echte und
Manfred Papst, Zürich 1992. - ders., Der alte
Zauberer. Das erzählerische Werk Band II.
1939-1943. Herausgegeben von Bernhard
Echte und Manfred Papst, Zürich 1992.

Ein Lexikon der Leitgedanken

Die ehemals ostdeutschen Verlage
haben es schwer. Konnten sie einst,
soweit es nicht die eigene Literatur betraf,
das Geschäft mit Lizenzausgaben
machen, ist es damit nun plötzlich vorbei;
und diese Einschränkung betrifft auch
manchen fremdsprachigen Autor, dessen

Übersetzungsrechte zunächst bei
westdeutschen Häusern lagen. Ein
solcher Autor ist Michel Tournier: seit
seinem in Deutschland spielenden Roman
«Der Erlkönig», dem Prix Goncourt des
Jahres 70, ein ausgesprochener Favorit
deutscher Leser, einer zudem, der sich
sehen lassen darf, zählte er doch zu den
sechs für den letzten französischen
Nobel-Preis auserkorenen Kandidaten.

Nun ist ein kompetenter Kenner seines

Werkes, Joachim Meinen, auf die

Idee gekommen, wenn schon keine
Lizenzausgabe des ziemlich vollständig
übersetzten Lieblingsautors mehr möglich

sei, liesse sich wenigstens eine
Anthologie herstellen. Freilich, das wäre
für den unkonventionellen Tournier
denn doch eine allzu gewöhnliche
Sache, und so liegt nun eine Art Wörterbuch

vor, das den Leitmotiven oder
Leitwörtern Tourniers nachgeht: «Von Abel
bis Zwilling, ein Lexikon des Lebens.^-»

Tournier ist kein genuiner Erzähler,
einer, der einfach seiner Fabulierlust
nachginge; nicht umsonst hat er Philosophie

studiert und ihr erst den Rücken
gekehrt, als er - nach Studienjahren
auch in Deutschland - in hohem Bogen
durch die Agrégation fiel. Damals
beschloss er, Romancier zu werden und in



244 ZU MICHEL TOURNIER

einem vielzitierten Satz nennt er auch
den Weg dahin. «Den Übergang von der
Metaphysik zum Roman sollte mir der
Mythos bringen. » In der Tat hat er mehrfach

Mythen aufgegriffen und sie zu
Themen seiner Romane gemacht, seien
es die Zwillingssterne, Robinson, der
Erlkönig oder Jeanne d'Arc. Dabei hat
er sie stets auf sehr eigenwillige Weise
gedeutet, denn Mythen verlangen nach
einer Deutung, so wie für Tournier
unsere Welt überhaupt ständig nach
Interpretationen ruft.

Dieses Ermitteln von Bedeutungen,
das Nachdenken eines Philosophen
über die konkreten Erscheinungen des

Daseins, das macht das lexikologische
Vorgehen besonders überzeugend,
indem sich dadurch relativ leicht spezifische

Leitgedanken oder Denkthemen
anbieten.

So finden sich zuweilen eigentliche
Aphorismen, oder auch eine Art
Fabeln, das heisst sehr genaue, konkret
sinnliche Schilderungen von Realien,
die darauf zur Illustration von etwas viel
Allgemeinerem werden, einer Moral,
einer Einsicht. Beispielsweise eine
köstliche Kennzeichnung der beiden
Clown-Arten im Zirkus, dem weissen
und dem roten Clown, die am Ende auch
zu Modellen für zwei gegensätzliche
Lebenshaltungen werden.

Aber genau besehen kann diesem
geistreichen Autor alles zum Anlass
werden, grundsätzliche Überlegungen
anzuknüpfen: der Mistral in Arles, ein
Zeitungsleser in der Metro, die Finger
der menschlichen Hand, eine Treppe
und so fort. Oder sei es die Familie am
sommerlichen Strand, deren Gewimmel
ihm sogleich die entgegengesetzte Entität

vor Augen zaubert, die reduzierte
Familie im Auto, was ihm zur lustigen
soziologischen Antithese Strand-Familie,

Auto-Familie anregt. Natürlich

muss, damit es stimme, oft ein wenig auf-
oder abgerundet werden; man schaue
sich nur einmal in südlichen Ländern um,
was da alles in einem Auto Platz hat, was
gewiss nicht mehr als Kleinfamilie
bezeichnet werden kann.

Aber Tournier liebt es, ein wenig zu
übertreiben; und dabei ist ja auch seinen
allzukühnen Schlüssen das Körnchen
Scherz schon eingezeichnet. Etwa, wenn
er erzählt, wie er als Kind mit Wagen
und livriertem Chauffeur, mit weissen
Handschuhen und Wildlederschuhen
zur Schule gebracht wurde, - «Ein
biographisches Detail, das ich mit Jaurès
und Lenin gemeinsam habe» - und
hinzufügt, eine wohlhabende Kindheit
erzeuge gute Revolutionäre, so wie eine
ärmliche eben nur Putschisten und also
schlechte Revolutionäre hervorbringe,
dann spürt jeder Leser, dass dies nicht
wörtlich zu nehmen ist.

Das soll nicht heissen, dass sich hier
nicht auch sehr ernsthafte existentielle
Überlegungen fänden; Stichworte wie
Religion, Nichts, Macht, Gefängnis, Tod
und ähnliches belegen es zur Genüge,
auch wenn hier nicht alles gleicherweise
überzeugend ausfällt. Auch was hier
zum Schreibhandwerk zu lesen ist, die
Beziehung zwischen Schreiben und
Lesen, Literatur und Musik, das ergibt
bedenkenswerte Passagen.
Was insbesondere niemals auch nur
einen Schimmer von Unernst oder Ironie

zulässt, das sind die ziemlich zahlreichen

Texte, die von Kindern handeln
oder über diese nachdenken. Kein
Zweifel, Tourniers eigentliche Liebe gilt
den Kindern, diesen noch nicht
angepassten Wesen, denen er sich irgendwie
verwandt fühlt: eine Verwandtschaft,
die viel zu der Originalität und Anmut
der Stücke beiträgt.

So bietet das Lexikon eine unterhaltsame

Lektüre, die immer wieder zum



ZU MICHEL TOURNIER 245

Nachdenken anregt und zugleich durch
die konkrete Anschaulichkeit der Sprache

besticht.

Und doch, wenn der Autor uns hier
als ein Meister des kleinen Prosatextes
vorgestellt wird, so ergibt das schliesslich

doch ein einseitiges und eher
verharmlosendes Bild. Nicht selten sind
diese Stücke irgendwie definitiv, indem
der knappe Raum eben nur einen
zentralen Bedeutungsaspekt zulässt, während

die Romane Tourniers - wenigstens

die guten - sich nicht zuletzt auch
dadurch auszeichnen, dass sie eine
Pluralität der Bedeutungen artikulieren.
Zwar sind auch sie so angelegt, als ginge
es darum, durch Mythen und alte Legenden

hindurch eine Essenz zu ergründen.

In Wirklichkeit aber sieht es so aus, als
wehrte sich das Schreiben immer wieder,

eine statische, endgültige Wahrheit
zu etablieren. In seinem Verlauf evoziert
der Roman allmählich eine Vielzahl
möglicher Bedeutungen - so wie ja auch
das Leben nicht eindeutig zu dechiffrieren

ist, und die Dinge stets nur mögliche
Wahrheitsperspektiven offenbaren.

So ist zu hoffen, die Texte dieses

gescheiten und anmutigen Lexikons
werden den Leser auch neugierig auf
Tourniers Romane machen und zu
deren Lektüre ermuntern.

Gerda Zeitner

1 Michel Tournier. Von Abel bis Zwilling.
Ein Lexikon des Lebens. Verlag Volk und
Welt, Berlin 1992.

«Ist die Welt nun besser?»

Zu Jochen Grevens Essays über Robert Walser

Jochen Greven, der Herausgeber der
Werke Robert Walsers, hat das, was man
philologische Kärrnerarbeit nennt, nie
gescheut. Er hat aber, beginnend mit
seiner Dissertation über den Dichter,
auch zur höheren Walser-Philologie
massgeblich beigetragen. Imponierend
bestätigt dies seine Essaysammlung
«Robert Walser/Figur am Rande, in
wechselndem Licht»^. Schon in der
biographisch und werkgeschichtlich
orientierenden Einleitung fällt Licht auf die
paradoxe Beschaffenheit des «literarischen

Proteus»: seine absondernde
Hintergründigkeit einerseits, seine Kunst
des gemimten Dialogs mit dem Leser
anderseits. Im ersten der sechs Essays,
«Die Geburt des Prosastücks aus dem
Geist des Theaters», wird deutlich, wie

sehr die «Nicht-Gattung» Prosastück der
Eigenart Walsers entsprach, inwiefern
er mit ihr zur Randfigur und zugleich
zum Schöpfer neuer Mitteilungsmöglichkeiten

wurde. Greven bekräftigt seine

These, das Prosastück sei die Grundeinheit

von Walsers schriftstellerischer
Arbeit, mit dem Hinweis auf die
episodisch gebauten, gleichsam ebenfalls in
Prosastücke zerfallenden Romane. Als
kommunikatives Element deutet er das
«Worte-Theater» des verhinderten
Schauspielers.

Der Essay «Erdichtete Dichter» ist ein
Plädoyer für die kühne Phantasie, mit
der Robert Walser in zahlreichen
Prosastücken Dichter und Schriftsteller der
Weltliteratur porträtiert hat. Einen Text
über Clemens Brentano erläutert Gre-



246 ZU ROBERT WALSER

ven als Beispiel für das «Ausprobieren
von Möglichkeiten maskierter
Selbstgestaltung», womit auch die meisten
andern Dichterbildnisse Walsers zu
charakterisieren sind. Wenn er dessen
Vorliebe für tragische Gestalten erwähnt, so
behält er doch die stets mitspielende Ironie

im Auge. Zum Prosastück «Hölderlin»

bemerkt er, Walser denke gar nicht
daran, «einem tragisch umflorten Geniekult

zu huldigen».
In der Betrachtung über das vermutlich

letzte, im Jahr 1933 entstandene
Prosastück, «Die Landschaft», prägt der
Verfasser den Begriff der soziologischen
«Unschärferelation», von der Walser
Zeugnis gebe. Er meint damit dessen
Einsicht in die Komplexität der
Lebensverhältnisse, eine Einsicht, die «zur
konsequenten Vermeidung bzw. zur sofortigen

Wiederzurücknahme von totalisie-
renden theoriehaften Aussagen» führe.
Bezeichnend findet er, dass in dem
genannten Text, einer aktualisierenden
Variation über «Die Räuber» von Schiller,

«Spass» das letzte Wort ist. Die Frage
des Zusammenhangs von Walsers «wild
assoziierendem Spätstil» mit
Schizophrenie lässt er auf sich beruhen. Der
Begriff der Schizophrenie unterliegt ja
selber der «Unschärferelation».

Noch einmal und mit verstärktem
philosophischem Einschlag wird das Thema

Schizophrenie im vierten Essay
behandelt. Greven sieht Walser als Dichter
einer entzeitlichten, verräumlichten,
rein gegenwärtigen Welt, gewissermassen

als Antipoden Henri Bergsons, des

Philosophen der «durée» (der reinen
Dauer) und der «évolution créatrice». Er
zitiert Walsers Wort von der Gegenwart
als dem «Auge Gottes» (Prosastück «Der
verlorene Sohn») und das Selbstzeugnis
seines Jakob von Gunten: «Ich entwickle
mich nicht. » Letzteres könnte freilich als
scherzhafte Übertreibung aufzufassen

sein. Mehr als andern Menschen war
dem Selbstbeobachter Walser der
gleichbleibende individuelle Wesenskern

(Goethes «geprägte Form»)
bewusst. Angesichts des Stilwandels in
seinem Werk wird man jedoch auch ihm
eine Entwicklung zuschreiben müssen.
Es ist also wenig plausibel, dass der
überaus kreative Robert Walser der
«évolution créatrice» entgegengesetzt
gewesen sein soll, fraglich zudem, ob
seine Dichtung, die so viel
lebensgeschichtliche Erinnerung enthält, als ent-
zeitlichend charakterisiert werden darf.
Interessant, aber gleichfalls problematisch

sind die Überlegungen, die Greven
unter Bezugnahme auf das Buch «Ideologie

und Schizophrenie» von Joseph
Gabel (Frankfurt am Main 1967)
anstellt. Er kommt hier zum Schluss, Walser

habe «natürlich mit der eigentlichen
Wahn-Kreativität nichts zu tun».

Begabung zu scharfer Kritik beweist
Jochen Greven in dem Aufsatz «Ein
komischer Heiliger?/Bemerkungen zum
Umgang mit einem toten Dichter». So

positiv er im zweiten Essay Walsers
eigene «erdichtete Dichter» beurteilt, so

wenig gefällt ihm der erdichtete Robert
Walser in erzählerischen und dramatischen

Texten von Wladimir Vogel, Gert
Hofmann, Urs Widmer, E. Y. Meyer und
Jürg Amann. Sein Missfallen bezieht
sich auf Klischeehaftes, Karikierendes,
Pathetisches, Sentimentales, biographisch

Unstimmiges in diesen Werken,
insgesamt darauf, dass sie hinter den von
Walser selber gesetzten Massstäben
zurückbleiben. Walser selber lesen! mahnt
Greven. Den kritisierten Autoren sei
immerhin zugutegehalten, dass sie viele
eben dazu anregen.

«Wenn er (Robert Walser) hunderttausend

Leser hätte, wäre die Welt besser.»
So Hermann Hesse schon im Jahr 1917.
Greven stellt dieses Wort in seinem



ZU ROBERT WALSER 247

sechsten und gewichtigsten Essay zur
Diskussion. Des Wertes der Rezeptionsforschung

bewusst, macht er mit Hilfe
von Diagrammen das Verbreitungsschicksal

der Werke Walsers augenfällig.
Seit deren Übernahme durch den
Suhrkamp Verlag, 1978, ist die Leserzahl des

Dichters auf ein Vielfaches der ihm von
Hesse gewünschten angestiegen - eine
im Vergleich mit Hesse selber, dem
Suhrkamp-Bestseller-Giganten, immer
noch bescheidene. «Ist die Welt nun
besser?» fragt Greven. Augenscheinlich ist
sie es nicht. Im Robert-Walser-Archiv in
Zürich häuft sich die Literatur über den
Dichter, aber von einer pazifizierenden
Wirkung, wie Hesse sie ihm zuschrieb,
ist wenig zu spüren.

Grevens Walserbild ist das «einer
auch im Freundlichen beunruhigenden
Sphinx, die Fragen stellt und Rätsel
aufgibt». Walser hat sich selber zu der ihm
eigenen sphinxhaften Mischung von
Scherz und Ernst bekannt. Das haupt¬

sächliche Rätsel, die Frage, was in
seinen Spasshaftigkeiten ernst gemeint sei,
wäre wohl einigermassen lösbar und der
Forschermühe wert. (Ein Stück Vorarbeit

dazu leistet Greven im Essay über
«Die Landschaft».) Mag Walser ein
edleres Menschentum, wie es etwa in
seinen visionären Prosastücken «Seltsame

Stadt» und «Phantasieren» geschildert

ist, für noch so unwahrscheinlich
gehalten haben: mit seiner Dichtersehnsucht

hat er dennoch darauf hingewirkt.
«Die Kraft der Weltverbesserung», die
ihm nach Greven «offenbar immer wieder,

aber auch immer wieder anders
zugesprochen» wird, könnte durch
vermehrtes Interesse für den ethischen
Ernst des Spassmachers gesteigert werden.

Robert Mächler

Jochen Greven. Robert Walser. Figur am
Rande, in wechselndem Licht. Fischer
Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main
1992.

Einstieg in James Joyce's «Ulysses»

Fritz Senn, Begründer und Leiter der
Zürcher James Joyce Stiftung im Strauhof,

ist ständig bemüht, das Werk seines

Lieblingsautors dem Leser zugänglich
zu machen. Sein jüngster Versuch sei

hier vorgestellt: In der Reihe excerpta
classica hat er ein einzelnes Kapitel,
nämlich das sechste, aus dem Roman
Ulysses englisch und deutsch (in der
neuen Übersetzung von Hans
Wollschläger) herausgegeben und so
kommentiert, dass der Leser an diesem
Beispiel einen Begriff bekommt von der
besonderen Bedeutung dieses Meisterwerks

der englischen Literatur - und, so

ist zu hoffen, auch Lust und Mut, sich das

ganze Buch vorzunehmen1.
In einem kurzen Einleitungstext werden

das Buch und seine umstrittenen
Texteditionen vorgestellt. Zugleich
erfährt der Leser, was bisher, also in den
vorangehenden fünf Kapiteln, geschah.
Am Schluss werden unter dem Titel
«Nachklänge» Hinweise gegeben auf
das, was «im weiteren Verlaufdes Buches
als Erinnerung oder Fortsetzung
mitschwingt». «Zur Entstehung und
Arbeitsweise» heisst ein weiterer
aufschlussreicher Abschnitt. Beim
Abdruck des englischen und deutschen



248 ZU JAMES JOYCE

Textes auf den jeweils einander
gegenüberstehenden Seiten werden in Fuss-
noten weitere Bezüge zu den
vorangehenden Kapiteln und wichtige
Textvarianten angemerkt. Die Handlung des

ganzen Buches schildert den Tagesablauf

von Leopold Bloom am 16. Juni
1904 in Dublin, genau eingebettet in den
zeitlichen und politischen Hintergrund.
Das ausgewählte Kapitel wird unter
dem Namen Hades geführt. Hier nimmt
Bloom morgens um elf Uhr teil an einem
Trauerzug eines verstorbenen Bekannten,

der von dessen Wohnhaus zum
Friedhof führt. Streng genommen kann
man nicht von einer Kapitelüberschrift
sprechen, da Joyce die Namen der
einzelnen Kapitel nicht ins Buch aufnahm;
sie finden sich lediglich in einer von ihm
verfassten schematischen Übersicht
zum Roman, die auch Aufschluss gibt
über die Bezüge zu Homers Odyssee.
Diese Bezüge und das Schema werden
von Fritz Senn hier näher interpretiert.

Am umfangreichsten sind jedoch die
fast vierhundert Anmerkungen, von
denen etwa zwei Drittel dem Standard-
Kommentar Ulysses Annotatedwon Don
Gifford übernommen sind, die sich
zumeist auf Worterklärungen oder
Hinweise auf Personen und Sacherläuterungen

beschränken, während die weiteren
Kommentare, für die Senn als
Hauptverfasser betrachtet werden kann,
vermehrt Bezüge zur Odyssee und zur
Aeneis geben und vor allem wieder
Hinweise zum ganzen Geflecht des Romans.
Ein Ausschnitt aus dem Dubliner Stadtplan

zeigt den Weg, den der Trauerzug
nimmt, und rund zwanzig Bilder
illustrieren ihn.

In der Zürcher James Joyce Stiftung
hängt über der Zwischentüre der Bibliothek

auf gelbem Papier das Wort eines

deutschen Kritikers: «Joyce wird in
Deutschland masslos überschätzt, weil
ihn kaum jemand gelesen hat.» Das
vorliegende Buch will dieser Behauptung
entgegentreten und dem Leser, der
allerdings mit Vorteil etwas Englisch können

sollte, da verschiedene Zitate aus
anderen Stellen des Romans nur in Englisch

wiedergegeben sind, mittels einer
gründlich erläuterten Kostprobe (dazu
Senn: «In jedem Warenhaus wird der
Trick seit eh und je versucht») den
Einstieg zu ermöglichen. Wie heisst es noch
in der Einleitung? «Der Appetit, wird
unterstellt, kommt beim Geschmack
selber und nicht beim Rundgang um den
heissen Brei. Der Geschmack, der eigene,
kann die Vorurteile, die mit dem
Bildungsauftrag einhergehen, ersetzen, die
Lust stellt sich allmählich ein, mit
zunehmender Faszination und verfeinertem
Gespür für nachhaltige Komik.» Sein
Versuch sei, so Fritz Senn weiter «eine

Möglichkeit, ein denkbarer Einstieg,
umsichtig ausgewählt und eingebettet, eine
Einführung ohne Tränen, oder aber, und
dies zur Warnung, eine heimtückische
Falle. Es besteht Ansteckungsgefahr, und
alles wird unternommen, sie zu vergrös-
sern.» Wer diese Ansteckungsgefahr
nicht fürchtet und das Risiko auf sich
nehmen will, in die heimtückische Falle
zu stürzen, dem sei das Buch wärmstens
empfohlen. Er weiss dann um den ganzen

Roman, kennt ein Kapitel gründlich
und wird sich vermutlich recht schwer
tun, nicht möglichst das ganze Werk zu
lesen.

Christian Jauslin

James Joyce. Hades. Ein Kapitel aus dem
Ulysses. Englisch-Deutsch. Herausgegeben
und erklärt von Fritz Senn, excerpta classica
Band IX. Dieterich sehe Verlagsbuchhandlung.

Mainz. 304 S. Illustriert.



AUSSTRAHLUNG DES FASCHISMUS 249

Die Ausstrahlungen des Faschismus

«Wer?»

Der Sammelband über «Fascism and
European Literature/Faschismus und
europäische Literatur» ist herausgegeben

worden von Stein Ugelvik Larsen,
Beatrice Sandberg und Ronald Speirs^.
Er ist zu gleichen Teilen in englischer
und deutscher Sprache verfasst; den
deutschen Aufsätzen folgt jeweils eine
englische, den englischen eine deutsche
Zusammenfassung. Das Buch kreist um
das Problem: Wie war der Faschismus

überhaupt möglich, und wie entfaltete
er sich in Europa? Bei den 22 Autoren
der einzelnen Aufsätze handelt es sich

um Philologen, Historiker, Komparatisten

und Soziologen von akademischen
Graden. Sie fragen vor allem nach dem
«Wer» und «Warum». Welches sind die
Personen oder Gruppen, die seinerzeit
vom Faschismus ergriffen wurden, und
aus welchen Gründen? Dabei geht es

nicht um historische Dokumente zum
Faschismus, die ja längst in Überfülle
publiziert und kommentiert worden
sind. Es geht um die Rezeption faschistischen

Gedankengutes in der fiktionalen
Literatur.

Historik und Fiktion

Das Buch behandelt die Werke von
Schriftstellern, die sich dem Faschismus
willentlich anschlössen oder aber sich

zur «inneren Emigration», dem Abseitsstehen

entschlossen, obwohl sie im Lande

blieben. Anderseits widmet es sich
besonders auch der Literatur, die im Exil
entstand. Die virulente Epoche des
Faschismus dauerte etwa von 1922 bis
1945; aber die Untersuchung erstreckt
sich auch auf die spätere Auseinander¬

setzung mit dem befremdlichen Phänomen.

Dabei gelangen die Autoren zur
Erkenntnis, dass die tatsächlichen
Geschehnisse auf einer anderen Ebene
liegen als ihre literarische Verarbeitung.
Erzählungen, Dramen oder Romane sind
nicht direkt mit dem Tagesgeschehen
vergleichbar. Denn es handelt sich um
schöpferische Gestaltungen, und
dadurch werden sie aus dem Bereich der
«objektiven» Tatsachen in einen
«subjektiven» Bereich transponiert. Das
vermindert aber keineswegs die Bedeutung
dieser Bücher. Denn es bleibt unbestritten,

dass «das Studium von Literatur
eine Notwendigkeit zum besseren

Verständnis von Geschichte darstellt»
(S. 13). Es kann sogar sein, «dass die
Literatur Funktionen übernimmt,
die von der Historik vernachlässigt
werden» (S. 17).

Es würde zu weit führen, wenn ich
hier auf einzelne Autoren und ihren Bezug

zum Faschismus eintreten wollte. Es

ergäbe sich eine allzulange Reihe, von
Bert Brecht bis zu Thomas Mann, von
Gabriele dAnnunzio bis zu Alberto
Moravia, um nur wenige Namen
herauszugreifen. - Das Buch untersucht die
Ausstrahlungen des Faschismus von
Spanien bis nach Finnland, es beleuchtet
die Literaturszene all jener Länder, die
als Verbündete der Achsenmächte oder
als besetzte Gebiete in den Zweiten
Weltkrieg verwickelt worden sind. Ja, es

beleuchtet sogar die Literaturszene in
der neutralen Schweiz.

Opportunisten und Gläubige

Fest steht, dass meistens nur
unbedeutende und opportunistische Schrift-



250 AUSSTRAHLUNG DES FASCHISMUS

steller sich zu «Hofdichtern» des
Faschismus haben befördern lassen,
Schriftsteller, deren Arbeiten heute zu
Recht vergessen sind. Es gibt aber auch
Ausnahmen von dieser Regel: wirkliche
Dichter, die sich gläubig zum Faschismus

bekannten. Sie versprachen sich

von ihm ein lebendigeres Leben, die
Befreiung von einem überzüchteten, als
dekadent empfundenen Individualismus

und die Rückkehr zu einem
erdhaft-vitalen Dasein. Man denke an den
Amerikaner Ezra Pound, den Norweger
Knut Hamsun oder den unglücklichen
Schweizer Jakob Schaffner.

Die Antwort auf das «Wer» ist also
nicht leicht zu geben, denn das Virus des
Faschismus infizierte gleicherweise alle
Gesellschaftsschichten, die obern wie
die untern.

Warum?

Tiefer greift die Frage nach dem
«Warum». Wie konnte es geschehen,
dass eine im Grunde barbarische
Massenideologie ganze Völker wie eine
Epidemie ergriff? Wie konnte der in
Deutschland so bedeutende Stand der
Akademiker (denen es doch von Berufs
wegen oblag zu denken) so leicht
infiziert werden? Die unter Akademikern
verbreitete intellektualistische Selbst-
bezogenheit vermochte offenbar der
Demagogie nicht standzuhalten. Anpassung

war sehr viel bequemer als Widerstand.

Widerstand hatte nämlich den
Verlust der Karriere, des Wohlstands
oder gar der persönlichen Integrität zur
Folge.

Ich denke, man kann einer grassierenden

Ideologie nur widerstehen, wenn
man einen eigenen ethischen oder
religiösen Standpunkt besitzt. Das ist nun
wirklich nicht jedermanns Sache. Aber

es fällt im nachhinein leicht, den Stab zu
brechen über die, welche der Versuchung

erlegen sind; viel wichtiger wäre
es, gesellschaftliche Zustände zu schaffen,

in denen die Versuchung gar nicht
erst auftreten könnte.

Facetten des Faschismus

Die Frage nach dem «Warum» mün-
detzuletzt in die Frage nach dem «Was».
Was war der Faschismus eigentlich?
Man kann zwar gemeinsame Grundzüge
herausarbeiten; dennoch steht fest, dass

er sich in den einzelnen Ländern
verschieden präsentierte.

Hitlers Partei rekrutierte sich
ursprünglich vor allem aus dem von Krieg
und Katastrophen entwurzelten
Kleinbürgertum. Die Niederlage von 1918
und die nachfolgenden schweren politischen

und wirtschaftlichen Krisen
erzeugten eine bittere Enttäuschung und
Hoffnungslosigkeit. Dazu kamen die
brotlos gewordenen Militärs. In
nationalistischen Kreisen wurden die «Juden
und Marxisten» zu Sündenböcken des

allgemeinen Elends gestempelt. Hitler
selbst hatte sich vor dem Krieg als Aquarellist

und «Architekten Maler», im
Kriege selbst als pflichteifriger Meldegänger

durchgeschlagen; jetzt entdeckte
er sein ungeheures demagogisches
Talent, als er im Kreis von anderen Fru-
stierten debattierte. Hitlers Revolution
war, im ganzen gesehen, eher eine Revolution

«von unten her». Ein Sonderling
von fast autistischem Charakter, von
wenigen fanatischen Ideen und einem
unerschütterlichen Sendungsbewusstsein

durchdrungen, bahnte sich da den
Weg zur Macht. Dabei half ihm neben
seiner demagogischen Rednergabe
auch sein rücksichtsloses Lavieren und
Taktieren. Er brach sich Bahn, ver-



AUSSTRAHLUNG DES FASCHISMUS 251

sprach dem Volk das Heil und brachte
ihm das Unheil.

Auch Mussolinis Faschismus war
letztlich «ein Produkt politischer,
militärischer und ökonomischer Umstände -
aber auch eines allgemein vitalistischen
und antidemokratischen geistigen
Klimas» (S. 168). Seine Bewegung - die

streng genommen als einzige den
Namen «Faschismus» verdient - assoziierte
sich in konfuser Art mit der alten «römischen

Grösse», und der Duce selber
wurde gelegentlich auch von den
deutschen Sympathisanten «der letzte
Römer» genannt.

Im Spanien Francos verband sich der
Faschismus so sehr mit dem herrschenden

Katholizismus, dass man geradezu
von einem «Nationalkatholizismus»
(S. 199) sprechen konnte. Grossbürgertum,

Klerus und Militär stützten in dem
langen, grausamen Bürgerkrieg eine
Ideologie, die Besitz, Familie, Ordnung
und Religion zu verteidigen vorgab. Es

war eine Art Revolution «von oben»,
die sich, dank Francos vorsichtiger
Realpolitik, auch lange nach 1945 noch an
der Macht hielt. Fast komisch berührt es

uns heute, wie in der falangistischen
Lyrik Gott für die eigene Sache in
Anspruch genommen wurde - und wie
Francos Hofdichter für ihre Lobgesänge
«eine klassische Matrik verwendeten,
vornehmlich die Sonettform» (S. 208).
Die faschistische Kunstpolitik tendierte
in allen Sparten zu einem monumentalen

Klassizismus, der sich vor allem in
der Architektur kundtat.

Und heute?

Man kann leider nicht in guten Treuen

behaupten, der Faschismus sei ein für
allemal tot. Denn «anfällig für die Ver¬

führung sind grundsätzlich alle
Menschen, die nicht fest verankert sind in den
Traditionen ihrer ererbten Lebenswelt»
(S.101).

An und für sich wäre ja auch der
Marxismus durchaus überlebt; aber der
Egoismus der Besitzenden, der Neid der
Besitzlosen und das Versagen der Kirche

werden ihn wohl noch lange am
Leben erhalten. In einer Epoche, in der
so viele Traditionen brüchig scheinen,
muss besonders der Jugendliche die
Sehnsucht nach «neuer Identifikation»
empfinden (S. 100). Er sehnt sich auch
heute noch nach einer verpflichtenden
Gemeinschaft, die ihn aus seiner Vereinzelung

erlösen und die ihm mit einem
Schlag eine - wenngleich voreilige -
Antwort auf alle seine Fragen geben
könnte.

Damals boten sich unter anderem
«Volk» und «Rasse» als Glaubensartikel
an. Der einzelne ging mit wehenden
Fahnen zum «Volksganzen» über, das

sich in Grossaufmärschen der Partei ko-
lossalisch manifestierte. Man fühlte sich

aufgehoben in diesem Ganzen, und die
Selbstaufgabe, die Hingabe an das
vermeintliche Ganze, hatte geradezu etwas
Orgiastisches. Die Entscheidungen des

«Führers» nahmen einem die eigenen
Entscheidungen ab. Unter veränderten
Vorzeichen könnten auch heute noch
Massenbewegungen entstehen. Denn
die Sehnsucht nach «neuer Identifikation»

wird zweifellos weitergehen,
solange es inmitten unserer komplexen
Gesellschaft eine suchende Jugend gibt.

Arthur Häny

fascism and European Literature /
Faschismus und Europäische Literatur. Hrsg.
Stein Ugelvik Laren. Beatrice Sandberg,
Roland Speirs. Peter Lang Verlag, Bern 1991.



252 ZU LOUIS FERDINAND CELINE

«Armer Geliebter»

Die Tänzerin Elisabeth Craig erzählt von Louis-Ferdinand Céline

«Sie werden später meine Bücher kaufen,

sehr viel später, wenn ich gestorben
sein werde, um zu studieren, was die
ersten Erdbeben des Endes waren und die
Gemeinheiten des menschlichen Rumpfes

und die Explosionen des Bodensatzes
der Seelen... Sie wussten nicht, sie werden

wissen!» Louis-Ferdinand Céline,
der «grosse Berserker der französischen
Dichtung», der Armenarzt aus der Pariser

Vorstadt Meudon, schrieb mit
seinem Erstling «Reise ans Ende der
Nacht» von 1932 einen Klassiker der
Weltliteratur. Das Buch machte ihn über
Nacht berühmt. Elend, Armut, Krankheit,

Zerfall - das Morbide und
Moribunde aus der Perspektive der Getretenen

und Geschlagenen -, das war sein
Thema. Und zugleich ein Hassgesang
auf die Zivilisation, der Céline vor allem
den Beifall der extremen Rechten
einbrachte. Als der Autor 30 Jahre später
starb, weigerte sich der Pfarrer, am Grab
ein Gebet zu sprechen.

Ein halbes Jahrhundert nach dem
Erscheinen der «Reise ans Ende derNacht»
ist das Interesse an Céline ungewöhnlich
stark, nicht nur in Frankreich. Wie kaum
ein anderer Autor ist er zum Gegenstand

zahlreicher wissenschaftlicher
Arbeiten in Frankreich und im angelsächsischen

Sprachraum geworden. Nicht
Gottfried Benn oder Ezra Pound, die
beiden anderen berühmten «Sündenfälle»

seiner Generation, erregen heute die
Gemüter. Nein, es ist der Romancier
Céline, dessen Werk die Exegeten und
Interpreten nach immer neuen
Erklärungsmustern suchen lässt. Denn wenn
es eine «faschistische Literatur von
Rang» gab, wie Walter Heist es einmal

formuliert hat, dann war Céline gewiss
ihr herausragender Protagonist. Aber
noch immer bleibt vieles bei der Bewertung

im Unklaren, zum Beispiel, wenn
es darum geht, von den antisemitischen
und antidemokratischen Pamphleten
der Jahre 1936-1941 zu sprechen. Oder
von der Tatsache, dass sich Céline während

der Besatzungszeit den Deutschen
andiente, um ihnen bei der Jagd auf die
Juden in Frankreich zu helfen. Dass er
mit den Deutschen kollaboriert hat,
scheint ausser Frage zu stehen. Aber wie
ernst es ihm damit war, wie ernst er sich
in seinem öffentlichen Verhalten
überhaupt nahm, darüber kann man nur
rätseln. So freute er sich einmal im
Anschluss an ein Interview nach dem Krieg:
«Ich habe eine Vorstellung gegeben wie
ein Schwein, das sich im Dreck suhlt... »

Und mehrfach taucht bei ihm die Wendung

auf: «Ich will nicht, dass man mich
anspricht. Ich hatte Fragen nicht gern -
ich verkroch mich wieder in mich. Ich
verstumme, wenn man auf mich
einredet. »

Zumindest in einem Fall verhielt sich
Céline ganz anders, als sein Publikum es

von ihm erwartete. Dieser Fall betraf
seine Beziehung zu der amerikanischen
Tänzerin Elisabeth Craig, mit der er acht
Jahre lang in Paris zusammengelebt hat,
genau die Zeit, an deren Ende Céline
der Durchbruch zur Weltliteratur
gelang. Elisabeth Craig verschwand dann
aus seinem Leben, widerstand auch
seinem Versuch, sie aus Amerika
zurückzuholen. Er reiste ihr nach, wohnte in
Hollywood, hatte bereits die Rückfahrkarten

für sie gekauft. Doch Elisabeth
Craig, die in der Céline-Literatur so gut



ZU LOUIS FERDINAND CELINE

wie kaum erwähnt wird, nahm einen
anderen, einen Amerikaner, dessen
Vorfahrenaus Russland stammten und j üdi-
scher Herkunft waren. Und Céline
quittierte dies später mit der bissigen
Bemerkung, sie habe sich einem Juden
hingegeben. All diese aufschlussreichen
Einzelheiten entnehmen wir dem in
Buchform erschienenen Protokoll eines
Gesprächs, das der französische
Literaturwissenschaftler Jean Monnier im
Sommer 1988 mit der damals 86jährigen
Elisabeth Craig an ihrem kalifornischen
Wohnort geführt hat. Der Extrakt
gehört zu dem Bemerkenswertesten, das
in den letzten Jahrzehnten zum «Fall»
Céline überhaupt publiziert worden ist1.

Céline selbst muss unsterblich in «seine

Tänzerin» verliebt gewesen sein.
1924/25, als er Elisabeth Craig kennenlernte,

hatte der junge Arzt, der
ursprünglich Destouches hiess, seine
Karriere als Schriftsteller noch nicht begonnen.

Er war mit der Arzttochter Edith
Follet verheiratet, und alles deutete auf
eine bequeme und einträgliche Laufbahn

im bürgerlichen Rahmen hin.
Doch 1926 wurde die Ehe geschieden.
Heute wissen wir warum. Elisabeth
Craig: «Es wurde eine wunderbare
Liebesgeschichte, voller Leidenschaft.»

Freilich - heiraten wollte sie Céline
nicht, weil sie in diesem Fall ihre
amerikanische Staatsangehörigkeit verloren
hätte. Céline war damals viel auf
Auslandreisen unterwegs. 1924 hatte er eine
Stelle beim Völkerbund in Genf
angenommen. 1928 wird er in einer Poly-
klinik in dem Pariser Vorort Clichy
angestellt. Elisabeth Craig erinnert sich
sechs Jahrzehnte danach an eine Beziehung,

die mit Literatur und Politik relativ

wenig zu tun hatte : « Wir lebten jahrelang

zusammen, und ich war sehr glücklich.

Er war sehr, sehr lieb und voller
Zuneigung... »

Merkwürdig mutet heute freilich ihr
Hinweis an, dass sie das erfolgreiche
Romandebüt Célines erst als Greisin zur
Kenntnis genommen habe, obschon sie
durch Céline schon kurze Zeit nach
Erscheinen des Buches im Besitz eines

Exemplars gewesen sei. Erst im Sommer
1988, nachdem die Céline-Forschung
festgestellt hatte, dass Elisabeth Craig
irgendwo an der kalifornischen Küste
tatsächlich noch lebte - erst da hat sie
das Buch des einst Geliebten gelesen.

Elisabeth Craig war nach dem Tod
ihrer Mutter Anfang 1933 in die USA
zurückgekehrt. Vor einer Fortsetzung
der Beziehung zu Céline war ihr doch
wohl etwas mulmig: «Denn er war so
exaltiert und voller Dynamik, jemand,
der einen unablässig herausforderte und
dem man sich nicht zu entziehen
vermochte...» Elisabeth Craig heiratete
einen Mann namens Ben Tankel, dem
Céline eben auch seine jüdische
Abstammung ankreidete. War es der Sieg
des «jüdischen Rivalen», der bei Céline
einen wüsten und hemmungslosen
Antisemitismus freisetzte, der sich in
einer Schrift wie «Bagatelles pour un
massacre» niederschlug - mit der ebenso
schlimmen wie eindeutigen Aufforderung:

«Die Juden an den Galgen! und
sofort!»?

Elisabeth Craig im hohen Alter weiss

von alledem nichts. Sie weiss nicht, was
der einstige Lebensgefährte geschrieben,

getan hat. Sie weiss nicht, dass er in
Abwesenheit nach dem Krieg von
einem französischen Sondergericht zum
Tode verurteilt wurde, sie weiss nicht,
dass er mit den Faschisten kollaborierte,
nichts von seiner abenteuerlichen
Flucht quer durch Deutschland nach
Dänemark, wo man ihn in
Auslieferungshaft nahm. Elisabeth Craig, die
Tänzerin an der Seite Célines, scheint
sich nach dem Ende dieser Beziehung so



254 ZU LOUIS FERDINAND CELINE

gut wie überhaupt nicht für den Weg des
Mannes interessiert zu haben, der im
fernen Frankreich mit seinen Büchern
und Schriften zum personifizierten
Skandal geworden war. Die Wut, mit der
sich die Franzosen der unmittelbaren
Nachkriegszeit von diesem Schriftsteller
zu entledigen versuchten, hatte eben
nicht wenig mit der Spiegelwirkung zu
tun, die er bei vielen von ihnen auslöste.
Elisabeth Craig mag nicht verstehen,
woher dieser Hass auf Céline rührt:
«Also... er hat sich immerfür die Armen
eingesetzt. Er war Arzt und hat keinen
Pfennig von seinen Patienten angenommen!

Hates mit den Juden zu tun? Er war
überhaupt nicht gegen die Juden... Ich
kannte alle seine Freunde sehr gut, er
hatte viele jüdische Freunde. Ich kann
mir nicht vorstellen, dass er wirklich
gegen die Juden hätte sein können. »

Im Herbst 1947 versuchte Céline,
Kontakt zu seiner einstigen Geliebten
herzustellen. Er schreibt einem Freund
ihre letzte Adresse von 1935: «Sie muss
jetzt etwa 44 Jahre altsein, wenn sie noch
lebt! Sie hauste in einer Wolke von Alkohol,

Tabak, Polizei und schäbigem
Gangstertum, zusammen mit einem
Mann namens Ben Tankel - ganz gewiss
bekannt beim Geheimdienst, Carolina
Island usw. Nur wenn es sich zufällig
ergibt... Es ist ein Phantom, dem ich viel
verdanke. - Was für ein Genius in dieser
Frau! Ich wäre nichts gewesen ohne sie.
Was für ein Geist! Was für eine Finesse!
Was für ein Pantheismus - schmerzvoll
und heiter zugleich. Was für eine Poesie!
Was für ein Geheimnis! Sie begriff alles,
bevor man nur ein Wort davon sagte. -
Es gibt ja kaum Frauen, die nicht von
Natur aus böse oder töricht sind - dann
aber sind sie Zauberinnen oder Feen... »

War es Intuition, die Elisabeth Craig
von Céline wegtreiben liess? Heute will
sie ihr Weggehen als ein Opfer an ihn

verstanden wissen: «Ich tat es, weil ich
das dreissigste Lebensjahr erreicht hatte
und weil er die Schönheit des menschlichen

Körpers liebte. Jeder liebt sie, aber
bei ihm war es eine Leidenschaft von
besonderer Art, und ich wusste, dass ich
eines Tages diese Schönheit nicht mehr
besitzen würde. Mit einunddreissig war
ich Tänzerin, aber ich konnte nicht bis zu
meinem siebzigsten Lebensjahr Tänzerin

bleiben. Ich sagte mir, er hat eine

grosse Zukunft. Ja, es war seinetwegen,
dass ich ging... »

Elisabeth Craig schildert Céline als
einen überaus leidenschaftlichen
Gefährten, dessen Verhalten ihr oft auch
irrational erschien, dessen Heftigkeit
und Gefühlsaufwallung ihr fremd
waren. Gleichwohl erinnert sie sich an
einzelne Ausbrüche, zum Beispiel, als er ihr
sagt: «Niemals, niemals wirst du mich
verlassen, sag! Versprich es mir, was auch
kommen mag...» Er sei ein Mensch
gewesen, so berichtet Elisabeth Craig, der
für seine Zeit nicht geschaffen gewesen
sei, eine Person mit einem übersteigerten

Empfinden für das menschliche
Leiden, dem es selbst aber an der Stärke
gefehlt habe, um dieses Leiden mitanzusehen,

ertragen zu können.

Für Céline verkörperte Elisabeth
Craig das Ideal weiblicher Schönheit.
Sie hat es ihm auf ihre Weise gedankt,
indem sie ihm eine Art Nebenfrau
zuführte, eine Tänzerin namens Karen
Jensen, die sie wohl auch als Ersatz
betrachtete. Denn bevor sie nach Amerika
zurückging, gestattete sie ihr grosszügig,
Céline für die Dauer ihrer Abwesenheit
Gesellschaft zu leisten.

Während ihres Zusammenseins mit
Céline lernte Elisabeth Craig auch seine
Frau und seine Tochter Colette kennen,
der sie sogar Tanzunterricht gab. Es
muss alles in allem eine bewegte Zeit



ZU LOUIS FERDINAND CELINE 255

gewesen sein, voll von Unternehmungen

und gegenseitiger Vitalisierung.
Kein Zweifel, Céline brauchte diese
Frau auch, und sie wusste, dass sie nur
solange für ihn zählte, wie sie sich ihre
Jugendlichkeit bewahren konnte!
«Wenn ich bei ihm geblieben wäre, hätte
ich nicht mehr gezählt als die tausend
anderen, so ist das. Als ich wegging, waren

wir wirklich auf dem Höhepunkt
unserer Liebesbeziehung. Wir hatten uns
noch nie so gut verstanden wie in diesem

Augenblick... »

Der Interviewer fragt Elisabeth Craig
nach Célines Haltung gegenüber den
Faschisten. Sie sagt: «Darüber weiss ich
wirklich nichts.» Ob er denn nie an
politischen Aktionen mitgewirkt habe. Da
ist sich Elisabeth Craig dann ihrer Sache
sicher: «Er engagierte sich geistig, nur in
der Theorie. Aber ich bin sicher, so wie er
sein Leben lebte, konnte er nur auf der
Seite der Liberalen oder gar der Sozialisten

stehen. Niemals hätte er etwas mit
den Nazis oder den Faschisten im Sinne
gehabt. Niemals!»

Wenn Céline einen Einfall oder eine
Idee hatte, dann konnte er mitten in der
Nacht aufstehen, in sein Arbeitszimmer
gehen und dort schreiben. Eine
Korrekturinstanz, gar eine geistige Dialogpartnerin

kann Elisabeth Craig nicht gewesen

sein. Dafür war ihr Französisch zu
schlecht, und im übrigen, so referiert sie,

habe sie immer abgewehrt: «Das musst
du mich bitte nicht fragen.»

Um das Lebensgefühl Célines und
seiner Generation in den Jahren nach
dem ersten Krieg deuten und richtig
einschätzen zu können, lassen sich die
Äusserungen von Elisabeth Craig kaum
verwerten. Wichtig aber ist der Blick, den
sie auf einen am Beginn seiner Karriere
stehenden Autor freigibt, dem der
antibürgerliche Affekt so recht vertraut ist,
der aber noch die Freiheit hat, sich
zwischen den Ismen entscheiden zu können.

Wie Céline zum Beispiel die Trennung

von Elisabeth Craig aufgenommen
hat, lässt sich leider nur raten. Die private

Enttäuschung wurde offenkundig
kompensiert durch den herausragenden
Erfolg des ersten Romans. Elisabeth
Craig zeigt in dem Gespräch trotz des
hohen Alters und des zeitlichen Ab-
stands eine erstaunlich wache Präsenz.
Vielleicht wäre Céline ein anderer
geworden, wenn sie länger bei ihm geblieben

wäre. Auf die Fragen, ob er sich mit
Absicht böse gemacht hatte, sagt sie:

«Ja, ich denke, er hat sich erniedrigt, um
auf einer Stufe mit seinen Romanfiguren
zustehen...»

Wolf Scheller

^ean Monnier. Armer Geliebter. Elisabeth

Craig erzählt von Louis-Ferdinand
Céline. Deutsch von Katharina Hock. Merlin
1991.

Mit den Augen der Opfer

Judith N. Shklars Studie über Ungerechtigkeit

Die druckfrischen Exemplare ihres
ersten ins Deutsche übersetzten
Buches! waren gerade ausgeliefert, der von

seiner Autorin begeisterte Berliner
Rotbuch Verlag mitten in der Planung einer
Lesereise - doch daraus wird nun nichts



256 ÜBER UNGERECHTIGKEIT

mehr. Judith N. Shklar, 1928 im
lettischen Riga geboren, Jüdin, Emigrantin
und in den USA von massgeblichem
Einfluss auf die jüngere Generation des
«aktivistischen», sozialreformerischen
Flügels des New Liberalism, ist überraschend

im September gestorben. Seit
1980 lehrte sie in Harvard Rechtsphilosophie

und Politische Wissenschaften,
der American PoUtical Science Association

stand sie zuletzt als Präsidentin vor.
«Faces of Injustice» heisst der

ursprünglich auf Vorlesungen zurückgehende

Band im Original. Ungerechtigkeit
hat viele Gesichter. Sie hat deren so

viele, dass ihr mit Gerechtigkeit nicht
abzuhelfen ist. Das steht als zwingender
logischer Befund am Eingang und Ausgang

von Judith Shklars Betrachtungen.
Denn die Inkongruenz ist unüberbrückbar.

Ungerechtigkeit ist nicht einfach
fehlende Gerechtigkeit. Wird sie allein
von der Gerechtigkeit her bestimmt, so
wird sie unterbestimmt. Praktisches Ziel
der Gerechtigkeit ist die Rechtsnorm, ist
die Formulierung allgemeiner Prinzipien

für eine gerechte Gesetzgebung. Es
kann immer nur um «Makrogerechtigkeit»

gehen. Unser Unrechtsempfinden
hingegen ist ein mikrologischer Sinn.
«Wir erfahren Unrecht als etwas Spezifisches

und Konkretes», schreibt Shklar,
aber treten wir als Kläger vor die
Schranken des Gerichts, «scheint es
unmöglich zu sein, Individuen so zu behandeln,

wie sie wirklich sind, undnichtbloss
als Rechtspersonen». Rechtsförmige,
regelgeleitete Gerechtigkeit ist notwendig

mangelhaft, allein schon deshalb,
weil es zur Natur der Regel gehört, das
Besondere der Fälle, die sie umfasst,
zum Verschwinden zu bringen. Insofern
gehören Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit

in die derzeit lautstarke Debatte
um Universalismus und Partikularismus,

um eine Politikräson, die sich fragt,

wie sehr sie auf die Gründe der Vernunft
hören darf, ohne die des Herzens zu
vernachlässigen.

Diese Asymmetrie hat ihre eigene
psychologische Dimension, und Shklar,
die eine wache Beobachterin ist, findet
zahlreiche Anlässe, sie zu thematisieren.
Verschafft nicht die individuelle Rache
dem Opfer weit grössere Genugtuung
für erlittenes Unrecht als Vergeltung
durchs Gesetz? Und was motiviert
Menschen stärker, Engagement zu
demonstrieren: die Möglichkeit, für eine
gerechte Ordnung einzutreten, oder der
Anblick eines einzelnen eklatanten
Beispiels von Ungerechtigkeit? Kein Wunder,

so scheint es, dass es um die Gerechtigkeit

im allgemeinen nicht übermässig
gut bestellt ist - wo es doch vornehmlich
die punktuellen Ereignisse sind, welche
die Gemüter erregen. Im Reich des
Individuellen erweist sich der Sinn für
Ungerechtigkeit als das, als was Shklar ihn
lobt: als das «Herzstück der modernen
demokratischen, politischen Empfindsamkeit».

Hier zeigt sich seine politische
Funktion: «unser bester Schutz vor
Unterdrückung» zu sein.

Dem gegenüber steht das politische
Versagen. Shklar zitiert Cicero mit dem
Satz: «Wer dem Schlechten nicht
entgegentritt oder es verhindert, hat er die
Macht dazu, ist ebenso schuldig, unrecht
gehandelt zu haben, als verriete er sein
Vaterland». Neben der aktiven
Ungerechtigkeit gibt es die passive. Damit ist
wohlgemerkt nicht unsere gewohnheits-
mässige Gleichgültigkeit gegenüber
dem Elend anderer gemeint. Shklar
arbeitet die politische Implikation heraus.
Passive Ungerechtigkeit rührt her vom
Mangel an Bürgersinn, sie zeigt das Fehlen

republikanischer Tugend. Soziale
Rollen besitzen innere Normativität.
Wir haben eine Vorstellung davon, was
es heisst, eine gute Mutter, ein guter



ÜBER UNGERECHTIGKEIT 257

Lehrer, guter Beamter oder auch guter
Schuster zu sein. Und das gilt ebenso für
unsere Existenz als Mitglieder eines
demokratischen Gemeinwesens, weshalb

Shklar schreiben kann: «Betrug und
Gewalt zu verhindern, wenn wir es können,

ist eine Handlung, die uns als Bürgern

ansteht, und keine Handlung aus
Humanität. » Eine, Shklar sei es gedankt,
notwendige Erinnerung. Freilich, wir
wissen es im Grunde auch so. Das Wort
«Zivilcourage» spricht ja von nichts
anderem als von solchem BUrgermut.
Doch täuscht es, oder kommt Zivilcourage

im Repertoire der öffentlich
beschworenen Tugenden seit geraumer
Zeit nur noch in Sonntagsreden vor? Es
wäre kein gutes Zeichen.

«Erkundungen zu einem moralischen
Gefühl» hat Judith Shklar ihr Buch im
Untertitel genannt. Sie liefert keine
Theorie, wie man es von einer Harvard-
Professorin für Rechtsphilosophie
vielleicht erwarten würde. Ihr Vorgehen ist
teils ideengeschichtlich, durchsetzt mit
(nicht immer ganz stichhaltigen2) Exkursen

zu Piaton, Aristoteles oder Rousseau,
teils fallbezogen. Sie folgt der Sache,
nicht einem Zwang oder zu einer
Systematisierung. Eindeutige Definitionen,
trennscharfe Kategorien und eine strenge

Gliederung des Ganzen wird der Leser

vergeblich suchen. Shklars Medium
ist der Essay, dessen kompositorische
Freiheiten der sprachlichen Leichtigkeit
dieses gut lesbaren (und im übrigen
vorzüglich übersetzten) Buches zustatten
kommen - allerdings auch seiner
gedanklichen Leichtigkeit, um nicht zu

sagen Sorglosigkeit.
Deutlich wird das an ihrer Behandlung

der Kernfrage. Wann regt sich der
Sinn für Ungerechtigkeit mit Recht?
Worin unterscheiden sich seine

Äusserungen von Frustrationen, wie sie mit
Negativerlebnissen jedweder Art ver¬

bunden sind? Wann ist etwas ein
Unglück, vor dem wir resignieren müssen,
wann eine Ungerechtigkeit, die Widerstand

fordert?
Shklar antwortet: «Ist die Erwartung,

es sei möglich, ein natürliches Unglück
zum Besseren zu wenden, einmal geweckt
worden, dann wird es ungerecht, die

Hoffnungen der Opfer zu enttäuschen.»
Sobald beispielsweise Technologien
vorhanden seien, um das mit der Bürde
von Schwangerschaft und Mutterschaft
belastete Geschlecht der Frauen von
diesen, wie Shklar sie nennt, «Behinderungen»

zu befreien - etwa indem Kinder

künstlich ausgetragen werden -
müsse ihnen auch die Möglichkeit dazu
gegeben werden. Anderes zu tun hiesse,
«ihnen etwas zu verweigern, dessen

Erwartung in ihnen geschürt worden ist: die

Verfügbarkeit technischer Mittel, um sie

von Schmerzen und Plackerei zu befreien

und ihnen zu erlauben, ein erfülltes
und schöpferisches, gesellschaftliches
Leben zuführen».

Nun möchte der Rezensent keinesfalls

der Emanzipation der Frauen
Steine in den Weg legen. Wenn er die
Argumentation trotzdem heikel findet,
so deshalb, weil Judith Shklar hier der
Technologie das letzte Wort überlässt.
Wahr ist, dass mit der Ermächtigung des

Menschen durch Wissenschaft und
Technik auch seine Ansprüche wachsen.
Aber schafft das bereits Legitimität?
Kaum. Das praktische Problem mag
entschieden sein, das moralische ist es
deshalb noch lange nicht. Shklar jedoch
behandelt eine ethische Frage, als sei sie

eine instrumenteile.
Dazu kommt es, weil sie dasjenige,

was eigentlich zu diskutieren wäre, für
sich bereits entschieden hat: nämlich
dass Frauen ein Recht auf solche Kinder
haben, die sie weder zu gebären noch
grosszuziehen brauchen. Vielleicht ist



258 ÜBER UNGERECHTIGKEIT

man in den USA ja schon so weit. Das
verfassungsmässig garantierte Recht auf
Verfolgung des eigenen Glücks mag solche

Ausdeutung erlauben. Die Freiheit
des pursuit of happiness ist eine liberale
Institution - weshalb also sollten die
feministischen Vertreter des Liberalismus
von dessen dialektischer Kehrseite
verschont bleiben: dem technoiden Wahn?

Die Grenze zwischen Unglück und
Ungerechtigkeit ist im Fluss. Shklar ist
zuzustimmen, wenn sie diese Verschiebung

zum Wachsen menschlicher
Verfügungsgewalt in Beziehung setzt. Was

vorgestern noch ein Unglück gewesen
wäre - ein Massensterben wie das in
Somalia - ist heute eine Ungerechtigkeit.

Denn indem das Reich des
Unabänderlichen schrumpft, wird die Erklärung,

man habe nichts machen können
und darum sei, was passierte, ein
Unglück, zur zynischen Ausrede von
Ideologen3. Fulminant ist der Auftakt des

zweiten, des mittleren Essays: «Die Neuzeit

hat viele Geburtstage. Mir ist jener
Tag im Jahre 1755 der liebste, an dem
Lissabon von einem Erdbeben heimgesucht

wurde.» Wie das? Shklar rühmt
natürlich nicht die Zerstörung einer
reichen und prächtigen Stadt, noch den
Tod von Tausenden, die in den Trümmern

starben. Es war die intellektuelle
Reaktion, die für die Zäsur sorgte.
Europaweit erhob sich ein Aufschrei
gegen die göttliche Ungerechtigkeit -
zum allerletzten Mal. «Seither lag die

Verantwortung für unsere Leiden ganz
bei uns und einer gleichgültigen Natur.»
Die alte Frage der Theodizee verlor ihr
Drängendes, Gott hatte als Verantwortlicher

ausgedient. Für das
Gerechtigkeitsempfinden wahrhaftig der Beginn
einer neuen Zeit.

Wie ein roter Faden durchzieht das
Buch die Aufforderung, den Standpunkt

der Opfer einzunehmen, auf ihre

Stimme zu hören und ihr subjektives
Empfinden zu achten, das vom gewöhnlichen

Modell der Gerechtigkeit fast
zwangsläufig vernachlässigt wird. Darum

überzeugt Shklars Zugriff, die Sache
einmal vom anderen Ende, von der
Ungerechtigkeit her anzufassen. Ihr Buch
setzt einen Kontrapunkt zu all dem, was
in den letzten zwei Jahrzehnten im
Gefolge des amerikanischen Philosophen
John Rawls verfasst wurde. Rawls
entwarf eine Theorie der Gerechtigkeit -
und damit schlug er sich auf die Seite der
emsigen Baumeister am Gebäude der
Vernunft. Aber es gibt auch die anderen,
die Denker nicht der Vernunft, sondern
die Diagnostiker gesellschaftlicher
Unvernunft. Viel zu sehr scheint die
philosophische Diskussion gebannt im Blick
auf das Positive, auf die Idee, die
Konstruktion. Da wird hier eine brillante
Kritik geäussert, dort argumentativ
nachgebessert; man entwirft und
verwirft und feilt und bosselt an
Gerechtigkeitsmodellen, die Bestand haben könnten.

Das Naheliegendste wird zum Fernsten.

Verwunderlich ist das schon, denn,
wie Shklar treffend bemerkt: «Aller
Wahrscheinlichkeit nach haben die meisten

von uns häufiger gesagt, 'dies ist
unfair) oder <dies ist ungerecht) als <dies

ist gerecht)». Eine einfache Beobachtung,

ein deutlicher Fingerzeig. Die im
deutschen Sprachraum nun erstmals
vertretene, viel zu früh verstorbene
Autorin ist ihm mit bemerkenswertem
Spürsinn nachgegangen.

Joachim Güntner

Judith N. Shklar, «Über Ungerechtigkeit.
Erkundungen zu einem moralischen
Gefühl.» Übersetzt von Christiane Goldmann.
Rotbuch Verlag, Berlin 1992. 224 Seiten, 34
DM. - So ist es kurios, gerade Piaton, den
Feind der offenen Gesellschaft, der im
berühmten achten Buch der Politela die Demo-



ÜBER UNGERECHTIGKEIT

kratie als die degenerierteste aller
Regierungsformen glossiert, zum Gewährsmann
eines im Kern zutiefst egalitären
Gerechtigkeitsverständnisses zu nehmen, wie dies
Shklar im zweiten Essay tut. - 3 Aber das wird
sie deshalb, weil hier tatsächlich entschieden
ist, dass wir einem jeden ein hungerfreies

Dasein als Menschenrecht zubilligen. Hier
sollen wir. was wir können. Wäre es anders,
so dürfte es um die technologische Machbarkeit

bestellt sein wie auch immer. Für sich
allein genommen gibt sie kein ethisches
Kriterium ab. Das übersieht Shklar bei der oben
erörterten, feministischen Frage.

Afghanistan - das «Vietnam» der Sowjetunion

Die Afghanen sind stolz darauf, dass
sie es waren, die den Koloss Sowjetunion

in die Knie gezwungen und damit
die grundlegende Veränderung unserer
Welt herbeigeführt haben. An diese
zentrale Rolle des Afghanistankrieges, des

«Vietnam» der Russen, denkt heute in
Europa kaum jemand. Mit Erstaunen
registriert man den Stolz der Afghanen
die meinen, die Wiedervereinigung hätten

die Deutschen ihnen zu verdanken,
und sonst niemandem.

Fast zweihundert Bücher sind über
den Krieg in Afghanistan geschrieben
worden, davon allein 19 in deutscher
Sprache. Die kann man nun getrost
beiseite legen; denn endlich ist ein
Standardwerk da, das nicht auf flüchtigen
Reportagen und Kolportagen, sondern
auf 15 Jahren intensiver Beschäftigung
mit dem Thema beruht. Michael Pohly
hat damit an der Freien Universität Berlin

promoviert; dennoch ist «Krieg und
Widerstand in Afghanistan^» ein lesbares

Buch, dem auch der Nicht-Fachmann

ohne Anstrengung folgen kann.
Wie wir wissen, geht der Krieg in

Afghanistan weiter, obwohl die Sowjets
bereits 1988 abgezogen sind und das

kommunistische Regime in Kabul
Anfang 1992 gefallen ist. Wer Pohlys Studie
gelesen hat, weiss, dass es nur noch

schlimmer kommen kann. In diesem
Buch findet man eine Antwort auf jede
Frage bezüglich Afghanistans: wie kam
es überhaupt zu der Tragödie, was war
die Rolle Chinas, weshalb wiederholten
die Russen die Fehler der Amerikaner,
wie verhält es sich wirklich mit der viel
betonten strategischen und ökonomischen

Bedeutung Afghanistans? Behandelt

wird nicht nur die Geschichte,
sondern auch die gesellschaftliche Entwicklung

in dem zentralasiatischen Land.
Pohly hat in Ethnologie und Iranistik

promoviert und anschliessend den Doktor

der Medizin erworben. Die
medizinischen Praktika absolvierte er in
Afghanistan und Pakistan. Dadurch
erhielt er den nötigen Zugang zu den
Mujahedin, zumal es ihm gelang, grössere

Mengen Hilfsgüter nach Afghanistan
zu schaffen. Geopolitik ist seine Leidenschaft,

und eine der vielen Stärken dieses

Buches liegt in dem Durchblick, mit
dem der Autor die Rolle der Regionalmächte

analysiert.
Dabei stellt sich schnell heraus, dass

der Konflikt der Grossmächte nur den
Rahmen für einen nicht weniger
erbitterten Konflikt der Kleinen bot. Hier
liessen nicht die Grossen von den Kleinen

einen Stellvertreterkrieg ausführen,
sondern die Kleinen kämpften ihre Kon-



260 AFGHANISTAN

flikte auf den Schultern der Grossen aus,
die sie zu diesem Zeck an der Nase
herumführten. Pohlys Analyse ist durch
kürzlich zugänglich gemachte Kreml-
Dokumente bestätigt worden. Der
prosowjetische Militärputsch vom April
1978 war nicht von Moskau angeordnet
worden, sondern die Russen liessen sich

von ihren afghanischen Jüngern geradezu

gegen ihren Willen in den Morast des

Guerillakrieges hineinziehen.
Die weltweite Auseinandersetzung

zwischen Iran und Saudi-Arabien wird
in Afghanistan am deutlichsten
ausgetragen, und zwar durch einen
Stellvertreterkrieg der Schiiten und Sunniten,
aber auch andere Regionalmächte
fischen im Trüben. Pakistan liess nichts
unversucht, unter den Mujahedin seine

eigenen Marionetten aufzubauen, um
sich in Afghanistan einen Vasallenstaat
zu schaffen. Zu diesem Zweck spannten
die Pakistaner die Amerikaner vor ihren
Wagen, nicht etwa umgekehrt. Wie
neidische Inder später feststellten, hat der
damalige pakistanische Militärdiktator
Zia ul-Haq die amerikanische Kuh
gemolken wie kein zweiter.

Da Michael Pohly sich in der pakistanischen

Politik ebensogut auskennt wie
in der afghanischen, hat er diese
Zusammenhänge in all ihrer Brisanz darstellen
können, und der bisher sträflich
vernachlässigte Einfluss Pakistans wurde
von ihm ins rechte Licht gerückt. Dieser
aufstrebenden Regionalmacht ist es
gelungen, beide Grossmächte gegeneinander

auszuspielen.
Ohne diese gründliche Detailkenntnis

der Rolle Pakistans könnte man
leicht meinen, die Afghanen seien
unbändige unzivilisierte Bergvölker, deren
Lieblingsbeschäftigung die militärische
Kampfführung ist. Von Pohly erfährt
man über die Tragweite der massiven
Einmischung eines halben Dutzend

fremder Staaten mit den unterschiedlichsten

Interessen. Insofern ist Afghanistan

noch schlimmer dran als Angola
oder der Libanon.

Besonders dankbar muss man dem
Autor für seine übersichtliche Darstellung

der afghanischen Widerstandsorganisationen

sein. Bekanntlich gibt es da
eine verwirrende Vielfalt von Parteien
und Splitterparteien mit ähnlich
klingenden Namen. Vor allem aber haben
sich Journalisten in diesem Bereich viel
vormachen lassen. Im Gegensatz dazu
hat Michael Pohly in minutiöser
Detektivarbeit subtile Zusammenhänge
aufgedeckt. Wer einmal Einblick in die
CIA- und KGB-Akten über den
afghanischen Widerstand bekommen und sich
über deren Ungereimtheiten gewundert
hat, der wird bei der Lektüre von Pohlys
Buch mehr als ein Aha-Erlebnis
haben.

Afghanistan ist ein Vielvölkerstaat,
dessen Nationalitäten auch in den
Nachbarstaaten vertreten sind: Balutschen,
Hasara, Paschtunen, Tadschiken,
Turkmenen, Usbeken und andere mehr. Mit
Ausnahme der säkularistischen NEFA
(Nationale Einheitsfront Afghanistans)
haben die zahlreichen
Widerstandsorganisationen ausser ihrer unterschiedlichen

Ideologie jeweils auch eine völkische

Basis, die sie von ihren Rivalen
trennt. Zur Analyse dieser Komplexität
brauchte es einen Ethnologen wie
Pohly.

Aufschlussreich sind auch die subtil
aufgedeckten Hintergründe des sowjetischen

Einmarsches, über die es in der
Presse jahrelang die widersprüchlichsten

Spekulationen gab. Es ging dabei
nicht so sehr um die Rettung des
sowjetischen Regimes und schon gar nicht um
das Erdgas oder die Edelsteine
Afghanistans. Vielmehr handelte es sich
primär um eine Machtprobe zwischen dem



AFGHANISTAN 261

Militärapparat, der übermächtig geworden

war, und der vergreisten politischen
Führung um Breschnew. Mit anderen
Worten, die Sowjetunion stellte seinerzeit

wirklich die Gefahr dar, als die sie

von westlichen Militärstrategen
beschrieben wurde, zumindest so lange
General Ustinov, damals Verteidigungsminister,

noch lebte. Das von Pohly
angehäufte Beweismaterial ist auch
deshalb so beeindruckend, weil er selbst aus

der autonomen Szene kommt. In einer
dogmatischen Ecke hat er allerdings nie
gestanden, davon legt seine vorurteilsfreie

Studie, die auf persönlichen Erlebnissen

und direkten Informationen
beruht, beredtes Zeugnis ab.

Khalid Durän

Michael Pohly, Krieg und Widerstand in
Afghanistan, Berlin 1992, Das Arabische
Buch.

Hinweis

Aufzeichnungen eines
Montagsdemonstranten

Vom Oktober 1989 bis zum 1. Mai
1990 hat Reiner Tetzner, der 1988 zusammen

mit Gerti Tetzner den Band «Im
Lande der Fähren», Bilder aus Dänemark,

veröffentlicht hat, Aufzeichnungen

über die Montagsdemonstrationen
in Leipzig gemacht, die 1990, mit zahlreichen

Photos von verschiedenen Reportern

als eine Art Tagebuch der Wende
erschienen sind. «Leipziger Ring» heisst
die eindrucksvolle Dokumentation über
Ereignisse, die das Ende der DDR
ankündigten. Aus der Sicht eines Beteiligten

erscheint als Revolution, was seine
Ursachen in den Veränderungen in der
Sowjetunion hat und durch die Öffnung
der ungarischen Grenze vollends
unvermeidlich war. Die Leipziger
Demonstranten trugen Transparente gegen den
Stalinismus, sie wollten «Reisen geniessen»

und protestierten gegen die
«Druckgenehmigungsverordnung», sie
forderten freie Wahlen und pochten darauf,

sie seien das Volk. «Reform statt
Massenflucht» ist noch am 23. Oktober
1989 auf einem Transparent zu lesen, als
bereits kein Halten mehr war. Reiner

Tetzner legt eine Dokumentation vor,
die - weil sie von einem Beteiligten
kommt - Bilder und Eindrücke vermittelt,

wie man sie am Fernsehen nicht zu
sehen bekam (Luchterhand Literaturverlag,

Frankfurt am Main 1990).

folapié '4 Getter

vzz*-

!__________________ ¦

_sS_
v,<».,rsa

Gerber


	Das Buch

