Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 2

Artikel: Beherrscht das Bdse die Welt? : Lawrence Durrells "Quincunx"
Autor: Fricker, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Robert Fricker

Beherrscht das Bose die Welt?

Lawrence Durrells «Quincunx»

Der in Indien geborene und in England erzogene Schriftsteller, Lyriker
und Versdramatiker Lawrence Durrell starb 1990 im Alter von 78 Jahren.
In seinen Adern floss irisches Blut, im Orient fiithlte er sich ebenso zu Hause
wie in Frankreich, wo er die letzten Jahrzehnte seines Lebens verbrachte.
Fir Gustav Griindgens in Hamburg schrieb er das Versdrama An Irish
Faustus (1963). Herkunft und die geographische Vielgestalt seines Lebens
tragen zum Verstdndnis des im wahrsten Sinn grenziiberschreitenden Cha-
rakters seiner Werke bei. Weltweit bekannt wurde er durch das Alexandria
Quartet (1957-60), einen vierteiligen Romanzyklus, in dem er Eindriicke .
und Erlebnisse gestaltete, die er wihrend mehreren langen Aufenthalten
im Ostlichen Mittelmeerraum gesammelt hatte. Seit 1957 lebte er in der
Provence, und hier entstand sein letztes grosses Werk, eine Pentalogie, die
1974 mit Monsieur begann und 1985 mit Quinx endete. Durrell nannte sie
Quincunx (die finf Augen auf einem Wiirfel), wobei er sowohl an die Zahl
der Romane wie an die in gnostischen Kreisen geltende magische Bedeu-
tung der Fiinfzahl gedacht haben mag. Da sich das Geschehen vorwiegend
in Avignon und anderen Gegenden der Provence zutridgt, bezeichnete er
den Zyklus in Analogie zum fritheren auch als «Avignon Quintet». Hier sei
der nicht leichte Versuch unternommen, das mehr als 1300 Seiten zdhlende
Werk als Ganzes zu sehen und zu begreifen.

Wie die Tetralogie hat Quincunx keine eigentliche Handlung. An ihrer
Stelle finden Verdnderungen innerhalb einer menschlichen Konstellation
statt, die am Ende des ersten Romans von einer neuen Personengruppe
abgelost wird, und diese neue, thematisch auf jene bezogene Konstellation
behilt Durrell in den folgenden Romanen bei. Zusitzliche Personen oder
exzentrische Figuren im Sinne von Dickens gesellen sich wie Satelliten zur
zentralen Gruppe, beeinflussen sie, verschwinden aus dem Blickfeld oder
tauchen spiter wieder auf. Der Gesamteindruck ist unzusammenhingend,
fragmentarisch; aber der erste Eindruck triigt: Der aufmerksame Leser stellt
fest, dass die a-chronologische, oft unlogische, verwirrende Anordnung der
Teile und ihre Form eine Struktur bilden, die erst allméhlich sichtbar wird,
so dass im Riickblick manches zusammenzuhidngen scheint und sich zu
einem Ganzen rundet, was beim ersten Lesen des Zusammenhangs entbehr-
te und auseinanderfiel. Beim genauen Hinsehen kann man sogar die Struk-
tur des fiinfaktigen klassizistischen Dramas in dieser Pentalogie erkennen,



134 ZU LAWRENCE DURRELL

was threm Titel eine zusitzliche Bedeutung verleiht. Auf diesen bei Durrell
tiberraschenden Umstand weist die Erzédhlerfigur Blanford in einem Dialog
mit Sutcliffe, seinem «alter ego», diskret hin:

«Als ich um die Kurven des Zukiinftigen schielte, sah ich etwas wie einen Quincunx
von Romanen, die sich in einer guten klassischen Ordnung folgten. Fiinf Q-Romane,
in einem hochgradig elliptisch-quincunxialen Stil geschrieben, der eigens zu diesem
Zweck erfunden wurde. Obwohl sie nur wie Echos voneinander abhéngen, wiren sie
nicht wie Dominosteine Ende an Ende zu einer Reihe gelegt — sondern (wiirden)
einfach zu derselben Blutgruppe gehoren, fiinf Bilder auf Holz, fiir die dein knarrender
Monsieur lediglich ein Biindel von Themen liefern wiirde, die in den folgenden zu
iiberarbeiten wiren ... Die Biicher wiren angeseilt wie Kletterer in einer Felswand,
doch wiren sie alle selbstdndig. Die Beziehung zwischen Raupe und Schmetterling,
zwischen Kaulquappe und Frosch. Eine organische Beziehung.» (Livia, 11)

Die «gute klassische Ordnung» und die «organische Beziehung» zwischen
den Teilen werden wir im folgenden im Auge behalten.

In bezug auf die Erzdhlweise iiberwiegt, wie im Alexandria Quartet, die
Memoirenform: Begegnungen. Erlebnisse und Ereignisse, die in der Ver-
gangenheit stattfanden, werden im erzidhlenden Présens lebendig. Eigent-
lich dramatische Stellen sind selten, und Durrell bedient sich auch kaum je
des inneren Monologs; hingegen konnen die Gespréache des Erzdhlers mit
seinem «alter ego» Sutcliffe als «innere Dialoge» bezeichnet werden, die vor
allem in der Geschichte des englischen Dramas Vorldufer haben. Durrell,
der Verfasser mehrerer Reisebiicher, ist ein hervorragender Schilderer nicht
nur von Landschaften, in deren «genius loci» er sich einfiihlt, sondern auch
von seelischen Vorgidngen und Zusténden, die in den Bereich der Tiefen-
psychologie fithren. Hier fiihlt sich der Dichter-Psychologe ebenso, gele-
gentlich sogar mehr zuhause als der Wissenschaftler Freud. Obwohl ihm
auch die packende direkte Darstellung des Geschehens liegt, herrscht im
Quincunx doch die «lyrische» Erzdhlweise vor: Der Erzdhler erinnert sich,
meistens im Zustand der Ruhe, an frithere Erlebnisse und sinnt iiber sie nach
—derromantische Dichter Wordsworth und Proustbieten sich zum Vergleich
an. Es finden sich auch Ausziige aus Tagebiichern, und immer wieder
ergreift Robin Sutcliffe allein oder als «dramatis persona» das Wort, bald als
sarkastischer Gespréichspartner, bald als Dadaist, bald als allzu redseliger
Schwiitzer, der die Geduld des Lesers strapaziert.

Der Titel des ersten Romans, Monsieur or the Prince of Darkness bezieht
sich sinnvoll auf die Worte des verfolgten, einen Verriickten spielenden
Edgar in King Lear: «The prince of darkness is a gentleman.» Wie der erste
Akt eines Dramas enthélt er die Exposition, «ein Biindel von Themen», die
inder Folge als Variationen «iiberarbeitet» werden. Schon der Titel fiihrt «in
medias res», denn zusammen mit dem Fiirsten der Finsternis werden die
Hauptpersonen dieses Teils eingefiihrt: der junge provenzalische Edelmann



ZU LAWRENCE DURRELL 135

Piers de Nogaret, der Erzidhler und Arzt Bruce Drexel und Sylvie, die mit
ihm verheiratete Schwester von Piers, die eine «unheilige Triade» bilden,
denn die Frau zerbricht an ihrer mit Inzest vermischten Liebe zu den beiden
Minnern und wird seither in einer psychiatrischen Klinik bei Avignon
gepflegt, die zu den «Leitmotiven» der Pentalogie gehort. Das Kleeblatt
reist nach Alexandrien und wird in der dortigen Wiiste von dem dgyptischen
Bankier Assad in die Geheimlehre einer gnostischen Briiderschaft einge-
fithrt, die auf dem zoroastrischen Glauben an den Kampf zwischen einem
guten und einem bdsen Weltgeist, Ahura Mazda und Ahriman, griindet. Der
Fiirst der Finsternis habe Gott von seinem Thron verdringt und beherrsche
seither die Welt; die totale Verweigerung des Gehorsams in der Form des
Selbstmordes sei das einzige Mittel, um sich seiner Macht zu entziehen; doch
da die Religion diesen Ausweg verbietet, ist es der Briiderschaft anheimge-
stellt, das «Todesurteil» zu vollstrecken. Schon die erste Episode des
Romans bezieht sich auf dieses Thema: Hat Piers, der dem Orden beigetre-
ten ist, den Freitod gewéhlt, oder wurde er auf Weisung aus Alexandrien
«hingerichtet» — vielleicht durch die englisch-jiidische Zigeunerstudentin
Sabine, die immer wieder auftritt? Piers’ Tod bleibt ungeklart; aber er
varilert ein Grundthema des Zyklus, und das dusserlich sensationelle Ereig-
nis fithrt bei Durrell stets in die tieferen Sinnesschichten eines Werks.

Piers leitet auch das zweite Hauptthema ein und verquickt es mit dem
ersten: Der rituelle Tod bedeutet fiir ihn auch eine Stihnung des Verrats, den
im frithen 14. Jahrhundert ein Ahne am Orden der Tempelritter beging, als
er thn dem franzosischen Konig Philipp dem Schénen auslieferte, der ihn
durch die Inquisition ausrotten liess, um sich seines sagenhaften Schatzes zu
bemichtigen. Als Vorwand diente den Richtern die Berithrung der Tempel-
ritter mit dem gnostischen Geheimorden im Osten. Die Ironie des Vernich-
tungsschlages wiirde darin bestehen, dass die ahnungslose Kirche als Voll-
streckerin des Todesurteils aus Alexandrien waltete, hinter dem « Monsieur»
steht. Die Reaktion der Teilnehmer an der «Offenbarung» in der agyp-
tischen Wiiste ist verschieden; Durrell ldsst die Wahrheit in der Schwebe.
Die spiteren Ereignisse scheinen jedoch die Annahme zu bestdtigen, dass
der manichdische Kampf in unserer Zeit mit einem Sieg von « Monsieur»/
Ahriman geendet hat.

Seiner Herrschaft ist der zweite Roman, Livia or Buried Alive (1978)
gewidmet, in dem Alexandrien und der Templerschatz in den Hintergrund
riicken. Hier hat Durrell den Erzéhler Bruce, den Arzt, durch den jungen
Schriftsteller Aubrey Blanford ersetzt und diesen zwischen ein sehr unglei-
ches Schwesternpaar gestellt: die dunkle Livia und die lichte Constance.
Obwohl Livia im Hintergrund bleibt und ihr Bild Liicken aufweist, ist sie
die Hauptgestalt. Wir sehen sie nur von aussen oder so, wie sie sich in der
Wahrnehmung anderer spiegelt. Erst im letzten Roman wird das Geheim-



136 ZU LAWRENCE DURRELL

nis ihrer Personlichkeit wenigstens teilweise geliiftet. Sie befindet sich im
Mittelpunkt einer weiteren «7Triade», die thematisch mit der fritheren ver-
bunden ist und eine Variation darstellt: Wie Sylvie wird sie zugleich von
ihrem Bruder Hilary und ihrem Gatten Blanford geliebt. Ihre Liebesbezie-
hungen fithren ebenfalls in die Bereiche von Inzest und Homosexualitit, die
fiir den Dichter-Psychologen Durrell, der fast keine Tabus kennt, nicht
«Perversionen», sondern «inversions» der menschlichen Natur sind. Livia
hilt sich auch gern in der Gesellschaft von Zigeunern auf. Tiefer wird der
Schatten, den der Fiirst der Finsternis auf sie wirft, als sie sich dem in sie
vernarrten Blanford als eine fanatische Nazi zu erkennen gibt. Dies ist ihre
politische Perversion, die zur geschlechtlichen hinzukommt. Im Hinter-
grund reckt sich der Ungeist der «<neuen Ordnung» in Deutschland empor,
und die Welt eilt dem «drole de guerre» entgegen, der am Ende des Romans
erklirt wird. Nazismus und der Zweite Weltkrieg bezeugen die Herrschaft
von «Monsieur» in diesem und im ndchsten Roman. Menschliche Gestalt
gewinntsie vor allemin derin jeder Beziehung dunklen Livia, die tatsidchlich
«beilebendigem Leib begraben» ist. Blanfords Ehe mit ihr scheitert klédglich,
wihrend die Welt in einen verheerenden Krieg torkelt, der vielleicht eine
reinigende Wirkung haben konnte, so wie im Schlusskapitel «Marius, la
pompe a merde», «das intellektuelle Exkrement des 20. Jahrhunderts in einer
Stadt aufsaugt, die einst Rom war» (262). Avignon, der alleinige Schauplatz
dieses Romans, war einmal der stolze Sitz von Pépsten, ein zweites Rom
also. Durrell schildert es als eine alte, verwahrloste Stadt, der er als Dichter
aber doch einen romantisch-nostalgischen Reiz abgewinnt. Um die Tiefe
des Falles, der stattgefunden hat, zu ermessen, kann man die farbensatte
Rhonefahrt am Anfang, welche die erwartungsfrohen Studienfreunde Blan-
ford, Hilary und Sam, zu denen sich Constance gesellt, nach Avignon fiihrt,
mit diesem fauligen, ibelriechenden Ende vergleichen.

Der dritte Roman, Constance or Solitary Practices (1982) beginnt nach
dem deutschen Einmarsch in Avignon. Hier nimmt Durrell zunéchst eines
der beiden Hauptthemen wieder auf. Quatrefages, eine Nebengestalt aus
Livia, glaubt, dem verschwundenen Schatz der Tempelritter insofern nidher
gekommen zu sein, als er vermutet, er sei an einem durch fiinf Olivenbdume
gekennzeichneten Ort verborgen. Hinter dem «Hort» ist aber auch Hitler
her, der den Archédologen und Spion Smirgel beauftragt hat, ihn zu finden.
Dann nimmt Blanford der Erzdhler das zweite Hauptthema auf. Von Livia
getrennt, folgt er dem Prinzen Hassad nach Agypten und lésst sich, wie der
frithere Erzihler Bruce, zu einer Nilfahrt und einer Wiistenreise einladen,
wird aber nicht wie Bruce in die «Wiistengnostik» eingeweiht, sondern von
einer britischen Mine in einen Invaliden verwandelt: Auch er gehort damit
zu den Opfern von « Monsieur». Die gleiche Mine tétet aber auch Sam, den
Gatten Constances, mit dem diese eine tiefe, sinnliche, problemlose Liebe



ZU LAWRENCE DURRELL 137

verband — und Constance ist die Hauptperson des mittleren Teils oder «Aktes»
der Pentalogie. Immer wieder erinnert sie den Leser an Clea im letzten Band
des Alexandria Quartet. Sie, die einen christlich-allegorischen Namen trégt,
und ihre Schwester mit dem réomischen Namen Livia stehen sich als Kon-
trastfiguren gegeniiber: diese in jeder Beziehung dunkel, jene blond, hell
und schon. Wir sehen Constance auch nicht nur von aussen und aus einer
gewissen Distanz wie Livia, sondern Durrell schildert ihr Innenleben, das
Wirme ausstrahlt und im Leser Vertrauen, Sympathie, sogar Liebe weckt.
Durch sie lenkt er die Sympathie des Lesers auf andere Personen, auch auf
die ungliickliche Livia, die Constance als Schwester einfach lieben muss.
Als junge Witwe erlebt sie in Avignon die deutsche Besetzung, die Durrell
durch eine Folge von drei Befehlshabern als die degenerierte Endphase
eines gigantischen Eroberungsfeldzuges darstellt. Constance fiihrt in dem
verwahrlosten Schlosschen Tu Duc ein einsames Leben, auf das sich der
Untertitel des Romans bezieht. Thre einzige Freundin ist Nancy Quiminal,
die als Métresse des SS-Offiziers Fischer ithre Familie vor dem Elend be-
wahrt, zahlreichen Widerstandskdmpfern das Leben rettet und am Ende des
Romans eine Beute ihrer rachsiichtigen Landsleute wird. — Nicht nur ihren
Mann und spéter die Freundin verliert Constance, sondern sie nimmt auch
von ihrer Schwester Livia erschiitternden Abschied, hinter deren steinerner
Maske sich die Verzweiflung verbirgt: Kurz danach entdeckt Constance
ihren Leichnam, der von einer Zimmerdecke in Tu Duc, dem Heim ihrer
Schwester, das sie verloren hat, herabhéngt. Diesem Selbstmord fehlen die
lindernden Ziige der gnostischen Variante. Constance, von den Verlusten
im Innersten getroffen, beniitzt die erste Gelegenheit, um nach Genf zu-
riickzukehren, wo sie bei Kriegsausbruch als eine von Freud ausgebildete
Psychiaterin arbeitete.

An der Grenze wird sie von Affad, einem fritheren Bekannten, empfan-
gen. Wie seine fast-Namensvettern Akkad (in Monsieur) und Prinz Hassad
(in Livia) ist Affad ein Mitglied der gnostischen Briiderschaft. Die drei
Agypter bilden als Varianten eines Typus eine weitere « Triade»: Sie verkor-
pern drei Aspekte der «Wiistengnostik», wie Durrell die Geheimlehre
nennt: den weltanschaulichen (Assad), den modern-levantinischen (der
Prinz) und ihren Konflikt mit der Liebe (Affad). In Genf wird die zuriick-
gekehrte Constance von Affad in die Geheimnisse einer Liebe eingefiihrt,
die ihre Erfiillung in der vollkommmenen psycho-somatischen Vereinigung
findet. Diese Ostliche «ars amandi», die manches mit der Lebensphilosophie
von D. H. Lawrence und von Erich Fromm gemein hat, hat nicht nur
Constances vollige Genesung zur Folge, die einer Regeneration oder Wie-
dergeburt gleichkommt, sondern sie wird von Affad als eine philosophisch
begriindete Therapie dargestellt, die zu einer Regeneration der westlichen
Menschheit fithren konne, indem sie diese von den Fesseln des Materialis-



138 ZU LAWRENCE DURRELL

mus und damit auch von der Herrschaft des Fiirsten der Finsternis befreien
wiirde. Diese wahre Liebeskunst erscheint als Alternative zur Flucht in den
rituellen Selbstmord; dem Tod steht die Liebe gegeniiber, der Macht des
Bosen das vorerst entmachtete Gute. — Im letzten Drittel des mittleren
«Aktes» der Pentalogie setzt die Gegenbewegung ein, die den Keim einer
klassischen Peripetie enthilt.

Das letzte Kapitel von Constance ist ein kiinstlerischer Hohepunkt des
Zyklus. Hier stellt Durrell die Ereignisse direkt dar, d.h. so, wie sie sich
abspielen; es ist ein Meisterstiick gedriangter, packender objektiver Erzihl-
kunst. Ein Luftangriff schldgt Breschen in die Mauern der psychiatrischen
Klinik. Allmihlich ddmmert es den irren Patienten, dass sie frei sind. Sie
stimmen die Marseillaise an und marschieren im Triumph nach Avignon. Thr
Anfiihrer ist jener geistesgestorte Quatrefages, dem wir am Anfang des
Romans als von den Deutschen gefoltertes Opfer der Suche nach dem
Templerschatz, diesem modernen Gral, begegnet sind. Das Ende kniipft an
den Beginn an. Nun vergleicht er die Verriickten, die er anfiihrt, mit den
Tempelrittern und ihr Ziel, Avignon, mit Rom; er fiigt bei: « Menschen sind
keine getrennten Individuen, wie sie glauben, sie sind Variationen iiber The-
men ausserhalb ihres Ich, ... so wie der Diamant eine Variation iiber Kohlen-
stoff ist oder eine Raupe iiber einen Schmetterling». (378) Den ersten Ver-
gleich gebrauchte schon D. H. Lawrence fiir sein dichterisches Schaffen; er
wiirde sich auch fiir C. G. Jungs Lehre von den Archetypen und den Struk-
turalismus von Northrop Frye eignen. Immer wieder begegnen wir in Quin-
cunx «Variationen von Themen», die einem Werk, das unzusammenhangend
anmutet, eine innere, mit der Musik und der Biologie verwandte Struktur
verleihen. Die «Prozession» der Verriickten, hinter der sich der Tempelor-
den und Rom abzeichnen, 16st sich im Mob auf, der sich nun an den
«collaboratrices» racht, indem er ihnen die Haare abschneidet und sie
Spiessruten laufen lédsst. Die Klimax erreicht dieser Hexensabbat, als Nancy
Quiminal, rasiert, gefesselt und auf einer Plattform zur Schau gestellt, von
einem Idioten mit einem Schuss in die Stirne getétet wird. Ihr Leichnam
wird von Nonnen ibernommen und im Leichenschauhaus aufgebahrt, wo
vor kurzem Livia fiir die letzte Ruhe vorbereitet wurde — ein weiteres Thema
mit einer Variation. Diese erschiitternde, an symbolischen und ironischen
Obertonen reiche Szenenfolge fasst Durrells Vision des Krieges zusammen
und schliesst sie ab. Sie ldsst sich mit einer Schwarzen Messe vergleichen,
die zu Ehren des Fiirsten der Finsternis von Verriickten und Fanatikern
zelebriert wird, die stellvertretend fiir alle jene stehen, die sich in den Strudel
seiner Macht ziehen liessen oder hineingeschleudert wurden.

Der Titel des vierten Romans ist Sebastian or Ruling Passions (1983).
Sebastian ist Affads zweiter Name, den ihm seine koptische Mutter gab. Die
Verbindung eines Ostlichen mit einem westlich-christlichen Namen beriihrt



ZU LAWRENCE DURRELL 139

ein weiteres zentrales Thema des Zyklus, das mit aller Vorsicht als eine
Botschaft verstanden werden kann. Wie der Heilige dieses Namens erleidet
Affad den Mirtyrertod — allerdings eine seltsame, skurrile «Variation»
dieser Todesart: er wird von einem Menschen erstochen, der tatsichlich
nicht weiss, was er tut, denn seine Tat richtet sich nicht gegen ihn, sondern
gegen Constance, und Affad opfertsich fiir seine Geliebte, ohne es zu ahnen.
Sein «Martyrium» verbirgt sich in einer makabren Maskerade, hinter der
die gnostische Briiderschaft in Alexandrien steht, deren «Todesurteil» Con-
stance mit allen Mitteln von ihm abzuwenden sucht. Es gelingt ihr, Affad
von der Todesbereitschaft abzubringen, die ihr als eine im Gstlichen Denken
wurzelnde Feigheit erscheint, und ihn zu tiberreden, sich mit ihr auf ein
Schlosschen bei Avignon zuriickzuziehen, um sich ganz der Liebe und damit
einem sinnvollen Leben zu widmen. Doch der Tod erreicht ihn auf labyrin-
thischen, geradezu grotesken Wegen iiber einen geistesgestorten Morder,
dessen Heilung sich die Psychiaterin zum Ziel gesetzt hatte. Ironischerweise
ist es aber gerade Constances Therapie, welche die Mordlust ihres Patienten
weckt, und sie selbst ist ihr erstes Ziel - ein tiefenpsychologischer Prozess,
der Durrells Vorliebe fiir das Drehen einer Schraube bis zum Aussersten
bezeugt. Constance kann sich deshalb nicht von der Mitschuld am Tod ihres
Geliebten freisprechen, durch den das Todesurteil aus Alexandrien voll-
streckt wird. Auch dieses packend erzidhlte Geschehen ist nicht sensationell
um der Sensation willen und sein pechschwarzer Humor nicht Selbstzweck,
denn es ist in das Wirken der gnostischen Briiderschaft eingefiigt und
illustriert auf stupende Weise die Kontingenz der Macht von «Monsieur»,
der nun auch Constance erliegt: Sie verliert die Orientierung und den
inneren Halt und erfahrt eine «inversion», die Durrell durch eine etwas
gewagte Substitution zweier seelenverwandter geistesgestorter Frauen her-
beifithrt. Doch Constance macht ihrem Namen Ehre: Sie besinnt sich auf
ihre Aufgabe und fangt sich auf, indem sie Affads verwaistes Sohnchen von
seiner autistischen Apathie heilt und den anhinglichen Knaben adoptiert,
als wire er auch ihr Kind. So endet Sebastian, der vierte «Akt» der Penta-
logie, nicht wie der zweite, Livia, mit einem Sieg von «Monsieur», sondern
nach einem letzten Aufbdumen des Bosen in der Gestalt einer todlichen
Maskerade, mit einem symbolischen Akt, der als eine echte Peripetie oder
eine Wiedergeburt verstanden werden kann.

Der forsche Titel des fiinften Romans oder «Aktes», Quinx or the Ripper’s
Tale (1986), lasst sich kaum mit «Reisser» iibersetzen, denn auch in diesem
Fall hilt das Sinnvolle dem Drastisch-Effektvollen die Waage. Hier verei-
nigt Durrell fast alle iiberlebenden Personen in der Provence, um mitihnen
und anderen ein wahrhaft symphonisches Finale aufzubauen, in dem die
zahlreichen «Leitmotive» und Themen aufgenommen und die Handlungs-
elemente einem klassischen «dénouement» zugefiihrt werden.



140 ZU LAWRENCE DURRELL

Duch die originell inszenierte «Beichte» des Doppelspions Smirgel, der
den Templerschatz nicht aus dem Auge verliert, erfahrt die Psychiaterin das
im zweiten Roman ausgesparte Schicksal ihrer ungliicklichen Schwester
Livia: es ist eine tragische Variation der «unheiligen Triade» im ersten Teil
des Zyklus. Dann werden Constances Beziehungen zu dem an ihrer Stelle
ermordeten Affad, ebenfalls im Sinne einer Variation, in der das Wiederge-
burts-Motiv anklingt, in ihrer erwachten Liebe zu Blanford weitergefiihrt,
den sie von seiner Invaliditit heilt, so wie frither Affad sie selbst aus ihrer
Depression herausfithrte. Mit Blanford kann sie sich nun in die Camargue
zuriickziehen, wo die Erkenntnisse beider in Gesprdchen mit der Halb-
zigeunerin Sabine, der Tochter des englischen Finanzbarons Lord Galen
(welcher der Leser schon in Monsieur begegnet war) fragmentarische Ge-
stalt gewinnen. In der bloss angedeuteten Form dieser Dialoge dussert sich
die vollige Entspanntheit der Liebenden. Was Constance mit Affad versagt
blieb, wird hier zum Ereignis: die Befreiung von der Herrschaft des Flirsten
der Finsternis.

Allméhlich riickt der legendire Schatz der Tempelritter wieder in den
Vordergrund, bis die Blicke aller aufihn gerichtet sind. Der wendige Smirgel
istihm auf die Spur gekommen, und Constance erfihrt von dem erblindeten
preussischen General von Esslin Ndheres iiber das Versteck: Es befinde sich
in dem romischen Hohlennetzbeim Pont du Gard (dem fritheren Schauplatz
einer orientalischen Orgie) und wurde wihrend der Besetzung von Mineu-
ren entdeckt, die dort ein Munitionslager anlegten und den Zugang nicht,
wie Quatrefages glaubte, mit fiinf Olivenbdumen kennzeichneten, sondern
an fiinf Stellen verminten!

Die Zahl derer, die sich im Bannkreis des Schatzes befinden, erhoht sich
betrachtlich, als Zigeunerscharen durch die Provence stromen, um in Les
Saintes Maries de la Mer vor der Statue ihrer schwarzen Schutzheiligen an
einer rituellen Feier teilzunehmen. Hier gesellen sich die Hauptpersonen zu
ihnen, und gemeinsam zieht das bunt zusammengewiirfelte «Pilgerheer» zu
den Hohlen, wo die Zigeuner eine von Mythen umwobene Kultstitte zu
finden hoffen. Fiir Smirgel und Lord Galen besitzt der Templerschatz nur
materiellen Wert, wihrend der liebenswiirdige, schillernde Prinz Hassan
gegen den materiellen Gewinn mindestens nichts einzuwenden hat. Blan-
ford hingegen vergleicht ihn mit dem Gral und sieht in ihm das symbolische
Ziel des menschlichen Suchens, das Constance und er in der unter einem
Ostlichen Stern gedeihenden vollkommenen Liebe erreicht haben, die sie in
«den Halbschatten des Continuums» und «einen unbestimmten Zustand
mystischer Kontingenz» fihrt. Der Bereich, dem das turbulente Heer der
«Pilger» zustrebt, weist ostliche und westliche, materialistische und mysti-
sche, philosophische und mythische Ziige auf; die christliche Komponente
fallt durch ihre Abwesenheit auf: Der sich pointiert heidnisch gebende



ZU LAWRENCE DURRELL 141

Spotter und Verfasser des Black Book (1938), seines Erstlings, kann nicht
umhin, auch in seinem letzten Werke dieses Fehlen dem Leser bewusst zu
machen, «pour épater le chrétien». Aber auch Anhédnger anderer Weltreli-
gionen fehlen in dem Zug: Sie passen eben nicht in das vollig entspannte,
moralisch neutrale Getragen-werden vom Lauf der Dinge.

Was die «Pilgerschar» in den Hohlen beim Pont du Gard findet, {iberldsst
Durrell der Phantasie des Lesers. Die Pentalogie schliesst mit dem Satz:

«It was at this precise moment that reality prime rushed to the aid of fiction and the
totally unpredictable began to take place.»

Die letzte Wirklichkeit und damit die Wahrheit entzieht sich dem Vor-
stellbaren und mit Worten Fassbaren; an ihre Stelle tritt das Symbol, in dem
sie enthalten ist. Nur der oberflichliche Leser diirfte sich durch dieses offene
Ende genarrt fiihlen.

Ziel und Sinn des Lebens werden von den «Pilgern» verschieden verstan-
den; die einen glauben in ein Heiligtum einzuziehen, die andern in eine
Schatzkammer. Blanford und Constance schliessen sich zwar dem Zug an,
denken aber nur an ihr Ziel: das literarische Werk, in dem ihre «Gralsuche»
Gestalt gewinnen wird — und es ist letztlich ihre existenzielle Einstellung,
welche die eine gerade, logische Linie vermeidende Erzihlweise Durrells
rechtfertigt und dem Werk eine prekire Struktur gibt, die Blanford so sieht:
«... Wenn er je wieder schreiben wiirde, dann ohne vorherige Uberlegung,
ohne Notizen und Pline, sondern so spontan wie eine Zikade im sommer-
lichen Sonnenschein singt.» (Quinx, 12) Das trifft fiir Teile der Pentalogie
zu, besonders fiir jene, in denen sich der schrullige Sutcliffe als Schwétzer
zum Wort meldet und sein «Zirpen» nicht immer den Beifall des Lesers
hervorruft.

Uberblickt man die fiinf Romane, so stellt man fest, dass der lingste Teil,
Constance, sich als Hohe- und Wendepunkt in der Mitte befindet. Die Teile
[ und V sind einander zugeordnet als Exposition und «dénouement», wih-
rend der zweite die Schiirzung des Knotens enthilt und der vierte diesen vor
seiner Auflosung noch enger schniirt. So betrachtet, hat die Pentalogie die
Form einer Pyramide, die in der Geschichte des fiinfaktigen Dramas nicht
unbekannt ist. Blanfords eingangs zitierter Hinweis auf «die bewdhrte klas-
sische Anordnung» ist also keine Irrefithrung des Lesers, obwohl er nur
bedingt zutrifft. Blanford erwihnt hier auch die organische Struktur des
Werkes. Monsieur schliesst mit einem « Envoi», Abschiedsworten des Dich-
ters: «So D. [Durrell] / begat Blanford / (who begat Tu [Constance] and Sam
and Livia) / who begat Sutcliffe / who begat Bloshford // Piers and Sylvie and
Bruce / who begat / Akkad /and / Sabine/ ... etc.» Der Autor, dem Urvater
eines biblischen Stammbaums gleich, schafft den fiktiven Erzéhler und sein
«alter ego», die ihrerseits fiktive Personen zeugen, welche, indem sie Gestalt



142 ZU LAWRENCE DURRELL

annehmen, weitere Personen zeugen. Die Romane sind also das Ergebnis
eines schier endlosen Schopfungsprozesses, der fiir den Dichter eine Me-
thode ist, um die Wirklichkeit zu aktualisieren: « Die Wirklichkeit ist heut-
zutage zu veraltet, um vom Schriftsteller verwertet werden zu kénnen, wir
miissen auf die Kunst zihlen, um sie mit neuem Leben zu erfiillen undmodern
zu machen.» (Monsieur, 9) Zu ihrer Belebung und Modernisierung dienen
auch die mehrmals erwidhnten organischen Strukturelemente, vor allem die
Triadenfigur, die Verwendung von «Leitmotiven» und die Variation von
Themen und Motiven, die beide in ihrer urspriinglichen musikalischen
Bedeutung verstanden werden konnen. Entscheidenden Anteil hat natiir-
lich auch die dichterische Rhetorik, die von der bilderreichen Sprache bis
zur moglichst wirkungsvollen Darstellung des Geschehens reicht.

An einer anderen Stelle nimmt sich Blanford vor, in seinem néchsten
Buch dem Wesen des Menschen ndherzukommen, «die unsichtbaren For-
men des Larvendaseins blosszulegen, die Wurzeln, wie ein Archdologe, der
durch aufeinander folgende Kulturschichten hindurchstdsst, bis er das
neolithische Stadium seiner Menschen erreicht hat, ihr embryonales Selbst».
(Monsieur, 282) Livia kann als Ergebnis einer solchen dichterischen Psycho-
Analyse betrachtet werden. In ihr finden sich, wie Blanford hier erwihnt,
Elemente von Sabine, der fliichtigen Zigeunerstudentin, von Pia der Les-
bierin, von Sylvie, die ihren Bruder mehr liebt als ihren Gatten, und ihre
Identifizierung mit der «Neuen Ordnung» kann mit der Geistesstorung
dieser beiden Frauen verglichen werden. Die Fragmentierung des Selbst
also, die Auflosung der Identitét als letztes Resultat der Analyse? Durrell
tut gut daran, kein vollstdndiges Portrét von Livia zu geben.

Andererseits ist Constance das «dreidimensionale» Bild einer Frau, die
durch das Suchen ihre volle Identitit erlangt und sie bewahrt. Wie ihr
Schopfer vermag sie alle Personen mit ihrer Sympathie zu durchdringen,
weil sie in ihrem eigenen Ich die Spuren von allen anderen erkennt. Als
Psychiaterin fiihlt sie sich iiberdies dazu berufen, die Kranken zu heilen.
Mehr noch als Clea im Alexandria Quartet erstrebt Constance den Zustand
unverkrampften, reinen Seins:

«Ich versuche nur das zu wollen, was geschah, und mich ohne Bedauern von den Dingen

zu trennen. Das brachte mich gewissermassen ins Einvernehmen mit dem Tod — ich
stellte fest, dass es ihn gar nicht gab. Ich fiihlte, dass ich angefangen hatte, am
Unvermeidlichen teilzunehmen. Da wusste ich, was Gliickseligkeit ist. Ich fing an, in
einer wundervollen Parenthese zu leben... Ein iiberwiltigender Durst nach dem
Guten ist gefidhrlich und sollte entmutigt werden. Ich jagte nicht einem Ethos nach,
sondern der Kurve einer vollkommenen, von Wahrheit erfiillten Freiheit, wie beun-
ruhigend die reine Wahrheit auch sein konnte.» (Livia, 248/49)

Das bedeutet: Du sollst nicht sollen, sondern einfach sein. Diesen End-
zustand des Sich-tragen-Lassens hat Constance (noch) nicht erreicht. Peri-



ZU LAWRENCE DURRELL 143

oden der Spannung wechseln bei ihr mit solchen der Entspannung; sie bleibt
damit ein dramatischer Charakter, dessen Gewissen, zwar zu Zugesténdnis-
sen bereit, intakt ist. So ist sie beunruhigt, als sie die Anziehungskraft
Fischers spiirt; sie hat Gewissensbisse, als ihre Liebe zu Sylvie erkaltet; die
vier Todesfille erschiittern sie zutiefst; ihr Schuldgefiihl regt sich, als sie
erkennt, dass sie in Affads Ermordung verstrickt ist, worauf der Orientale
Hassad sie freundlich riigt und meint, sie habe den Zustand volliger Reife
noch nicht erreicht.

Die drei wesensverwandten Agypter fragen sich, wem sie Gefolgschaft
schulden, dem Osten oder dem Westen oder beiden, in der Sprache des
Romans: Alexandrien und dem Nil oder Avignon und der Rhone, wobel
Genf die neutrale und deshalb farblose Mitte wére. Nachdem sich Affad
dem Todesbefehl aus seiner Heimat gefiigt hat, entschliesst er sich doch,
dem Ruf des Lebens zu folgen, der in Constance Gestalt annimmt. Als
Schiilerin von Freud und Freundin von Schwarz betrachtet Constance das
Leben mit den Augen eines westlichen Menschen; aber Erfiillung findet sie
in der Liebeskunst des Ostens. Den Tempelherren wurde ihre Berithrung
mit der Ostlichen Gnostik zum Verhéngnis — oder gereichte sie ithnen zur
«Erlosung» von der Herrschaft des Bosen? Nur wenige Personen bleiben
ausschliesslich im westlichen Denken gefangen, und sie befinden sich im
Bereich von Komdodie und Satire; die iibrigen halten sich nahe bei oder aut
der Schwelle zwischen Ost und West auf. Dieser weltanschaulichen Schwe-
belage, die sich unterschwellig als Botschaft abzeichnet, entspricht in den
fiinf Romanen das Aufeinanderfolgen von «gespannten» und «entspann-
ten» Phasen, das wie der Rhythmus von Diastole und Systole zur organi-
schen Struktur des Werkes beitrigt.

Quincunx ist mit Ausnahme von Constance, wie frither das Alexandria Quartet, bei Rowohlt
in deutscher Ubersetzung erschienen. — Die englischen Kritiker haben sich von dem sich so
unenglisch gebirdenden grossen Dichter in ihrer Sprache distanziert; es ist mir keine Gesamt-
wiirdigung der Pentalogie unter die Augen gekommen.

«Alles, was die Soziobiologie kann, ist, zu beschreiben, wie wir uns tatsichlich verhalten,
nicht aber, uns vorzuschreiben, wie wir uns verhalten sollten. Was auch immer die Sozio-
biologie iiber die Urspriinge menschlichen Verhaltens herausbekommen mag, es wird sich
um Naturgesetze, nicht aber um Sittengesetze handeln. Sie wird uns Tatsachen und Vermu-
tungen liefern, niemals aber moralische Vorschriften und Gebote. Und so wie die Soziobio-
logie keine moralischen Anweisungen erteilen kann, so kann sie selbstverstindlich auch
keine moralischen Entschuldigungen liefern. Oder, wie der Freiburger Biologe und Philo-
soph Hans Mohr einmal sagte: Die Eierschalen der Evolution, die uns anhaften, bilden kein
Alibi fiir Barbarel, ja nicht einmal fiir mildernde Umstiinde!»

Edgar Dahl: Im Anfang war der Egoismus, Diisseldorf usw. 1991, Econ, S. 278




	Beherrscht das Böse die Welt? : Lawrence Durrells "Quincunx"

