
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 2

Artikel: Beherrscht das Böse die Welt? : Lawrence Durrells "Quincunx"

Autor: Fricker, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert Fricker

Beherrscht das Böse die Welt?

Lawrence Durrells «Quincunx»

Der in Indien geborene und in England erzogene Schriftsteller, Lyriker
und Versdramatiker Lawrence Durrell starb 1990 im Alter von 78 Jahren.
In seinen Adern floss irisches Blut, im Orient fühlte er sich ebenso zu Hause
wie in Frankreich, wo er die letzten Jahrzehnte seines Lebens verbrachte.
Für Gustav Gründgens in Hamburg schrieb er das Versdrama An Irish
Faustus (1963). Herkunft und die geographische Vielgestalt seines Lebens
tragen zum Verständnis des im wahrsten Sinn grenzüberschreitenden
Charakters seiner Werke bei. Weltweit bekannt wurde er durch das Alexandria
Quartet (1957-60), einen vierteiligen Romanzyklus, in dem er Eindrücke
und Erlebnisse gestaltete, die er während mehreren langen Aufenthalten
im östlichen Mittelmeerraum gesammelt hatte. Seit 1957 lebte er in der
Provence, und hier entstand sein letztes grosses Werk, eine Pentalogie, die
1974 mit Monsieur begann und 1985 mit Quinx endete. Durrell nannte sie

Quincunx (die fünf Augen auf einem Würfel), wobei er sowohl an die Zahl
der Romane wie an die in gnostischen Kreisen geltende magische Bedeutung

der Fünfzahl gedacht haben mag. Da sich das Geschehen vorwiegend
in Avignon und anderen Gegenden der Provence zuträgt, bezeichnete er
den Zyklus in Analogie zum früheren auch als «Avignon Quintet». Hier sei
der nicht leichte Versuch unternommen, das mehr als 1300 Seiten zählende
Werk als Ganzes zu sehen und zu begreifen.

Wie die Tetralogie hat Quincunx keine eigentliche Handlung. An ihrer
Stelle finden Veränderungen innerhalb einer menschlichen Konstellation
statt, die am Ende des ersten Romans von einer neuen Personengruppe
abgelöst wird, und diese neue, thematisch auf jene bezogene Konstellation
behält Durrell in den folgenden Romanen bei. Zusätzliche Personen oder
exzentrische Figuren im Sinne von Dickens gesellen sich wie Satelliten zur
zentralen Gruppe, beeinflussen sie, verschwinden aus dem Blickfeld oder
tauchen später wieder auf. Der Gesamteindruck ist unzusammenhängend,
fragmentarisch; aber der erste Eindruck trügt: Der aufmerksame Leser stellt
fest, dass die a-chronologische, oft unlogische, verwirrende Anordnung der
Teile und ihre Form eine Struktur bilden, die erst allmählich sichtbar wird,
so dass im Rückblick manches zusammenzuhängen scheint und sich zu
einem Ganzen rundet, was beim ersten Lesen des Zusammenhangs entbehrte

und auseinanderfiel. Beim genauen Hinsehen kann man sogar die Struktur

des fünfaktigen klassizistischen Dramas in dieser Pentalogie erkennen,



134 ZU LAWRENCE DURRELL

was ihrem Titel eine zusätzliche Bedeutung verleiht. Auf diesen bei Durrell
überraschenden Umstand weist die Erzählerfigur Blanford in einem Dialog
mit Sutcliffe, seinem «alter ego», diskret hin:

«Als ich um die Kurven des Zukünftigen schielte, sah ich etwas wie einen Quincunx
von Romanen, die sich in einer guten klassischen Ordnung folgten. Fünf Q-Romane.
in einem hochgradig elliptisch-quincunxialen Stil geschrieben, der eigens zu diesem
Zweck erfunden wurde. Obwohl sie nur wie Echos voneinander abhängen, wären sie
nicht wie Dominosteine Ende an Ende zu einer Reihe gelegt - sondern (würden)
einfach zu derselben Blutgruppe gehören, fünf Bilder auf Holz, für die dein knarrender
Monsieur lediglich ein Bündel von Themen liefern würde, die in den folgenden zu
überarbeiten wären Die Bücher wären angeseilt wie Kletterer in einer Felswand,
doch wären sie alle selbständig. Die Beziehung zwischen Raupe und Schmetterling,
zwischen Kaulquappe und Frosch. Eine organische Beziehung.» (Livia, 11)

Die «gute klassische Ordnung» und die «organische Beziehung» zwischen
den Teilen werden wir im folgenden im Auge behalten.

In bezug auf die Erzählweise überwiegt, wie im Alexandria Quartet, die
Memoirenform: Begegnungen. Erlebnisse und Ereignisse, die in der
Vergangenheit stattfanden, werden im erzählenden Präsens lebendig. Eigentlich

dramatische Stellen sind selten, und Durrell bedient sich auch kaum je
des inneren Monologs: hingegen können die Gespräche des Erzählers mit
seinem «alter ego» Sutcliffe als «innere Dialoge» bezeichnet werden, die vor
allem in der Geschichte des englischen Dramas Vorläufer haben. Durrell,
der Verfasser mehrerer Reisebücher, ist ein hervorragender Schilderer nicht
nur von Landschaften, in deren «genius loci» er sich einfühlt, sondern auch
von seelischen Vorgängen und Zuständen, die in den Bereich der
Tiefenpsychologie führen. Hier fühlt sich der Dichter-Psychologe ebenso,
gelegentlich sogar mehr zuhause als der Wissenschaftler Freud. Obwohl ihm
auch die packende direkte Darstellung des Geschehens liegt, herrscht im
Quincunx doch die «lyrische» Erzählweise vor: Der Erzähler erinnert sich,
meistens im Zustand der Ruhe, an frühere Erlebnisse und sinnt über sie nach

- der romantische Dichter Wordsworth und Proust bieten sich zum Vergleich
an. Es finden sich auch Auszüge aus Tagebüchern, und immer wieder
ergreift Robin Sutcliffe allein oder als «dramatispersona» das Wort, bald als
sarkastischer Gesprächspartner, bald als Dadaist, bald als allzu redseliger
Schwätzer, der die Geduld des Lesers strapaziert.

Der Titel des ersten Romans, Monsieur or the Prince ofDarkness bezieht
sich sinnvoll auf die Worte des verfolgten, einen Verrückten spielenden
Edgar in King Lear: «The prince ofdarkness is a gentleman.» Wie der erste
Akt eines Dramas enthält er die Exposition, «ein Bündel von Themen», die
in der Folge als Variationen «überarbeitet» werden. Schon der Titel führt «in
médias res», denn zusammen mit dem Fürsten der Finsternis werden die
Hauptpersonen dieses Teils eingeführt: der junge provenzalische Edelmann



ZU LAWRENCE DURRELL 135

Piers de Nogaret, der Erzähler und Arzt Bruce Drexel und Sylvie, die mit
ihm verheiratete Schwester von Piers, die eine «unheilige Triade» bilden,
denn die Frau zerbricht an ihrer mit Inzest vermischten Liebe zu den beiden
Männern und wird seither in einer psychiatrischen Klinik bei Avignon
gepflegt, die zu den «Leitmotiven» der Pentalogie gehört. Das Kleeblatt
reist nach Alexandrien und wird in der dortigen Wüste von dem ägyptischen
Bankier Assad in die Geheimlehre einer gnostischen Brüderschaft eingeführt,

die auf dem zoroastrischen Glauben an den Kampf zwischen einem
guten und einem bösen Weltgeist, Ahura Mazda und Ahriman, gründet. Der
Fürst der Finsternis habe Gott von seinem Thron verdrängt und beherrsche
seither die Welt; die totale Verweigerung des Gehorsams in der Form des
Selbstmordes sei das einzige Mittel, um sich seiner Macht zu entziehen; doch
da die Religion diesen Ausweg verbietet, ist es der Brüderschaft anheimgestellt,

das «Todesurteil» zu vollstrecken. Schon die erste Episode des
Romans bezieht sich auf dieses Thema: Hat Piers, der dem Orden beigetreten

ist, den Freitod gewählt, oder wurde er auf Weisung aus Alexandrien
«hingerichtet» - vielleicht durch die englisch-jüdische Zigeunerstudentin
Sabine, die immer wieder auftritt? Piers' Tod bleibt ungeklärt; aber er
variiert ein Grundthema des Zyklus, und das äusserlich sensationelle Ereignis

führt bei Durrell stets in die tieferen Sinnesschichten eines Werks.
Piers leitet auch das zweite Hauptthema ein und verquickt es mit dem

ersten: Der rituelle Tod bedeutet für ihn auch eine Sühnung des Verrats, den
im frühen 14. Jahrhundert ein Ahne am Orden der Tempelritter beging, als

er ihn dem französischen König Philipp dem Schönen auslieferte, der ihn
durch die Inquisition ausrotten liess, um sich seines sagenhaften Schatzes zu
bemächtigen. Als Vorwand diente den Richtern die Berührung der Tempelritter

mit dem gnostischen Geheimorden im Osten. Die Ironie des
Vernichtungsschlages würde darin bestehen, dass die ahnungslose Kirche als
Vollstreckerin des Todesurteils aus Alexandrien waltete, hinter dem «Monsieur»
steht. Die Reaktion der Teilnehmer an der «Offenbarung» in der
ägyptischen Wüste ist verschieden; Durrell lässt die Wahrheit in der Schwebe.
Die späteren Ereignisse scheinen jedoch die Annahme zu bestätigen, dass
der manichäische Kampf in unserer Zeit mit einem Sieg von «Monsieur»/
Ahriman geendet hat.

Seiner Herrschaft ist der zweite Roman, Livia or Buried Alive (1978)
gewidmet, in dem Alexandrien und der Templerschatz in den Hintergrund
rücken. Hier hat Durrell den Erzähler Bruce, den Arzt, durch den jungen
Schriftsteller Aubrey Blanford ersetzt und diesen zwischen ein sehr ungleiches

Schwesternpaar gestellt: die dunkle Livia und die lichte Constance.
Obwohl Livia im Hintergrund bleibt und ihr Bild Lücken aufweist, ist sie
die Hauptgestalt. Wir sehen sie nur von aussen oder so, wie sie sich in der
Wahrnehmung anderer spiegelt. Erst im letzten Roman wird das Geheim-



136 ZU LAWRENCE DURRELL

nis ihrer Persönlichkeit wenigstens teilweise gelüftet. Sie befindet sich im
Mittelpunkt einer weiteren «Triade», die thematisch mit der früheren
verbunden ist und eine Variation darstellt: Wie Sylvie wird sie zugleich von
ihrem Bruder Hilary und ihrem Gatten Blanford geliebt. Ihre Liebesbeziehungen

führen ebenfalls in die Bereiche von Inzest und Homosexualität, die
für den Dichter-Psychologen Durrell, der fast keine Tabus kennt, nicht
«Perversionen», sondern «inversions» der menschlichen Natur sind. Livia
hält sich auch gern in der Gesellschaft von Zigeunern auf. Tiefer wird der
Schatten, den der Fürst der Finsternis auf sie wirft, als sie sich dem in sie

vernarrten Blanford als eine fanatische Nazi zu erkennen gibt. Dies ist ihre
politische Perversion, die zur geschlechtlichen hinzukommt. Im Hintergrund

reckt sich der Ungeist der «neuen Ordnung» in Deutschland empor,
und die Welt eilt dem «drôle de guerre» entgegen, der am Ende des Romans
erklärt wird. Nazismus und der Zweite Weltkrieg bezeugen die Herrschaft
von «Monsieur» in diesem und im nächsten Roman. Menschliche Gestalt
gewinnt sie vor allem in der in jeder Beziehung dunklen Livia, die tatsächlich
«bei lebendigem Leib begraben» ist. Blanfords Ehe mit ihr scheitert kläglich,
während die Welt in einen verheerenden Krieg torkelt, der vielleicht eine
reinigende Wirkung haben könnte, so wie im Schlusskapitel «Marius, la

pompe à merde», «das intellektuelle Exkrement des 20. Jahrhunderts in einer
Stadt aufsaugt, die einst Rom war» (262). Avignon, der alleinige Schauplatz
dieses Romans, war einmal der stolze Sitz von Päpsten, ein zweites Rom
also. Durrell schildert es als eine alte, verwahrloste Stadt, der er als Dichter
aber doch einen romantisch-nostalgischen Reiz abgewinnt. Um die Tiefe
des Falles, der stattgefunden hat, zu ermessen, kann man die farbensatte
Rhonefahrt am Anfang, welche die erwartungsfrohen Studienfreunde Blanford,

Hilary und Sam, zu denen sich Constance gesellt, nach Avignon führt,
mit diesem fauligen, übelriechenden Ende vergleichen.

Der dritte Roman, Constance or Solitary Practices (1982) beginnt nach
dem deutschen Einmarsch in Avignon. Hier nimmt Durrell zunächst eines
der beiden Hauptthemen wieder auf. Quatrefages, eine Nebengestalt aus
Livia, glaubt, dem verschwundenen Schatz der Tempelritter insofern näher
gekommen zu sein, als er vermutet, er sei an einem durch fünf Olivenbäume
gekennzeichneten Ort verborgen. Hinter dem «Hort» ist aber auch Hitler
her, der den Archäologen und Spion Smirgel beauftragt hat, ihn zu finden.
Dann nimmt Blanford der Erzähler das zweite Hauptthema auf. Von Livia
getrennt, folgt er dem Prinzen Hassad nach Ägypten und lässt sich, wie der
frühere Erzähler Bruce, zu einer Nilfahrt und einer Wüstenreise einladen,
wird aber nicht wie Bruce in die «Wüstengnostik» eingeweiht, sondern von
einer britischen Mine in einen Invaliden verwandelt: Auch er gehört damit
zu den Opfern von «Monsieur». Die gleiche Mine tötet aber auch Sam, den
Gatten Constances, mit dem diese eine tiefe, sinnliche, problemlose Liebe



ZU LAWRENCE DURRELL 137

verband - und Constance ist die Hauptperson des mittleren Teils oder «Aktes»
der Pentalogie. Immer wieder erinnert sie den Leser an Clea im letzten Band
des Alexandria Quartet. Sie, die einen christlich-allegorischen Namen trägt,
und ihre Schwester mit dem römischen Namen Livia stehen sich als

Kontrastfiguren gegenüber: diese in jeder Beziehung dunkel, jene blond, hell
und schön. Wir sehen Constance auch nicht nur von aussen und aus einer
gewissen Distanz wie Livia, sondern Durrell schildert ihr Innenleben, das

Wärme ausstrahlt und im Leser Vertrauen, Sympathie, sogar Liebe weckt.
Durch sie lenkt er die Sympathie des Lesers auf andere Personen, auch auf
die unglückliche Livia, die Constance als Schwester einfach lieben muss.
Als junge Witwe erlebt sie in Avignon die deutsche Besetzung, die Durrell
durch eine Folge von drei Befehlshabern als die degenerierte Endphase
eines gigantischen Eroberungsfeldzuges darstellt. Constance führt in dem
verwahrlosten Schlösschen Tu Duc ein einsames Leben, auf das sich der
Untertitel des Romans bezieht. Ihre einzige Freundin ist Nancy Quiminal,
die als Mätresse des SS-Offiziers Fischer ihre Familie vor dem Elend
bewahrt, zahlreichen Widerstandskämpfern das Leben rettet und am Ende des

Romans eine Beute ihrer rachsüchtigen Landsleute wird. - Nicht nur ihren
Mann und später die Freundin verliert Constance, sondern sie nimmt auch

von ihrer Schwester Livia erschütternden Abschied, hinter deren steinerner
Maske sich die Verzweiflung verbirgt: Kurz danach entdeckt Constance
ihren Leichnam, der von einer Zimmerdecke in Tu Duc, dem Heim ihrer
Schwester, das sie verloren hat, herabhängt. Diesem Selbstmord fehlen die
lindernden Züge der gnostischen Variante. Constance, von den Verlusten
im Innersten getroffen, benützt die erste Gelegenheit, um nach Genf
zurückzukehren, wo sie bei Kriegsausbruch als eine von Freud ausgebildete
Psychiaterin arbeitete.

An der Grenze wird sie von Affad, einem früheren Bekannten, empfangen.

Wie seine fast-Namensvettern Akkad (in Monsieur) und Prinz Hassad

(in Livia) ist Affad ein Mitglied der gnostischen Brüderschaft. Die drei
Ägypter bilden als Varianten eines Typus eine weitere « Triade»: Sie verkörpern

drei Aspekte der «Wüstengnostik», wie Durrell die Geheimlehre
nennt: den weltanschaulichen (Assad), den modern-levantinischen (der
Prinz) und ihren Konflikt mit der Liebe (Affad). In Genf wird die
zurückgekehrte Constance von Affad in die Geheimnisse einer Liebe eingeführt,
die ihre Erfüllung in der vollkommmenen psycho-somatischen Vereinigung
findet. Diese östliche «ars amandi», die manches mit der Lebensphilosophie
von D. H. Lawrence und von Erich Fromm gemein hat, hat nicht nur
Constances völlige Genesung zur Folge, die einer Regeneration oder
Wiedergeburt gleichkommt, sondern sie wird von Affad als eine philosophisch
begründete Therapie dargestellt, die zu einer Regeneration der westlichen
Menschheit führen könne, indem sie diese von den Fesseln des Materialis-



138 ZU LAWRENCE DURRELL

mus und damit auch von der Herrschaft des Fürsten der Finsternis befreien
würde. Diese wahre Liebeskunst erscheint als Alternative zur Flucht in den
rituellen Selbstmord; dem Tod steht die Liebe gegenüber, der Macht des

Bösen das vorerst entmachtete Gute. - Im letzten Drittel des mittleren
«Aktes» der Pentalogie setzt die Gegenbewegung ein, die den Keim einer
klassischen Peripetie enthält.

Das letzte Kapitel von Constance ist ein künstlerischer Höhepunkt des

Zyklus. Hier stellt Durrell die Ereignisse direkt dar, d.h. so, wie sie sich

abspielen; es ist ein Meisterstück gedrängter, packender objektiver Erzählkunst.

Ein Luftangriff schlägt Breschen in die Mauern der psychiatrischen
Klinik. Allmählich dämmert es den irren Patienten, dass sie frei sind. Sie

stimmen die Marseillaise an und marschieren im Triumph nach Avignon. Ihr
Anführer ist jener geistesgestörte Quatrefages, dem wir am Anfang des
Romans als von den Deutschen gefoltertes Opfer der Suche nach dem
Templerschatz, diesem modernen Gral, begegnet sind. Das Ende knüpft an
den Beginn an. Nun vergleicht er die Verrückten, die er anführt, mit den
Tempelrittern und ihr Ziel, Avignon, mit Rom; er fügt bei: «Menschen sind
keine getrennten Individuen, wie sie glauben, sie sind Variationen über Themen

ausserhalb ihres Ich, ...so wie der Diamant eine Variation über Kohlenstoff

ist oder eine Raupe über einen Schmetterling». (378) Den ersten
Vergleich gebrauchte schon D. H. Lawrence für sein dichterisches Schaffen; er
würde sich auch für C. G. Jungs Lehre von den Archetypen und den
Strukturalismus von Northrop Frye eignen. Immer wieder begegnen wir in Quincunx

«Variationen von Themen», die einem Werk, das unzusammenhängend
anmutet, eine innere, mit der Musik und der Biologie verwandte Struktur
verleihen. Die «Prozession» der Verrückten, hinter der sich der Tempelorden

und Rom abzeichnen, löst sich im Mob auf, der sich nun an den
«collaboratrices» rächt, indem er ihnen die Haare abschneidet und sie

Spiessruten laufen lässt. Die Klimax erreicht dieser Hexensabbat, als Nancy
Quiminal, rasiert, gefesselt und auf einer Plattform zur Schau gestellt, von
einem Idioten mit einem Schuss in die Stirne getötet wird. Ihr Leichnam
wird von Nonnen übernommen und im Leichenschauhaus aufgebahrt, wo
vor kurzem Livia für die letzte Ruhe vorbereitet wurde - ein weiteres Thema
mit einer Variation. Diese erschütternde, an symbolischen und ironischen
Obertönen reiche Szenenfolge fasst Durrells Vision des Krieges zusammen
und schliesst sie ab. Sie lässt sich mit einer Schwarzen Messe vergleichen,
die zu Ehren des Fürsten der Finsternis von Verrückten und Fanatikern
zelebriert wird, die stellvertretend für alle jene stehen, die sich in den Strudel
seiner Macht ziehen liessen oder hineingeschleudert wurden.

Der Titel des vierten Romans ist Sebastian or Ruling Passions (1983).
Sebastian ist Affads zweiter Name, den ihm seine koptische Mutter gab. Die
Verbindung eines östlichen mit einem westlich-christlichen Namen berührt



ZU LAWRENCE DURRELL 139

ein weiteres zentrales Thema des Zyklus, das mit aller Vorsicht als eine
Botschaft verstanden werden kann. Wie der Heilige dieses Namens erleidet
Affad den Märtyrertod - allerdings eine seltsame, skurrile «Variation»
dieser Todesart: er wird von einem Menschen erstochen, der tatsächlich
nicht weiss, was er tut, denn seine Tat richtet sich nicht gegen ihn, sondern
gegen Constance, und Affad opfert sich für seine Geliebte, ohne es zu ahnen.
Sein «Martyrium» verbirgt sich in einer makabren Maskerade, hinter der
die gnostische Brüderschaft in Alexandrien steht, deren «Todesurteil»
Constance mit allen Mitteln von ihm abzuwenden sucht. Es gelingt ihr, Affad
von der Todesbereitschaft abzubringen, die ihr als eine im östlichen Denken
wurzelnde Feigheit erscheint, und ihn zu überreden, sich mit ihr auf ein
Schlösschen bei Avignon zurückzuziehen, um sich ganz der Liebe und damit
einem sinnvollen Leben zu widmen. Doch der Tod erreicht ihn auf
labyrinthischen, geradezu grotesken Wegen über einen geistesgestörten Mörder,
dessen Heilung sich die Psychiaterin zum Ziel gesetzt hatte. Ironischerweise
ist es aber gerade Constances Therapie, welche die Mordlust ihres Patienten
weckt, und sie selbst ist ihr erstes Ziel - ein tiefenpsychologischer Prozess,
der Durrells Vorliebe für das Drehen einer Schraube bis zum Äussersten
bezeugt. Constance kann sich deshalb nicht von der Mitschuld am Tod ihres
Geliebten freisprechen, durch den das Todesurteil aus Alexandrien
vollstreckt wird. Auch dieses packend erzählte Geschehen ist nicht sensationell
um der Sensation willen und sein pechschwarzer Humor nicht Selbstzweck,
denn es ist in das Wirken der gnostischen Brüderschaft eingefügt und
illustriert auf stupende Weise die Kontingenz der Macht von «Monsieur»,
der nun auch Constance erliegt: Sie verliert die Orientierung und den
inneren Halt und erfährt eine «inversion», die Durrell durch eine etwas
gewagte Substitution zweier seelenverwandter geistesgestörter Frauen
herbeiführt. Doch Constance macht ihrem Namen Ehre: Sie besinnt sich auf
ihre Aufgabe und fängt sich auf, indem sie Affads verwaistes Söhnchen von
seiner autistischen Apathie heilt und den anhänglichen Knaben adoptiert,
als wäre er auch ihr Kind. So endet Sebastian, der vierte «Akt» der Pentalogie,

nicht wie der zweite, Livia, mit einem Sieg von «Monsieur», sondern
nach einem letzten Aufbäumen des Bösen in der Gestalt einer tödlichen
Maskerade, mit einem symbolischen Akt, der als eine echte Peripetie oder
eine Wiedergeburt verstanden werden kann.

Der forsche Titel des fünften Romans oder «Aktes», Quinx or the Ripper's
Tale (1986), lässt sich kaum mit «Reisser» übersetzen, denn auch in diesem
Fall hält das Sinnvolle dem Drastisch-Effektvollen die Waage. Hier vereinigt

Durrell fast alle überlebenden Personen in der Provence, um mit ihnen
und anderen ein wahrhaft symphonisches Finale aufzubauen, in dem die
zahlreichen «Leitmotive» und Themen aufgenommen und die Handlungselemente

einem klassischen «dénouement» zugeführt werden.



140 ZU LAWRENCE DURRELL

Duch die originell inszenierte «Beichte» des Doppelspions Smirgel, der
den Templerschatz nicht aus dem Auge verliert, erfährt die Psychiaterin das

im zweiten Roman ausgesparte Schicksal ihrer unglücklichen Schwester
Livia: es ist eine tragische Variation der «unheiligen Triade» im ersten Teil
des Zyklus. Dann werden Constances Beziehungen zu dem an ihrer Stelle
ermordeten Affad, ebenfalls im Sinne einer Variation, in der das
Wiedergeburts-Motiv anklingt, in ihrer erwachten Liebe zu Blanford weitergeführt,
den sie von seiner Invalidität heilt, so wie früher Affad sie selbst aus ihrer
Depression herausführte. Mit Blanford kann sie sich nun in die Camargue
zurückziehen, wo die Erkenntnisse beider in Gesprächen mit der
Halbzigeunerin Sabine, der Tochter des englischen Finanzbarons Lord Galen
(welcher der Leser schon in Monsieur begegnet war) fragmentarische
Gestalt gewinnen. In der bloss angedeuteten Form dieser Dialoge äussert sich
die völlige Entspanntheit der Liebenden. Was Constance mit Affad versagt
blieb, wird hier zum Ereignis: die Befreiung von der Herrschaft des Fürsten
der Finsternis.

Allmählich rückt der legendäre Schatz der Tempelritter wieder in den
Vordergrund, bis die Blicke aller auf ihn gerichtet sind. Der wendige Smirgel
ist ihm auf die Spur gekommen, und Constance erfährt von dem erblindeten
preussischen General von Esslin Näheres über das Versteck: Es befinde sich
in dem römischen Höhlennetz beim Pont du Gard (dem früheren Schauplatz
einer orientalischen Orgie) und wurde während der Besetzung von Mineu-
ren entdeckt, die dort ein Munitionslager anlegten und den Zugang nicht,
wie Quatrefages glaubte, mit fünf Olivenbäumen kennzeichneten, sondern
an fünf Stellen verminten!

Die Zahl derer, die sich im Bannkreis des Schatzes befinden, erhöht sich
beträchtlich, als Zigeunerscharen durch die Provence strömen, um in Les
Saintes Maries de la Mer vor der Statue ihrer schwarzen Schutzheiligen an
einer rituellen Feier teilzunehmen. Hier gesellen sich die Hauptpersonen zu
ihnen, und gemeinsam zieht das bunt zusammengewürfelte «Pilgerheer» zu
den Höhlen, wo die Zigeuner eine von Mythen umwobene Kultstätte zu
finden hoffen. Für Smirgel und Lord Galen besitzt der Templerschatz nur
materiellen Wert, während der liebenswürdige, schillernde Prinz Hassan

gegen den materiellen Gewinn mindestens nichts einzuwenden hat. Blanford

hingegen vergleicht ihn mit dem Gral und sieht in ihm das symbolische
Ziel des menschlichen Suchens, das Constance und er in der unter einem
östlichen Stern gedeihenden vollkommenen Liebe erreicht haben, die sie in
«den Halbschatten des Continuums» und «einen unbestimmten Zustand
mystischer Kontingenz» führt. Der Bereich, dem das turbulente Heer der
«Pilger» zustrebt, weist östliche und westliche, materialistische und mystische,

philosophische und mythische Züge auf; die christliche Komponente
fällt durch ihre Abwesenheit auf: Der sich pointiert heidnisch gebende



ZU LAWRENCE DURRELL 141

Spötter und Verfasser des Black Book (1938), seines Erstlings, kann nicht
umhin, auch in seinem letzten Werke dieses Fehlen dem Leser bewusst zu
machen, «pour épater le chrétien». Aber auch Anhänger anderer Weltreligionen

fehlen in dem Zug: Sie passen eben nicht in das völlig entspannte,
moralisch neutrale Getragen-werden vom Lauf der Dinge.

Was die «Pilgerschar» in den Höhlen beim Pont du Gard findet, überlässt
Durrell der Phantasie des Lesers. Die Pentalogie schliesst mit dem Satz:

«It was at this precise moment that reality prime rushed to the aid of fiction and the
totally unpredictable began to take place.»

Die letzte Wirklichkeit und damit die Wahrheit entzieht sich dem
Vorstellbaren und mit Worten Fassbaren; an ihre Stelle tritt das Symbol, in dem
sie enthalten ist. Nur der oberflächliche Leser dürfte sich durch dieses offene
Ende genarrt fühlen.

Ziel und Sinn des Lebens werden von den «Pilgern» verschieden verstanden;

die einen glauben in ein Heiligtum einzuziehen, die andern in eine
Schatzkammer. Blanford und Constance schliessen sich zwar dem Zug an,
denken aber nur an ihr Ziel: das literarische Werk, in dem ihre «Gralsuche»
Gestalt gewinnen wird - und es ist letztlich ihre existenzielle Einstellung,
welche die eine gerade, logische Linie vermeidende Erzählweise Durrells
rechtfertigt und dem Werk eine prekäre Struktur gibt, die Blanford so sieht:

«... Wenn er je wieder schreiben würde, dann ohne vorherige Überlegung,
ohne Notizen und Pläne, sondern so spontan wie eine Zikade im sommerlichen

Sonnenschein singt.» (Quinx, 12) Das trifft für Teile der Pentalogie
zu, besonders für jene, in denen sich der schrullige Sutcliffe als Schwätzer
zum Wort meldet und sein «Zirpen» nicht immer den Beifall des Lesers
hervorruft.

Überblickt man die fünf Romane, so stellt man fest, dass der längste Teil,
Constance, sich als Höhe- und Wendepunkt in der Mitte befindet. Die Teile
I und V sind einander zugeordnet als Exposition und «dénouement», während

der zweite die Schürzung des Knotens enthält und der vierte diesen vor
seiner Auflösung noch enger schnürt. So betrachtet, hat die Pentalogie die
Form einer Pyramide, die in der Geschichte des fünfaktigen Dramas nicht
unbekannt ist. Blanfords eingangs zitierter Hinweis auf «die bewährte
klassische Anordnung» ist also keine Irreführung des Lesers, obwohl er nur
bedingt zutrifft. Blanford erwähnt hier auch die organische Struktur des

Werkes. Monsieur schliesst mit einem «Envoi», Abschiedsworten des Dichters:

«So D. [Durrell]/begat Blanford/ (who begat Tu [Constance] and Sam
and Livia) /who begat Sutcliffe /who begat Bloshford //Piers and Sylvie and
Bruce/ who begat/Akkad /and/ Sabine/... etc.» Der Autor, dem Urvater
eines biblischen Stammbaums gleich, schafft den fiktiven Erzähler und sein
«alter ego», die ihrerseits fiktive Personen zeugen, welche, indem sie Gestalt



142 ZU LAWRENCE DURRELL

annehmen, weitere Personen zeugen. Die Romane sind also das Ergebnis
eines schier endlosen Schöpfungsprozesses, der für den Dichter eine
Methode ist, um die Wirklichkeit zu aktualisieren: «Die WirkUchkeit ist
heutzutage zu veraltet, um vom Schriftsteller verwertet werden zu können, wir
müssen aufdie Kunst zählen, um sie mitneuem Leben zu erfüllen undmodern
zu machen.» (Monsieur, 9) Zu ihrer Belebung und Modernisierung dienen
auch die mehrmals erwähnten organischen Strukturelemente, vor allem die

Triadenfigur, die Verwendung von «Leitmotiven» und die Variation von
Themen und Motiven, die beide in ihrer ursprünglichen musikalischen
Bedeutung verstanden werden können. Entscheidenden Anteil hat natürlich

auch die dichterische Rhetorik, die von der bilderreichen Sprache bis

zur möglichst wirkungsvollen Darstellung des Geschehens reicht.
An einer anderen Stelle nimmt sich Blanford vor, in seinem nächsten

Buch dem Wesen des Menschen näherzukommen, «die unsichtbaren Formen

des Larvendaseins blosszulegen, die Wurzeln, wie ein Archäologe, der
durch aufeinander folgende Kulturschichten hindurchstösst, bis er das
neolithische Stadium seiner Menschen erreicht hat, ihr embryonales Selbst».

(Monsieur, 282) Livia kann als Ergebnis einer solchen dichterischen Psycho-
Analyse betrachtet werden. In ihr finden sich, wie Blanford hier erwähnt,
Elemente von Sabine, der flüchtigen Zigeunerstudentin, von Pia der Les-
bierin, von Sylvie, die ihren Bruder mehr liebt als ihren Gatten, und ihre
Identifizierung mit der «Neuen Ordnung» kann mit der Geistesstörung
dieser beiden Frauen verglichen werden. Die Fragmentierung des Selbst
also, die Auflösung der Identität als letztes Resultat der Analyse? Durrell
tut gut daran, kein vollständiges Porträt von Livia zu geben.

Andererseits ist Constance das «dreidimensionale» Bild einer Frau, die
durch das Suchen ihre volle Identität erlangt und sie bewahrt. Wie ihr
Schöpfer vermag sie alle Personen mit ihrer Sympathie zu durchdringen,
weil sie in ihrem eigenen Ich die Spuren von allen anderen erkennt. Als
Psychiaterin fühlt sie sich überdies dazu berufen, die Kranken zu heilen.
Mehr noch als Clea im Alexandria Quartet erstrebt Constance den Zustand
unverkrampften, reinen Seins:

«Ich versuche nur das zu wollen, was geschah, und mich ohne Bedauern von den Dingen
zu trennen. Das brachte mich gewissermassen ins Einvernehmen mit dem Tod - ich
stellte fest, dass es ihn gar nicht gab. Ich fühlte, dass ich angefangen hatte, am
Unvermeidlichen teilzunehmen. Da wusste ich. was Glückseligkeit ist. Ich fing an. in
einer wundervollen Parenthese zu leben... Ein überwältigender Durst nach dem
Guten ist gefährlich und sollte entmutigt werden. Ich jagte nicht einem Ethos nach,
sondern der Kurve einer vollkommenen, von Wahrheit erfüllten Freiheit, wie
beunruhigend die reine Wahrheit auch sein könnte.» (Livia. 248/49)

Das bedeutet: Du sollst nicht sollen, sondern einfach sein. Diesen
Endzustand des Sich-tragen-Lassens hat Constance (noch) nicht erreicht. Peri-



ZU LAWRENCE DURRELL 143

oden der Spannung wechseln bei ihr mit solchen der Entspannung; sie bleibt
damit ein dramatischer Charakter, dessen Gewissen, zwar zu Zugeständnissen

bereit, intakt ist. So ist sie beunruhigt, als sie die Anziehungskraft
Fischers spürt; sie hat Gewissensbisse, als ihre Liebe zu Sylvie erkaltet; die
vier Todesfälle erschüttern sie zutiefst; ihr Schuldgefühl regt sich, als sie

erkennt, dass sie in Affads Ermordung verstrickt ist, worauf der Orientale
Hassad sie freundlich rügt und meint, sie habe den Zustand völliger Reife
noch nicht erreicht.

Die drei wesensverwandten Ägypter fragen sich, wem sie Gefolgschaft
schulden, dem Osten oder dem Westen oder beiden, in der Sprache des
Romans: Alexandrien und dem Nil oder Avignon und der Rhone, wobei
Genf die neutrale und deshalb farblose Mitte wäre. Nachdem sich Affad
dem Todesbefehl aus seiner Heimat gefügt hat, entschliesst er sich doch,
dem Ruf des Lebens zu folgen, der in Constance Gestalt annimmt. Als
Schülerin von Freud und Freundin von Schwarz betrachtet Constance das
Leben mit den Augen eines westlichen Menschen; aber Erfüllung findet sie
in der Liebeskunst des Ostens. Den Tempelherren wurde ihre Berührung
mit der östlichen Gnostik zum Verhängnis - oder gereichte sie ihnen zur
«Erlösung» von der Herrschaft des Bösen? Nur wenige Personen bleiben
ausschliesslich im westlichen Denken gefangen, und sie befinden sich im
Bereich von Komödie und Satire; die übrigen halten sich nahe bei oder auf
der Schwelle zwischen Ost und West auf. Dieser weltanschaulichen
Schwebelage, die sich unterschwellig als Botschaft abzeichnet, entspricht in den
fünf Romanen das Aufeinanderfolgen von «gespannten» und «entspannten»

Phasen, das wie der Rhythmus von Diastole und Systole zur organischen

Struktur des Werkes beiträgt.

Quincunx ist mit Ausnahme von Constance, wie früher das Alexandria Quartet, bei Rowohlt
in deutscher Übersetzung erschienen. - Die englischen Kritiker haben sich von dem sich so

unenglisch gebärdenden grossen Dichter in ihrer Sprache distanziert; es ist mir keine
Gesamtwürdigung der Pentalogie unter die Augen gekommen.

«Alles, was die Soziobiologie kann, ist, zu beschreiben, wie wir uns tatsächlich verhalten,
nicht aber, uns vorzuschreiben, wie wir uns verhalten sollten. Was auch immer die
Soziobiologie über die Ursprünge menschlichen Verhaltens herausbekommen mag, es wird sich

um Naturgesetze, nicht aber um Sittengesetze handeln. Sie wird uns Tatsachen und Vermutungen

liefern, niemals aber moralische Vorschriften und Gebote. Und so wie die Soziobiologie

keine moralischen Anweisungen erteilen kann, so kann sie selbstverständlich auch
keine moralischen Entschuldigungen liefern. Oder, wie der Freiburger Biologe und Philosoph

Hans Mohr einmal sagte: Die Eierschalen der Evolution, die uns anhaften, bilden kein
Alibi für Barbarei, ja nicht einmal für mildernde Umstände!»

Edgar Dahl: Im Anfang war der Egoismus, Düsseldorf usw. 1991. Econ, S. 278


	Beherrscht das Böse die Welt? : Lawrence Durrells "Quincunx"

