
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 2

Artikel: Kurswechsel : zwischen Planung und Sinnsuche

Autor: Baumgartner, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Armin Baumgartner

Kurswechsel

Zwischen Planung und Sinnsuche

Kurswechsel zu einer nachhaltigen Entwicklung

Unter den einsichtigen Zeitgenossen besteht weltweit Einigkeit über die
Notwendigkeit eines globalen Kurswechsels. Spätestens seit dem ersten
Bericht des Club ofRome vor zwanzig Jahren ist der moderne Mythos vom
unbegrenzten Wachstum erschüttert. Dass die steigende Umweltbelastung
und Ressourcenverschwendung letzten Endes die Gefahr heraufbeschwören,

unsere natürlichen Lebensgrundlagen zu zerstören, wird kaum mehr
bestritten. Entsprechend wurde das öffentliche Bewusstsein vor allem in
den Industriestaaten zunehmend ökologisch sensibilisiert. Dies hatte in den
letzten zwei Jahrzehnten schon handfeste Auswirkungen auf die lokale
Politik, was in den einzelnen Ländern zu einer Reihe von Korrekturmass-
nahmen führte. Den bisherigen Höhepunkt in den globalen Anstrengungen
zu einem Kurswechsel stellt die kürzliche UN-Konferenz über Umwelt und
Entwicklung (UNCED) in Rio dar, an der teilweise über hundert Staatsund

Regierungschefs teilnahmen. Erstmals wurde auf so umfassender
globaler Ebene die Bewahrung unserer natürlichen Lebensgrundlagen zu
einem erstrangigen Ziel der Weltpolitik erklärt.

Bemerkenswert ist auch, was dazu von der Seite der Wirtschaft beigetragen

worden ist. Unter dem Vorsitz von Stephan Schmidheiny hat der aus
nahezu 50 führenden Unternehmern aus der ganzen Welt gebildete «Business

Council for Sustainable Development» unternehmerische Perspektiven
für eine nach ökologischen Prinzipien arbeitende Wirtschaft aufgezeigt1.
Nach diesem Bericht kann und muss die Wirtschaft die Herausforderung
annehmen, durch einen Prozess des Umdenkens und der Umstrukturierung
des Industriesystems den Gegensatz zwischen der Erhaltung unserer natürlichen

Lebensgrundlagen und der Dynamik der industriellen Produktion
nachhaltig zu überwinden.

Frage der politischen Durchsetzung

Das Wissen um das, was not tut, ist eines, das Umsetzen dieses Wissens
in die Tat ein anderes. An wirkungsvollen Rezepten zur Änderung der Lage



108 KURSWECHSEL

fehlt es nicht. Experten bestätigen, dass die Übertragung des Nachhaltig-
keitsprinzips auf die Weltwirtschaft ohne Verletzung physikalischer, chemischer

und biologischer Gesetze denkbar und möglich wäre. Natürlich sind
noch lange nicht alle sich stellenden Probleme gelöst. Man denke zum
Beispiel nur an den Ersatz der fossilen Energieträger. Doch geht es
einstweilen darum, überhaupt einmal in den Lernprozess der nachhaltigen
Entwicklung einzutreten. In diesem Zusammenhang interessiert uns die Frage,
ob das, was unsere wissenschaftlich-technische Vernunft dafür als notwendig

erachtet, auch politisch möglich und machbar ist. Das heisst, die
grundsätzliche Frage nach den politischen Möglichkeiten und Bedingungen einer
globalen Durchsetzung der notwendigen Regelungen stellt sich gebieterisch.

Wir dürfen bei der Erarbeitung des Wissens nicht stehen bleiben, wir
haben uns auch um die politische Realisierung zu kümmern.

Im Bericht «Kurswechsel» des Business Council for Sustainable Development

finden sich nur wenige Hinweise zu den politischen Voraussetzungen
einer nachhaltigen Entwicklung. Immerhin stösst zum Beispiel folgende
Textstelle die ganze Problematik an: «Es ist jedoch von führenden Politikern
- deren Verbleib im Amt von den Stimmen der heutigen Wähler abhängt -
viel verlangt, die heute lebenden Generationen zur Übernahme der Kosten
für das Wohl der noch nicht geborenen und noch nicht wählenden Menschen
zu bewegen... Dies ist der springende Punkt bei der nachhaltigen Entwicklung

und vielleicht auch der Hauptgrund dafür, warum sie zwar als Prinzip
von fast allen akzeptiert wird, es bislang aber kaum konkrete Initiativen zu
ihrer Realisierung gibt... »

Hier wird auf den tiefgreifenden Interessenkonflikt zwischen der heutigen

und den ungeborenen, kommenden Generationen hingewiesen. Aber
ebenso schwerwiegend sind die noch ungelösten Zielkonflikte zwischen der
Ersten und der Dritten Welt, da sich der heutige Lebensstil der Industrieländer

kaum globalisieren lässt. Hier kündigen sich schwerwiegende
Verteilprobleme an. Aber erst recht gravierend sind die noch zu lösenden
Zielkonflikte innerhalb der Dritten Welt selbst: Wie kann das notwendige
Wirtschaftswachstum bei dem noch Jahrzehnte anhaltenden Bevölkerungswachstum

so auf einen Nenner gebracht werden, dass auch die Umwelt und
die Ressourcen in entscheidender Weise geschont bleiben? Gleicht die
Antwort auf den ersten Blick nicht geradezu der Quadratur des Zirkels?
Unter solcher Perspektive gewinnt die Frage nach der politischen
Durchsetzung eines Kurswechsels erst recht an Bedeutung. Wie kann überhaupt
ein «Wille im Ganzen» entstehen, um den notwendigen Wandel global zu
vollziehen? Als Grundlage zur weiteren Behandlung dieser Frage möchte
ich vorgängig einige Irrwege nennen, die heute auf der politischen Ebene
häufig anzutreffen sind.



KURSWECHSEL 109

Politische Irrwege aus der ökologischen Krise

Natürlich kommen die nachfolgend ausgewählten Beispiele von Irrwegen
selten in reiner Form vor. Häufig werden sie in Kombination untereinander
oder mit anderen hier nicht erwähnten Wegen beschritten.

Im Öko-Fundamentalismus hat die enttäuschte Verheissung des
Fortschritts in Angst und Bedrohung umgeschlagen. Die zivilisatorische
Entwicklung der Neuzeit wird generell als Sündenfall abgestempelt, der direkt
in die Katastrophe führe. Angesichts der Folgelasten und der drohenden
Risiken und Gefahren des Fortschritts wird der wissenschaftlich-technischen

Vernunft jede weitere Legitimation abgesprochen. In dieser
fortschrittsfeindlichen Stimmung wird eine antiaufklärerische Protesthaltung
kultiviert, in der blindlings gegen alles angekämpft wird, was irgendwie mit
Fortschritt und Wachstum zu tun hat. Durch apokalyptische Drohungen
wird jedes Gespräch über die weitere wissenschaftlich-technische Entwicklung

abgeblockt.
Ein solch intransingenter Radikalismus, der das Rad der neuzeitlichen

Zivilisation einfach wieder zurückdrehen will, ist letzten Endes ökologisch
völlig kontraproduktiv. Er lähmt die vereinigten Anstrengungen zum
Ergreifen der notwendigen Korrekturmassnahmen und verhindert den
Kurswechsel. Denn dieser fanatische Fundamentalismus predigt nicht
Kurskorrekturen, sondern den Ausstieg aus der modernen Zivilisation.

Geht es beim Öko-Fundamentalismus eher um das «Alles oder Nichts»,
so würde ich in der häufigen Spielart des politischen Moralismus mehr das
«Tun-als-ob» sehen. Bei der wachsenden Bedeutung der ökologischen
Perspektive in der Öffentlichkeit versuchen Politiker, Gruppen und Parteien
im täglichen Kampf um die Gunst des Wählers Punkte zu sammeln, indem
sie «gute Gesinnung bekunden». Dies geschieht meist durch gesteigerte
Betriebsamkeit in kosmetischen Aktionen und Alibiübungen. Man verengt
damit die komplexen Sachverhalte auf die simplifizierte Formel eines
politischen Moralismus. Man tut so, als ob die üble Lage mit den zivilisatorischen

Folgelasten einzig und allein durch den fehlenden guten Willen der
anderen herbeigeführt worden sei. Solch politischer Moralismus beruft sich
nach Hermann Lübbe2 auf das höhere Recht der eigenen, nach
ideologischen Massgaben moralisch besseren Sache. Diese rhetorische Praxis setzt
anstelle des sachlichen Gesprächs zwischen verantwortungsbewussten
Bürgern die blosse Empörung über die fehlende Moral der anderen. Auf
diese Weise wird ein neues Freund/Feind-Schema in die Politik eingeführt,
das sich in der Folge in leerem Aktivismus, in der Sündenbocksuche und in
der Bekundung der eigenen guten Gesinnung erschöpft.

Als dritten Irrweg erwähne ich ein basisdemokratisches Modell, das sich
in unserem Zusammenhang beispielsweise als «ökologisch umgebaute



110 KURSWECHSEL

Zivilgesellschaft» präsentiert. Dieser dritte Weg ist ein Beispiel für das

immer noch grassierende Denken eines illusionären Utopismus, der auch
nach dem Zusammenbruch der kommunistischen Regime sich hartnäckig
behauptet. Da lese ich beispielsweise: «Durch die zivilgesellschaftliche
Rekonstruktion des sozialen und wirtschaftlichen Prozesses soll der ökologische

Umbau der Industriegesellschaft ihre bislang fehlende geistig-kulturelle
Mitte erhalten?» Was versteckt sich hier unter dem Schlagwort «Zivilgesellschaft»?

Nichts anderes als das seit der 68er Bewegung bei alternativen
Gruppen hoch im Kurs stehende utopische Denken einer «herrschaftsfreien
Gesellschaft». Die Ursache für den üblen Zustand der Welt wird monokausal

in der ungenügenden Emanzipation der Bürger gesehen. Diese müssten
sich endlich aus all ihren Abhängigkeiten befreien, indem sie «durch aktive
Initiative eigenverantwortlich und selbstbestimmt die Menschenrechte in
sozialreformerischer Absicht konkret absicherten». Im Zentrum habe das
Menschenrecht auf freie, selbstbestimmte Entwicklung zu stehen. Da die
alte staatliche Verwaltungsmacht versagt habe, sei die neue Zivilgesellschaft

mit offenen Strukturen aufzubauen. Die Aufgaben, die dem Staate

weggenommen würden, «könnten im Rahmen der Selbstverwaltung von
motivierten freien Bürgern sozial näher, lebendiger und letztlich
naturangemessener wahrgenommen werden». Und natürlich darf in dieser
Zivilgesellschaft auch das Herzstück der utopischen «herrschaftsfreien
Gesellschaft» nicht fehlen: Der Glaube an den autoritätsfreien Konflikt-
austrag.

Als letztes Beispiel eines Irrweges aus der ökologischen Krise möchte ich
noch den technokratischen Wahn nennen, dessen Suggestion erfolgreiche
Wissenschaftler und Techniker besonders ausgesetzt sind. Es handelt sich
dabei um den modernen Aberglauben, der Mensch könne durch den
Fortschritt in Wissenschaft und Technik allwissend und allmächtig werden.
Damit wird auch die «Rettung unseres Planeten» zu einer rein technokratischen

Angelegenheit. Als illustratives Beispiel erwähne ich den Vorschlag
zur Gründung eines «Weltzentrums für die Rettung des Planeten»4. Ein Stab

von hochqualifizierten Wissenschaftlern hätte alle verfügbaren Informationen

über Umwelt und Erde zu sammeln, zu sichten und zu vernetzen. Dazu
gehört auch die Aufstellung eines Weltinventars der Ressourcen. Als
weiterer Schritt käme dann die Ausarbeitung eines geltenden Verteilungsschlüssels,

wofür die Wissenschaftler neue Massstäbe und Werte bereitzustellen

hätten. Schliesslich sei dieses Weltzentrum zur Rettung des Planeten
auch mit der Ausführung der ausgearbeiteten Pläne zu beauftragen. Die
dafür benötigten neuartigen Formen der Information, Ausbildung und

Durchsetzung seien durch die Wissenschaftler erst noch experimentell zu
erforschen. Das Beispiel zeigt, wie rasch an sich guter Wille zum Kurswechsel

in technokratischen Wahn ausarten kann.



KURSWECHSEL 111

Gefährlicher Fortschritts-Optimismus und -Pessimismus

Diese Irrwege beruhen zu einem nicht unwesentlichen Teil auf einer
Verabsolutierung der Aufklärung, und zwar im positiven wie negativen
Sinne. Positiv wird die Aufklärung zur Heilslehre überhöht, aus der dann
ein gefährlicher Fortschrittsoptimismus entspringt. Im negativen Sinne
führt die Verketzerung der Aufklärung zu einem nicht minder gefährlichen
Fortschrittspessimismus. Optimismus und Pessimismus sind aber die beiden
Seiten ein und derselben Medaille, nämlich der Verabsolutierung der
Aufklärung. Beide können nur allzu leicht ineinander umschlagen. Dazu
kommt, dass das aufklärerische Denken der Neuzeit in sich komplex ist und
den Fortschritt auf den verschiedensten Wegen sucht, zum Beispiel nicht
nur auf dem wissenschaftlich-technischen, sondern ebenso auf dem eman-
zipatorisch-gesellschaftlichen Wege. An dieser Stelle wollen wir uns noch
etwas näher mit der Gefahr des gesellschaftlich-politischen Fortschrittsoptimismus'

auseinandersetzen.
Denn heute kommt es häufig vor, dass gerade jene Zeitgenossen, die den

wissenschaftlich-technischen Fortschrittsglauben mehr oder weniger verloren

haben, sich um so hartnäckiger an dem nicht minder virulenten Glauben
an einen ständigen gesellschaftlich-politischen Fortschritt klammern. Die
Folge ist eine Flucht in illusionäre Utopien einer vollkommenen Gesellschaft,

in der nur noch mit dem «Guten» im Menschen gerechnet wird. Der
aufklärerische Traum von einem universalen Reich der Freiheit, der
Brüderlichkeit und eines die ganze Menschheit umspannenden Friedens steht
für diese Utopisten unmittelbar vor der Realisierung. Durch solch ideologisches

Anspruchsdenken wird der Blick auf die harten Fakten und Konflikte
nur allzu leicht getrübt, was zielgerichtetes politisches Handeln praktisch
verunmöglicht. Jakob Burckhardt sah schon zu seiner Zeit eine der grössten
Gefahren gerade von einer zu optimistischen Geschichtsbetrachtung und
Erwartung ausgehen. Und erst recht besteht diese Gefahr angesichts der
neuartigen Aufgaben von globaler Dimension, die durch die ökologische
Bedrohung auf die Politik zukommen.

Vergegenwärtigen wir uns doch, wie der ganze Siegeslauf der neuzeitlichen

Aufklärung von Anfang an stets auch von kritischen Stimmen begleitet
war, die vor einer Verabsolutierung des aufklärerischen Denkens warnten.
Bereits Kant, der grosse Aufklärer, hatte mitten im Aufbruch des modernen
politischen Denkens Zweifel, ob «aus so krummen Holze, als woraus der
Mensch gemacht sei, je etwas Gerades gezimmert werden könne», doch fügte
er immerhin versöhnlich bei: «aber die Annäherung zu dieser Idee ist uns
auferlegt»5. Vor über hundert Jahren meinte Adalbert Stifter: « Wir alle haben
eine tigerartige Anlage, so wie wir auch eine himmlische haben, und wenn die

tigerartige nicht geweckt wird, so meinen wir, sie sei gar nicht da. ..6» In seinen



112 KURSWECHSEL

Dichtungen ist dann oft die Rede von den Folgen der tigerartigen Anlage:
Aus Wahn, Verblendung, Unvernunft und Sturheit zerstören die Menschen
oft ihr eigenes und der anderen Glück. Dies scheint auch nach drei Jahrhunderten

der Aufklärung und des Fortschritts nicht anders zu sein. Ein Blick
auf die Schlagzeilen der heutigen Zeitungen belegen diese Wahrheit täglich.
Gewalttätige Konflikte und unversöhnlicher Streit sind auf dieser Welt an
der Tagesordnung und verhindern oder bremsen selbst bei den ärmsten
Völkern oft eine nachhaltige friedliche Entwicklung. Bereits von Hegel, der
im 19. Jahrhundert doch am konsequentesten den Fortschritt der Vernunft
am Werke sah, ist überliefert, dass ihn die Juli-Revolution 1830 in Bestürzung

versetzte, weil sie sein Fortschrittsdenken in der Geschichte in Frage
zu stellen schien7.

Und selbst bei einigen bisherigen Verfechtern des modernen sozialutopischen

Denkens ist Ernüchterung eingetreten. So stellt beispielsweise Hans
Magnus Enzensberger, einer der Wortführer des gesellschaftskritischen
Denkens der sechziger und siebziger Jahre, heute «die prinzipielle Unmöglichkeit

fest, den gesellschaftlichen Prozess vorherzusehen, einem allgemeinen

Kalkül zu unterwerfen und von oben her zu beherrschen»^. Für ihn ist
«der schaukelnde, instabile Gang der Dinge das Normalste, und das heisst
auch das Unberechenbarste von der Welt» geworden. Damit nähern sich
auch Denker, die bisher idealistischen Utopien nachjagten, jener kritischen
Position, die Karl Jaspers in seiner berühmten Lagebeurteilung von 1931

«Die geistige Situation der Zeit9» vorweg genommen hat. Jaspers hat
eindrücklich vor der Verabsolutierung der Daseinsordnung gewarnt: «Dass
der Mensch in eine planvolle Daseinsordnung nicht endgültig eingeht, ist
im Ganzen daran abzulesen, dass diese Ordnung selbst in Gegensätze gespalten

ist denn die das Dasein hervorbringenden Kräfte selbst sind antinomisch

(...)»

Überforderung der Politik

Unsere allgemeine Verunsicherung rührt nicht nur von den Folgelasten
unserer zivilisatorischen Entwicklung her. Mit dem Fortschreiten unserer
Zivilisation sind auch die Leuchtfeuer unserer allgemeinen Orientierung
zunehmend erloschen. In der Antike war das «gute Leben» ein Leitbegriff,
heute ist nur noch vom « Überleben» die Rede. Könnenwir uns aber im Ernst
eine Menschheit vorstellen, die als riesiger Leviathan funktioniert und alle
Menschen zum Zwecke des blossen Überlebens der Gattung instrumentalisiert?

Sicher kann die Gattung Mensch nicht gerettet werden, wenn die
Menschenwürde missachtet und mit Füssen getreten wird. Genau davor hat
Jaspers damals gewarnt: «Organisation ruiniert, was sie sichern möchte, den



KURSWECHSEL 113

Menschen als Menschen, wenn sie nicht durch Gegenkräfte in Zaun gehalten
würde.» Welcher Art sind diese Gegenkräfte?

Jedenfalls ist nach all den Allwissenheits- und Allmachtsträumen der
modernen Fortschrittsutopien Ernüchterung eingetreten, und wir Zeitgenossen

werden zunehmend wieder mit der Grunderfahrung der Grenze,
nämlich unserer Endlichkeit, konfrontiert. So hat der über 90jährige Denker
Hans-Georg Gadamer10 nach einem langen Leben des philosophischen
Nachdenkens dieser Grunderfahrung kürzlich wieder lebhaft Ausdruck
verliehen: « Wir sind endliche Geschöpfe, die nicht Herr ihrer selbst sind und
nicht Herr der Welt, die sie umgibt. Die Welt ist unsere Lebenswelt, in der wir
alle uns befinden und an der wir teilhaben, in der wir gewinnen und verlieren.
Wir wissen nicht, wie wir auf die Welt kommen und ebenso wenig, wann wir
Abschied nehmen. All das macht die unhintergehbare Faktizität aus.
Wie soll man das denkend bewältigen?»

Einer der zeitgenössischen Lehrer der politischen Philosophie, Wilhelm
Hennis, hat die Behauptung gewagt, dass die Religion das grosse philosophische

Thema am Ende dieses Jahrhunderts abgeben werde11. Nach dem
Scheitern des utopischen Denkens scheint einiges für diese These zu
sprechen. Denn zum gleichen Zeitpunkt, da sich die Politik mit ganz neuartigen
und globalen Problemen konfrontiert sieht, haben sich andererseits auch die
religiösen Grundlagen in allen Gesellschaften weitgehend aufgelöst.
Gegenwärtig können wir das Scheitern jener grossen Bewegungen unseres
Jahrhunderts wie Marxismus und Positivismus mitverfolgen, die «das
Thema Religion aufden Schutthaufen der Geschichte karren» und der Politik
eine säkulare Ersatzreligion verpassen wollten. «Auch wenn es verfrüht
wäre, von einer Wiederkehr des Religiösen in der modernen Lebenswelt zu
sprechen, scheint die Entfremdung doch zum Stillstand gekommen und eine
gegensinnige Bewegung eingetreten zu sein», meint der Theologe Eugen
Biser in seiner «Glaubensprognose» von 199112. Eines wird immer
deutlicher und kann immer weniger übersehen werden: Politik, die nur auf sich
selbst gestellt ist, wird hoffnungslos überfordert.

Sinnsuche

Aus tieferem Ursprünge melden sich immer eindringlicher Fragen nach
dem Wohin und Wofür. Hier bricht die Sinnfrage mit elementarer Kraft
hervor. Deshalb kann der Denker Max Müller sagen: «Auf dem Höhepunkt
wissenschaftlich-technischer Erfolge erfahren wir auf einmal den <Fehl> dessen,

wofür und woraufhin diese Erfolge nun eigentlich erfolgen». Und weiter:
«Die Erfahrung des Sinnes ist im säkularen wie im sakralen Bereich zur
Erfahrung des Fehlens von Sinn geworden, und der Sinn, der schmerzlich



114 KURSWECHSEL

entbehrt wird, ist nur noch als Erinnerung und als Erwartung da, als Vergangenheit

oder Zukunft, beide aber ohne die Mitte der Gegenwart (...).13»

Politik als die Kunst der Regelung der vorletzten Fragen steht machtlos
vor den letzten Fragen. Die letzten Fragen sind jene, in denen es um den
Sinn unseres Lebens und Sterbens, um den Sinn der Geschichte und
überhaupt um den Sinn des Ganzen und Letzten geht. Hier kann uns keine noch
so geschickte Politik mit noch so viel wissenschaftlicher Beratung weiterhelfen,

denn sie ist ausserstande, den Sinn selbst zu konstruieren. Im Gegenteil
bedarf es einer letzten (ausserpolitischen) Orientierung, soll Initiative und
Tatkraft in der Politik nicht fehlgeleitet werden. Wo diese fehlt, werden wir
auf den Irrweg einer gemachten Heilslehre gedrängt, die sich in ideologischen,

utopischen oder anderen illusionären Kleidern anbietet.

Traditionsgemäss hat die Religion Antwort auf die letzten Fragen gegeben.

Wenn wir auch in einer Zeit leben, in der - mit Nietzsche gesprochen -
«Gott tot ist», so ist es doch undenkbar, dass in der kommenden Geschichtsepoche,

in der - wiederum mit Nietzsche gesprochen - der «Kampf um die
Erdherrschaft», beginnt, die Religion nicht wieder entscheidend ins Spiel
kommen wird. Vielleicht aber in einer ganz anderen Art und Weise, als wir
(und die Kirchen) uns das heute vorstellen können14. Eine friedliche
Weltordnung und ein Kurswechsel zu einer nachhaltigen Entwicklung sind ohne
Konfrontation mit den letzten Fragen gar nicht möglich. Hier ist aber vor
einem Fehlschluss zu warnen, wenn in neuzeitlicher Manier gefolgert wird,
wir müssten die fehlende Religion eben «machen». Einen religiösen Glauben

aus zweckrationalen Gründen herbeiführen zu wollen, bedeutet nichts
Geringeres als eine blosse Instrumentalisierung Gottes und des Menschen.
Weder die Vergöttlichung der Vernunft, die Flucht ins Irrationale, «die
Arbeit am Mythos» (Blumenberg) noch sonst ein machbares Verfahren kann
die Religion ersetzen und das Unbeweisbare, das Unerklärliche und
Unverfügbare doch noch verfügbar machen. «(...) wie sollte man im Denken des
Gottwesens rechnen wollen, statt sich umzubesinnen auf die Gefahr eines

Befremdlichen und Unberechenbaren? (...)» fragt Martin Heidegger15.

Niemand weiss, wie und wann die Religion wieder ins Spiel kommen wird.
Das Geheimnis gehört zum Wesen der Religion. Wir müssen aber offen
bleiben für dieses Geheimnis und nicht voreilig die Politik mit jenen Fragen
belasten, für die doch die Religion die Antworten gibt. Der in Basel lehrende

Philosoph Henning Ottmann macht klar, was wir unter der Rückkehr der
Religion gerade nicht erwarten dürfen, nämlich auf keinen Fall eine Retheo-
logisierung weltanschaulich neutraler Politik, deren Preis die moderne Freiheit

wäre16: «Vielmehr lässt sie (die Religion) die weltanschaulich neutralisierte

Politik von dem zehren, was sie als Bedingung ihrer eigenen Möglichkeit

an Unantastbarem benötigt. » Politik muss also gerade aus der falschen



KURSWECHSEL 115

Konkurrenz mit Religion befreit werden. Dies ist auch der Imperativ für die
Politik eines globalen Kurswechsels.

Die Programme für eine nachhaltige Entwicklung sind im Bewusstsein
der Grenzen jeder Politik auszuarbeiten. Von allen Allwissenheits- und
Allmachtsgelüsten muss deutlich Abschied genommen werden. Nur wenn
wir die Grenzen der Unverfügbarkeit von Mitmensch, Natur und Geschichte

respektieren, schaffen wir die Voraussetzungen für sinnvolles politisches
Handeln. Die Möglichkeiten der Politik kann nur ausschöpfen, wer auf ihre
Grenzen achtet. Innerhalb dieser Grenzen ist Politik die Kunst des Möglichen,

die ihre Initiative und Tatkraft im Bereich des Machbaren entfaltet.
So braucht es nach Ottmann beispielsweise keine Religion, um die
Gewaltenteilung in der Politik zu begründen. Dazu gehört schon das gesunde
Misstrauen gegen die Ballung der Macht sowie das Wissen um die
segensreichen Folgen einer Herrschaftskontrolle durch die Balancierung der
Gewalten: «Anerkennung von Unverfügbarem entlastet die Politik von den
Zumutungen säkularisierter Erlösungen und Verdammnisse. Sie ist Voraussetzung

aller zivilpolitischen Mässigung (...)» Auch die Politik eines
globalen Kurswechsels muss den Weg unter diesem Stern suchen.

¦Stephan Schmidheiny, «Kurswechsel», München 1992. - 2Hermann Lübbe, «Politischer
Moralismus». Der Triumph der Gesinnung über die Urteilskraft, Berlin 1987. - 5Otto Ulrich,
«Umweltkrise - Kulturkrise», Die Zivilgesellschaft als ökologische Handlungsoption, in
«Universitas» No. 552, Stuttgart Juni 1992. -4 Hans Noll, «Umwelt oder Waffen», Ein Weltzentrum
zur Rettung des Planeten, Zürich 1992. - 5 Immanuel Kant, Kant hat die Frage, «ob das

menschliche Geschlecht im beständigen Fortschreiten zum Besseren sei», verschiedentlich
behandelt. So im «Streit der Fakultäten». Zitat gemäss Helmut Gollwitzer, «Krummes Holz -
aufrechter Gang», München 2. Auflage 1971. -6 Adalbert Stifter, «Zuversicht», Erzählung aus
dem Jahre 1846. Gesammelte Werke in 14 Bänden, Birkhäuser Basel. -7 Hans-Georg Gadamer.
«Hegel und die Sprache der Metaphysik», in «Sprache und Ethik im technologischen Zeitalter»,

Bamberg 1991. - 8Hans Magnus Enzensberger. «Gangarten». Ein Nachtrag zur Utopie,
in «Kursbuch». Heft 100, «Die Welt von morgen», Berlin Juni 1990. - 9Karl Jaspers. «Die
geistige Situation der Zeit». Sammlung Göschen. Band 1000. Zweiter unveränderter Abdruck
der im Sommer 1932 bearbeiteten 5. Auflage, Berlin 1949. - '"siehe7. - "Wilhelm Hennis,
«Ende der Politik?» Zur Krisis der Politik in der Neuzeit, in «Merkur» No. 278, Stuttgart Juni
1971. - uEugen Biser, «Glaubensprognose». Orientierung in postsäkularistischer Zeit, Graz
1991. - 13Max Müller, «Wesen der Sinnerfahrung des Menschen von heute», in Ansgar Paus

(Hrsg.). «Suche nach Sinn - Suche nach Gott», Graz 1978. - 14 Armin Baumgartner, «Wider
den fundamentalistischen Zeitgeist». Gedanken zur Religion nach der Aufklärung, in «Schweizer

Monatshefte», Zürich, September 1992. - 15 Martin Heidegger, «Beiträge zur Philosophie»
(Vom Ereignis), Gesamtausgabe Band 65. Frankfurt a.M. 1989. Erstmals 1989 aus dem
Nachlass publiziert. - 16 Henning Ottmann, «Politische Theologie als Begriffsgeschichte», in
Volker Gerhardt (Hrsg), «Der Begriff der Politik». (Verlag J. B. Metzler) 1990.


	Kurswechsel : zwischen Planung und Sinnsuche

