
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 11

Artikel: Verantwortung in der Demokratie

Autor: Rhinow, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165193

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


René Rhinow

Verantwortung in der Demokratie

i.
Verantwortung in der Demokratie - eine Thematik, die mehr Fragen

stellt als Antworten verheisst und die kaum ab- und eingrenzbar erscheint,
erstreckt sie sich doch von der biederen Sphäre der Jurisprudenz bis weit
hinein in verschiedene Gebiete der Philosophie, vor allem der Staatsphilosophie

und der politischen Ethik. Denn Verantwortung als Kommunikationsbegriff

ist «eine Grundkategorie der Ethik» (Peter Saladin). Die Ethik
versteht sich als Wissenschaft von moralischem Handeln, vom sittlich guten
Handeln, ist die Suche nach Normen des Tun-Sollens. Sie widmet sich
darüber hinaus der Frage, «was wir tun können, um dem Anspruch des
Sollens zu genügen» (Manfred Riedel). Verantwortung in der Demokratie
beschlägt daher zentral das spannungsreiche Verhältnis von Politik und
Ethik, von Staat und Ethik.

Nun sind Begriff und Wesen der Verantwortung in der Philosophie alles
andere als geklärt. Einigkeit scheint jedoch darin zu bestehen, dass
Verantwortung durch drei Grundfragen geprägt wird.

Die erste Frage lautet: Wer ist verantwortlich? Bei der Wer-Verantwortung
wird die Frage nach der Zuständigkeit, der Subjektbezogenheit, der Zurechnung

und der Zurechenbarkeit gestellt. Verantwortlich sind Menschen, ja
die Verantwortlichkeit zeichnet den Menschen aus und begründet die dem
Menschen mögliche Freiheit, die ihrerseits Voraussetzung zur Wahrnehmung

von Verantwortung ist. Staatsphilosophie und Staatsrecht befassen
sich mit der Verantwortung von Organisationen, von Gemeinwesen und
ihren Behörden und Organen.

Die zweite Frage lautet: Wofür ist Verantwortlichkeit gegeben, für welche
Aufgaben, welches Handeln oder Unterlassen, für welche Eigenschaften?
Es ist dies die Wofür-Verantwortung, die eigentliche Grundfrage der Ethik.
Von grosser Bedeutung erscheinen hier zwei Unterscheidungen, auf die vor
allem Hans Jonas aufmerksam gemacht hat:

Verantwortung kann einmal als kausale Zurechnung begangenen
Handelns oder Nicht-Handelns erscheinen, als Pflicht zum Einstehen für
menschliche Taten oder Untaten. Verantwortung wird in diesem Fall
geltend gemacht, ex post, im Sinne der Rechenschaftsablage. Verantwortung
kann sich aber auch auf Gegenwart und Zukunft erstrecken, auf die Pflicht
zum Handeln oder Nichthandeln. Es ist dies in der Formulierung von Hans
Jonas die Verantwortung für Zu-Tuendes, in meiner Macht Stehendes.



892 VERANTWORTUNG IN DER DEMOKRATIE

«Macht» ist eine zentrale Kategorie der Staatsphilosophie, aber auch der
praktischen Politik, die eng mit der Verantwortung verknüpft ist.

Eine zweite Unterscheidung innerhalb der Wofür-Verantwortung betrifft
die natürliche und die vertragliche Verantwortung. Die erstere ist, wie der
Begriff nahelegt, eine von Natur aus bestehende, von keiner Zustimmung
abhängige, unwiderrufliche und globale Verantwortung, vor allem die
Verantwortung der Eltern. Demgegenüber wird die vertragliche Verantwortung

durch Auftragserteilung Überbunden, ist bezogen auf eine sachlich und
zeitlich umrissene Aufgabe. Über dieser Unterscheidung steht die
Verantwortung des Politikers, die zwar (auch) selbstgewählt und auf Zeit übernommen,

jedoch auf das Ganze, auf die res publica bezogen ist.
Die dritte Grundfrage der Verantwortung lautet: Vor wem wird

Verantwortung getragen? Die Vor-Wem-Verantwortung bezieht sich auf eine
Instanz wie Gott, das Volk, die Mitmenschen, eine gesellschaftliche Gruppe
(wie etwa die Familie), eine staatliche Instanz (wie etwa ein Gericht) oder
auf das individuelle Gewissen. Diese Dreiheit der Fragestellung macht
Verantwortung aus. Sie fragt danach, wer verantwortlich ist, wofür
Verantwortung gegeben und vor wem Verantwortung getragen wird.

IL
In welchen Dimensionen finden wir nun Verantwortung in der Demokratie
vor? Oder besser: Wo stellt sich, und wie, das Problem der Verantwortung

in der Demokratie?
Die folgende Darstellung bezieht sich schwergewichtig auf die normative

und reale schweizerische Form der Demokratie, welche in der Regel als
halbdirekte oder als Referendumsdemokratie bezeichnet wird. Diese
beruht auch auf einer form- und massgebenden repräsentativen Säule (mit
einem vom Volk gewählten Parlament), die aber zusätzlich ergänzt wird
durch direktdemokratische Elemente, die Initiative und das Referendum. In
vielen Aspekten unterscheidet sich freilich die Verantwortungsthematik in
der halbdirekten Demokratie nicht von derjenigen in anderen demokratischen

Verfassungsstaaten.
In einer grundsätzlichen Sicht lassen sich vier Dimensionen der

Verantwortungsthematik unterscheiden. Zwei betreffen die Verantwortung des

Staates, die anderen zwei die Verantwortung im Staat.

Verantwortung bedeutet einmal Verantwortlichkeit staatlicher Amtsträger

und Organe für bestimmte Verhaltensweisen, seien es Normverstösse
oder Schadenszufügungen. Es handelt sich um eine rechtliche ex
post-Verantwortung, die wir vorhin als kausale Zurechnung begangenen Handelns
oder Nichthandeins kennengelernt haben. Ein zweiter Typus von
Verantwortung bezieht sich ebenfalls auf das Gemeinwesen, meint jedoch die dem
Staat und seinen Organen obliegenden Aufgaben und Verpflichtungen.



VERANTWORTUNG IN DER DEMOKRATIE 893

Angesprochen ist die (wieder) hochaktuelle Frage, welche Verantwortungsbereiche

dem Staat zu übertragen seien, wofür im Bundesstaat der Bund,
wofür die Kantone und Gemeinden zuständig sein sollen.

Die dritte und vierte Dimension beschlagen das einleitend erwähnte
Spannungsverhältnis von Ethik und Politik. Dieses findet im modernen
Verfassungsstaat seinen institutionellen Niederschlag im Aufbau der
rechtsstaatlichen Demokratie, im Bemühen um eine «Verfassung» von
Verantwortung im Dienste menschlicher Freiheit - eine Verfassung, die sich von
der Legitimierung staatlicher Macht bis zu deren Kontrolle erstreckt. Mit
der vierten Dimension sind demgegenüber personalistische Ansätze der
politischen Ethik angesprochen: Es geht hier um Anforderungen, die an die
Menschen in der Demokratie zu stellen sind, um deren Tugend (um einen
alten Begriff der Ethik aufzunehmen). Welche Verantwortung obliegt den
Politikern und Politikerinnen, den Staatsbürgern und Staatsbürgerinnen in
der heutigen Zeit allgemein und ganz besonders in der Referendumsdemokratie?

Das Verhältnis von Politik und Macht einerseits und Ethik andererseits
ist in der Geschichte der politischen Ideen und Philosophie unterschiedlich
beurteilt worden: harmonisch (etwa Aristoteles und Rousseau), getrennt
(bei Machiavelli) oder identisch (von Hegel, der die individuelle Freiheit im
Staat aufgehen lässt). Anarchisten haben die Politik verleugnet, Nietzsche
die Ethik verhöhnt, Jacob Burckhardt und der junge Karl Barth bezeichnen
die Macht an sich als böse. Max Weber stellt der reinen, von Folgenerwägungen

unbelasteten Gesinnungsethik das Handeln nach verantwortungsethischen

Maximen gegenüber, was bedeutet, «dass man für die (voraussehbaren)

Folgen seines Handelns aufzukommen hat». Alois Riklin ist zuzustimmen,

wenn er dieses gegenseitige Verhältnis als «relativ harmonisch und
antinomisch» bezeichnet, weil die vollkommene gerechte Ordnung nicht
realisierbar erscheint. Gerechtigkeit ist aufgegeben, aber in der konkreten
politischen Praxis dialogisch zu suchen und zu versuchen. Macht ist ethisch
ambivalent, kann - in den Worten Carl Jacob Burckhardts - «zwischen gut
und böse alles sein». Es kommt offenbar sowohl auf ihre Verfasstheit an (dies
ist die institutionelle Seite) als auch auf ihre Handhabung durch die
Menschen, die sich ihrer im Dienste von Freiheit und Menschenwürde bedienen
können und sollen.

III.
Von den vier erwähnten Dimensionen der Verantwortung in der Demokratie

möchte ich die erste nur kurz berühren. Sie bereitet uns keine
grösseren Schwierigkeiten. Die juristische Verantwortlichkeit ist in Gesetzen
geregelt, die oft auch im Titel diesen Begriff aufführen. Die Verantwortlichkeit

kann vermögensrechtlicher Natur sein - sie antwortet dann in Form von



894 VERANTWORTUNG IN DER DEMOKRATIE

Ersatzleistungen auf Schaden, der Dritten zugefügt worden ist. Als
strafrechtliche Verantwortlichkeit ist sie die justizförmige Antwort auf eine
Straftat, die vom Gesetz mit Strafe belegt wird. Disziplinarisch kann zur
Rechenschaft gezogen werden, wer in einem öffentlichen Dienstverhältnis
gegen Dienstpflichten verstösst.

Von bedeutend grösserer Brisanz erscheint die Frage nach der
Staatsverantwortung, nach den Staatsaufgaben und Staatszwecken - eine aktuelle
Thematik, die hier nur in Frageform gestreift werden kann. Wie ist die
unaufhaltsame Entwicklung unserer westlichen Demokratien zu Sozialstaaten

zu beurteilen? Wo liegen die Grenzen der Staatsverantwortung, sind sie
allenfalls bereits überschritten? Viele Folgefragen erweisen sich als
hochbedeutsam und aktuell: Ist ein mit Aufgaben überhäufter Staat überhaupt
noch in der Lage, seine Verpflichtungen zu erfüllen (Stichwort «Vollzugskrise»)?

Verliert er die Steuerungsfähigkeit (Stichwort «Regierbarkeit»)?
Geht er seiner Legitimität verlustig, weil seine Bürger und Bürgerinnen
immer mehr die Diskrepanz zwischen den Erwartungen, den (ungezügelten)

Leistungsanforderungen an den Staat und den effektiven, nicht
schritthaltenden Leistungsmöglichkeiten dieses selben Staates erfahren und
darunter zu leiden beginnen? Ist hier nicht auch eine Ursache der
Staatsverdrossenheit zu suchen? Zudem und vor allem: Kann der moderne Staat
mit seiner Themenfülle überhaupt noch demokratisch, von seinen
eingesetzten Organen und unter realer Beteiligung des Volkes regiert werden -
oder gleitet er immer mehr in ein Management ab, das neben den verfassten
Staatsorganen und an ihnen vorbei agiert und auf administrativer und
intermediärer Macht beruht, also auf der Macht der Verwaltung, der
Verbände und der Massenmedien? Leben wir in einer Verwaltungs-, Verbände-
und Medienherrschaft?

Die Liste der Fragen wäre zu verlängern. Sie sollen nur andeuten, dass
die Rolle des Staates, seine Aufgaben, seine Verantwortung hoch oben auf
der Traktandenliste stehen oder stehen müssten - gerade auch in unserer
Demokratie. Denn die Aufgabenerfüllung durch das Gemeinwesen (Politik
als «policy») steht in einer spannungsreichen Wechselwirkung zur
Ausgestaltung der Demokratie, des politischen Prozesses (der Politik als «politics»)

und der (überforderten) Institutionen (Politik als «polity»). Anders
formuliert: Es besteht eine Korrelation zwischen Staatsorganisation und
Staatsverantwortung. Ins Praktische gewendet, stellt sich das bedrängende
Problem, ob und wie die Ausgestaltung unserer Demokratie, welche
aufgrund eines anderen Staatsbildes entwickelt wurde, auf die moderne
Entwicklung der Staatsaufgaben abzustimmen sei. Oder ob wir umgekehrt bei
der Definition der Rolle des Staates nicht auch bereit sein müssten, eine Art
Demokratieverträglichkeitsprüfung vorzunehmen, also das der halbdirekten

Demokratie «zuträgliche» Mass an Staatsverantwortung zu bestimmen



VERANTWORTUNG IN DER DEMOKRATIE 895

(zu versuchen). Zugespitzt lauten die Fragen: Wieviel Demokratie erträgt
der omnipräsente Sozialstaat? Und: Wieviel Sozialstaat erträgt die Demokratie?

Dies sind weithin verdrängte Fragen. Wir tun, als ob wir beides,
«klassische» Demokratie mit Volksmitsprache und Aufgabenwahrnehmung
unabhängig voneinander «bewältigen», ja auszubauen vermöchten. Eine
diesbezügliche kritische Reflexion tut dringend Not. Könnte gar ein
«Demokratieparadoxon» in dem Sinn bestehen, dass die Demokratie zum
Sozialstaat drängt und diesen soweit perfektioniert, dass er kaum mehr
demokratisch regierbar erscheint?

IV
Damit ist bereits die dritte Dimension angesprochen. Verantwortung als

ethische Kategorie und als Korrelat zur Freiheit bedarf im Bereich des
Staatlichen und Politischen der institutionellen Absicherung. Die Legitimation

freiheitlicher Staaten lässt sich auf die Anerkennung von Humanität
und Menschenwürde zurückführen. Verschiedene Strukturprinzipien, vor
allem Demokratie, Rechtsstaat, Bundesstaatlichkeit und Sozialstaatlichkeit,

versuchen, dem Ziel politischer Humanität gerecht zu werden.
Ausgangspunkt bildet die Tatsache, dass die Notwendigkeit kollektiver,
gesamtgesellschaftlich bindender Entscheidungen «Herrschaft» unentbehrlich
macht. Herrschaft ist in der Demokratie aber nur als verantwortliche
Herrschaft denk- und hinnehmbar. Die angloamerikanische Staatslehre spricht
mit Recht vom «responsible government», von der verantwortlichen
Herrschaftsausübung, von einem Amt, einem Mandat i. S. eines «trust», das alle
Amtshalter verpflichtet, nicht nur anstelle, sondern im Interesse des ganzen
Volkes zu handeln, also im Sinne von Jonas' Verantwortung vor dem
souveränen Volk für dieses Volk, für das Land, aber auch für die Mit- und
Nachwelt zu tragen.

Verschiedene institutionelle Vorkehrungen sind auf diese Idee der
Freiheitssicherung, der Verhinderung des Machtmissbrauchs und der
Verantwortungswahrnehmung ausgerichtet: Rechtsstaatliche Sicherungen, wie die Grund-
und Freiheitsrechte als Instrumente der Machtbeschränkung und als

unabdingbare Voraussetzung des autonom-verantwortlichen Handelns; die
Gewaltenteilung, vor allem wenn man sie mit Saladin als «Instrument wechselseitiger
Kontrolle verantwortlicher Machtträger» versteht, oder das Legalitätsprinzip
und die Verfassungsgerichtsbarkeit, welche der Machtbändigung dienen.

Die Ausgestaltung der Demokratie wird ebenfalls geprägt von der Rolle
der verantwortlichen Herrschaftsausübung. Dies betrifft einmal die
repräsentative Säule, also das vorhin angedeutete Verständnis der Repräsentation
im Sinne von Edmund Burke, wonach vom Volk gewählte Politiker und
Politikerinnen primär Treuhänder und nicht Interessenvertreter sein sollen.
Treuhänder, die für das Ganze, nicht nur für ihre Wähler zu handeln haben.



896 VERANTWORTUNG IN DER DEMOKRATIE

Die parlamentarische Seite unserer Demokratie ist der Ausdruck dieser
Vorstellung. Freilich wird diese in der Staatswirklichkeit von der
«Repräsentation durch Interessenvertretung» überlagert, ja heute beinahe
zugedeckt, eine Erscheinung, die von der Ausgestaltung des Wahlsystems nicht
unwesentlich gefördert wird.

Die direktdemokratischen Elemente unserer Staatsform atmen aber
ebenfalls den Geist der Verantwortung, indem nicht nur Volksvertreter und
Volksvertreterinnen, sondern auch das Volk selbst in den Prozess
verantwortlicher Politikgestaltung eingeschaltet sind und damit Verantwortung zu
tragen haben. Max Imboden führte die Volksrechte auf die Idee der
genossenschaftlichen Demokratie als der «démocratie gouvernante» zurück, in
welcher- im Gegensatz zur «démocratie gouvernée» - alle an den politischen
Entscheidungen beteiligt und insofern mitverantwortlich sind. Auch wenn
solchen Bildern oft mythologisch überformte Vorstellungen einer uneinlös-
baren Selbstregierung des Volkes anhaften, so bleibt doch als tragendes
Prinzip die Einbindung der Aktivbürgerschaft in die politische Verantwortung

bestehen. Und diese Einbindung trifft uns alle und in unterschiedlichen
Rollen, auch als Erzieher in Familie und Ausbildung oder als Unternehmer.
Auch hier also ein eher verdrängtes Thema: In unserer Demokratie sind
nicht nur die Behörden, die gewählten Politiker und Politikerinnen
verantwortlich, sondern auch das Volk. Diese Verantwortlichkeit ist nicht bloss
«Selbstverantwortung» des einzelnen als Korrelat seiner persönlichen Freiheit,

sondern Mit-Verantwortung (gegenüber Mitwelt und Nachwelt),
Verantwortung für das Ganze.

Zwischen Amtsträgern und Aktivbürgerschaft kommt den Eliten der
sogenannten Nebenmächte, der intermediären Organisationen, eine besondere

Verantwortung zu. Ich denke an die Parteien und ihre Gremien, aber

ganz besonders an Verbände und (Massen-) Medien. Sie prägen die Politik
mit, bald mehr fordernd, bald (und immer) mehr auch verhindernd, manchmal

auch dadurch, dass sie Stimmungen und Erwartungshaltungen schaffen.
Sie üben Einfluss aus, dank der Meinungsfreiheit und ihren Konkretisierungen,

dank der Vereins- und Koalitionsfreiheit, dank den Möglichkeiten
direktdemokratischer Mitwirkung, denen sich vor allem Verbände und
Interessengruppierungen immer ausladender zu bedienen pflegen. Auch
hier türmen sich viele Fragen auf, etwa: Welches ist das gegenseitige
Verhältnis der Verantwortung von Politikern und Volk? Kann Verantwortung
auch durch politische Abstinenz wahrgenommen werden? Vor wem ist das
Volk verantwortlich? Vor Gott, der Schöpfung, der Nachwelt?

V
Auch die vierte personenbezogene Dimension der Verantwortung, die

Wofür-Verantwortung weist mindestens zwei Facetten auf: Die eine bezieht



VERANTWORTUNG IN DER DEMOKRATIE 897

sich mehr auf die Eigenschaften der Amtsträger in der Demokratie, der
Politiker und Politikerinnen, die andere mehr auf das von ihnen geforderte
Handeln. Beide Facetten lassen sich aber nur schwer auseinanderhalten, ja
sie bedingen sich gegenseitig.

In der Geistesgeschichte wurde immer wieder versucht, die Tugenden zu
bestimmen, welche Amtsträger und Politiker auszeichnen sollten - von
Piatons Philosophenkönigen über die in der Schweiz kaum anzutreffenden
Fürstenspiegel, in denen Musterbilder des Staatsmannes entworfen wurden,
bis zu den Darstellungen politischer Tugenden (und Laster) in der bildenden
Kunst. (Das Basler Rathaus etwa ist reich an solchen Darstellungen. Am
Innenportal des Regierungsratssaales werden dem Basler Regierungsrat
fünf Tugenden empfohlen: Gerechtigkeit, Stärke, Klugheit, Hoffnung und
Frieden!) Auch die Institution des Amtseides gehört in diesen Kontext.

Für mich unübertrefflich ist immer noch die Darstellung der drei entscheidenden

Qualitäten jedes Politikers durch Max Weber: Leidenschaft,
Verantwortungsgefühl und Augenmass. Leidenschaft im Sinne der leidenschaftlichen

Hingabe an eine «Sache» und nicht im Sinne der «sterilen Aufgeregtheit»,

wie sie Georg Simmel genannt hat. Verantwortungsgefühl als
Verantwortlichkeit gegenüber dieser Sache und als Absage an «eine ins leere

verlaufende (Romantik des intellektuell Interessanten)». Augenmass als

Fähigkeit zur inneren Sammlung und Ruhe, der Distanz auch zu Dingen
und Menschen.

Überhaupt: Max Weber ist in diesen Formulierungen hochaktuell, etwa
wenn wir bei ihm lesen, das Hauptproblem bestehe darin, heisse Leidenschaft

und kühles Augenmass miteinander in derselben Politikerseele «zu-
sammenzuzwingen». Oder: Es gebe zwei Arten von Todsünden auf dem
Gebiete der Politik: Unsachlichkeit und Verantwortungslosigkeit. Die
Eitelkeit, das Bedürfnis, selbst möglichst sichtbar in den Vordergrund zu
treten, führe den Politiker am stärksten in Versuchung, eine von beiden oder
beide zu begehen. Der gegenwärtige Politikbetrieb ist an praktischen
Beispielen wahrlich nicht verlegen...

VI.
In jüngerer Zeit finden sich verschiedene Stimmen, die Anforderungen

an die Politiker und die Politik in der heutigen Zeit formulieren. Einige
sollen hier zu Wort kommen. So weist namentlich Hans Jonas ein- und
nachdrücklich auf drei Aspekte der Verantwortung hin: erstens auf die
Totalität der Verantwortung von Politikern «für das Lebensganze des
Gemeinwesens, das sog. öffentliche Wohl», zweitens auf die Kontinuität der
Verantwortung, die keine Pause, keine weissen Flecken, keine Ausblendung
der Folgenprobleme kennt, und drittens vor allem auf die Zukunftsdimension

der Verantwortung. In den Worten von Jonas: «Die eigene Zukünftig-



898 VERANTWORTUNG IN DER DEMOKRATIE

keit des Verantworteten ist der eigentlichste Zukunftsaspekt der Verantwortung.

» Alle Staatskunst wird verantwortlich für die Möglichkeit künftiger
Staatskunst. In Weiterentwicklung von Kants kategorischem Imperativ
fordert er: «Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung verträglich sind
mit der Permanenz echten menschlichen Lebens aufErden», - eine Maxime,
die auch im Liberalen Manifest der FDP Schweiz vom 23. Juni 1990 ihren
Niederschlag gefunden hat (Freiheit «muss mit der Fortdauer menschenwürdigen

Lebens auf Erden verträglich sein»). Aufgrund dieses Gebotes
entwickelt Jonas seine Zukunftsethik der Verantwortung, die Furcht und
Ehrfurcht miteinschliesst und zum Ziel hat, «den Menschen in der verbleibenden
Zweideutigkeit seiner Freiheit die Unversehrtheit seiner Welt und seines
Wesens gegen die Übergriffe seiner Macht zu bewahren».

Der in Zürich lebende Sozialethiker Hans Ruh formuliert fünf Anforderungen

an das Profil der Rollenträger in der Politik: Erstens sollen sie sich
an der regulativen Idee der Wahrheit orientieren. Nach Ruh besteht das
Neue an der heutigen Lage darin, dass auch die pragmatische Politik nicht
ohne grundsätzliche, radikale und langfristige Erkenntnisse auskommt. Die
Politik habe ihr Verhältnis zur Wissenschaft, letztlich zur Wahrheit, neu zu
definieren. Zweitens muss sich die Politik öffnen für langfristige Horizonte,
muss sich einordnen in langfristige Perspektiven. Zentral berührt ist damit
die unaufhebbare Spannung zwischen Langfristigkeit der Sachprobleme
und der Kurzfristigkeit der politischen Verantwortung, wie sie durch unsere
Amtsperioden definiert ist. Drittens muss der Politiker im politischen Um-
setzungsprozess den Anforderungen der Radikalität und Langfristigkeit
standhalten können. Darin ist eine moralische Aufgabe der Politik mitgedacht,

ebenso wie eine Führungsaufgabe der politischen Elite, welche sich
nicht hinter vordergründigen Akzeptanzüberlegungen verbergen darf.
Viertens sind bei der Lösung konkreter politischer Probleme die erwähnten
grundsätzlichen Aspekte auf der Sachebene einzubeziehen. Und fünftens
schliesslich haben die Politiker der Versuchung zu widerstehen, die
Akzeptanzverweigerung des Volkes aus eigenen Interessen zu stützen. Auch die
Thesen von Ruh gipfeln in derselben Aufforderung wie diejenigen von
Jonas: dass Politiker und Politikerinnen den Mut zur Verantwortung wieder
zurückgewinnen müssen.

Von einer anderen Warte aus formuliert der Berner Staatsrechtler Jörg
Paul Müller Bedingungen menschlicher Politik. Diese definiert er als Politik
ganzer Menschen im Hinblick auf ganze Menschen, als unvollkommene
Politik, weil uns die Einsicht in Absolutes fehlt, als offene Politik, welche
Diskursmöglichkeiten und Chancen menschlicher Politik offenhält sowie
als demokratische Politik, welche immer auf das Einverständnis der Betroffenen

als in ihrer Mündigkeit bejahten Menschen aufbauen muss. Aufgabe
der Politiker und Politikerinnen ist es, das Lebendige vor autoritärer Ver-



VERANTWORTUNG IN DER DEMOKRATIE 899

formung zu bewahren, entfremdende Herrschaft und entmündigenden
Gehorsam abzubauen, Chancen der Autonomie der Lebensentfaltung zu
stärken und das Leben auch in seiner Verletzlichkeit zu respektieren.

Nach dem emeritierten Basler Staatsrechtslehrer Kurt Eichenberger
gehört zur «Staatsfähigkeit» als Gestaltung und Behauptung des Staats (auch)
«das personelle Vermögen, den Staat in Bewegung zu setzen und voranzuführen».

Gesucht sind Personen, die vorangehen, Lenkungskraft besitzen
sowie auf Dauer glaubwürdige Folgebereitschaft herzustellen vermögen -
Personen, denen «vertraut» werden darf. Drei Komponenten vermögen
dieses Vertrauen zu konstituieren: Sachkompetenz, politisch-sachliches
Geschick und charakterliche Auszeichnungen, zu welchen vor allem Integrität
und Standfähigkeit gehören.

Der Berner Staatsrechtler Peter Saladin postuliert in seiner Untersuchung

«Verantwortung als Staatsprinzip» die Entwicklung einer «Staatstheorie

der Zukunft», in welcher die Verantwortung als Schlüsselbegriff
erscheint. Sie soll nicht nur zentrales Element konstituierender Prinzipien
der modernen rechtsstaatlichen Demokratie bilden, sondern sowohl für
die Bestimmung der Bereiche, Dimensionen und Grenzen der künftigen
staatlichen Verantwortung wegleitend sein als auch für die Fortbildung

der erwähnten konstitutionellen Elemente moderner Rechtsstaatlichkeit.

Der Zuger Stände- und Regierungsrat Andreas Iten formuliert unabdingbare

Voraussetzungen, die für die Gestaltung einer ethisch begründeten
Politik beachtlich erscheinen: die Gleichgewichtslage innerhalb von Gesellschaft

und Wirtschaft, das Prinzip der beherrschbaren Grösse, der Kompromiss

und die Suche nach dem Konsens. Ohne ethische Haltung funktioniert
der liberale Staat nicht, «herrscht weder Wohlwollen noch Glück».

Für Arpad Horvath schliesslich verlangt Verantwortung in der Wendezeit
eine «konkrete Utopie», eine Synthese von abendländischem Idealismus
und neuzeitlichem Realismus. Gefragt sind Idealisten mit Realismus und
Realisten mit Idealismus, welche sowohl die Grenzen des Bestehenden
kreativ zu überwinden, als auch die Nähe zur Realität des Lebens, zum
Machbaren und zum zu Machenden zu behalten vermögen. Nur Menschen,
die bereit sind, Verbindlichkeiten einzugehen und Verpflichtungen
anzunehmen, also soziale Verbindlichkeiten zu übernehmen, können
Verantwortung tragen.

VII.
Die Verantwortung der Politiker und Politikerinnen erstreckt sich aber

auch auf die Demokratie selbst, auf ihre Institutionen und ihre praktische
Handhabung. Die Institutionen bedürfen ebenfalls der Pflege, des sorgsamen

Umgangs ebenso wie der Reform. Gerade heute ist beides gefordert.



900 VERANTWORTUNG IN DER DEMOKRATIE

Es stellt beinahe eine Binsenwahrheit dar, dass jedes Recht, jede Freiheit
im Kern zerstört werden kann, wenn von ihr masslos und sinnentleert
Gebrauch gemacht wird. Freiheit und Verantwortung gehören auch hier
zusammen. Ins Praktische gewendet: Natürlich hat jede Gruppierung das

Recht, Initiativen zu lancieren und Referenden zu ergreifen, wenn die
rechtlichen Anforderungen erfüllt sind. Natürlich hat jeder Beschwerdeberechtige

das Recht, sämtliche ihm offenstehenden Rekursmöglichkeiten
auszuschöpfen. Nur: Unsere Institutionen sind allesamt auf vernünftige
Nutzung ausgelegt, auf den «courant normal». Bei aller Schwierigkeit,
diesen zu definieren, ist das Masslose geeignet, die Freiheit zu zerstören,
etwa durch die Lahmlegung von Institutionen, die ja just im Dienste der
Freiheitssicherung geschaffen wurden. Max Weber hat recht mit seiner
Forderung nach Augenmass. Der Staat, der auf Freiheit und Menschenwürde

angelegt ist, muss - in den Worten Kurt Eichenbergers - ein «Staat des

Masses» sein und bleiben. Dies gilt jedoch auch für die Gesellschaft, welche
in und mit den staatlichen Institutionen lebt.

Und schliesslich die Sorge um die Reform der Institutionen - ein Anliegen,

das mir besonders am Herzen liegt. Die Verantwortung für die
Sachpolitik bleibt über kurz oder lang stecken, wenn sie sich nicht auch der Frage
erschliesst, wie denn diese Sachpolitik in einer Zeit des rasanten, komplexen,

vernetzten Wandels und der wachsenden internationalen Verflechtung
auch morgen noch möglich sein kann. Staatsreform, Verfassungsreform,
Institutionenreform, also Reform der Entscheidungsprozesse der
Volksrechte, des Parlamentes, der Regierung, der Justiz sind dringend nötig, wenn
wir auch künftig in der Lage sein wollen, die auf uns zukommenden, ja die
schon heute anstehenden Probleme «rechtzeitig», sachgerecht und
demokratieverträglich zu lösen.

Abschliessend ein Wort zur politischen Kultur: Tragen wir nicht auch eine

grosse Verantwortung dafür, wie wir miteinander umgehen? Ob wir etwa
bereit sind, den Dialog zu pflegen, Lernbereitschaften zu mobilisieren,
Feindbilder abzubauen (zu versuchen), Konsensfähigkeit und -Willigkeit als

positiver zu bewerten als fundamentalistische Abgrenzung und machtpolitische

Selbstherrlichkeit und Rechthaberei? Verlangt nicht gerade die
Wendezeit mit ihren Unsicherheiten «Konkordanz»? Wie steht es mit der
Verantwortung der Mehrheit für den Schutz von Minderheiten, gerade dann,
wenn sie der Mehrheit so verdächtig und unverständlich erscheinen? Es gilt
aber immer mehr, auch nach der umgekehrten Verantwortung der Minderheiten

zu fragen, Mehrheitsbeschlüsse (zumindest vorläufig) zu akzeptieren.

Denn ohne diese fragile und labile Interdependenz von Mehrheitsgeltung

und Minderheitenschutz kann eine Demokratie auf Dauer nicht
leben.

Diesem Überblick über Fragestellungen und Dimensionen der Verant-



VERANTWORTUNG IN DER DEMOKRATIE 901

wortung in der Demokratie haftet notgedrungen viel Unvollständigkeit an.
Doch gipfelt er im Appell, Verantwortung auch in der Politik wieder
vermehrt zum dialogisch anzugehenden Thema zu machen, nicht im Sinne einer
Vereinnahmung durch eine Gruppierung, Partei oder politische Richtung,
sondern in der Erkenntnis, dass unser Staat wie unsere westliche Gesellschaft

allgemein nur dann eine Zukunft hat, wenn Ethik, vor allem
Zukunftsethik und Verantwortung in all ihren Dimensionen das Handeln der
Politikerinnen und Politiker, und das sind in unserer Demokratie letztlich
wir alle, zu bestimmen vermögen. Gerade die Schweiz als vielfach gegliedertes

Gebilde, als Land der Unterschiede, Gegensätze und Minderheiten,
als («Willen»-)Gesellschaft auf der permanenten Suche nach positiv
verbindenden Gemeinsamkeiten, bedarf einer grundlegenden und nachhaltigen
Revitalisierung der Verantwortung.

* Die Abhandlung geht auf einen Vortrag zurück, den der Verfasser im Rahmen einer
interdisziplinären Ringvorlesung an der Universität Basel und vor der «Neuen
Helvetischen Gesellschaft» in Winterthur gehalten hat.

Ausgewählte Literaturhinweise
Eichenberger Kurt, Freiheit als Verfassungsprinzip: Der Staat des Masses, in: Liberalis¬

mus nach wie vor. Zürich 1979, S. 15 ff.
Eichenberger Kurt. Staatsfähigkeit, Aarau 1992
Horvath Arpad, Vortrag gehalten an der Generalversammlung von «agir pour demain»

1992 in Bern
Iten Andreas, Über Ethik in der Politik, in: Schweizer Monatshefte 1992. H. 3, S. 211 ff.
Jonas Hans. Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt a.M. 1984
Lexikon der Ethik, hrsg. von O. Hoffe u. a., 4. Aufl. 1992
Müller Jörg Paul, Der politische Mensch - menschliche Politik, in: Jahrbuch des öffent¬

lichen Rechts der Gegenwart, N.F. 37,1988, S. 1 ff.
Rhinow René A.. Grundprobleme der schweizerischen Demokratie. Referat gehalten am

Schweizerischen Juristentag 1984; publiziert in: Zeitschrift für schweizerisches Recht
103 II1984 II, S. 111 ff.

Riedel Manfred, Verantwortung als ethisches Problem, NZZ Nr. 115.19. / 20.5.1979
Riklin Alois. Politik und Ethik, in: Verantwortung des Akademikers. St. Gallen 1987.

S. 40 ff.
Ruh Hans, Recht, Gesetz und Akzeptanz. Wieviel Opportunismus erträgt die Politik -

und wieviel Ethik braucht sie? Vortrag gehalten am Radio DRS am 1.10.1989;
publiziert in: Reformatio, Zeitschrift für Kultur, Politik und Kirche. 39. Jg, Februar
1990, Heft 1, S. 35 ff.

Saladin Peter, Verantwortung als Staatsprinzip. Basel / Stuttgart 1984
Weber Max, Politik als Beruf, 4. Aufl., Berlin 1964


	Verantwortung in der Demokratie

