
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 9

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grosse Oper aus der Spieltruhe

Eine Parzival-Geschichte von AdolfMuschg^

Das Buch

Vor Jahren schon wollte mir vorkommen,

das Talent des Erzählers Adolf
Muschg tendiere zu Geschichten, die in
die Nähe der Commedia dell'Arte
gehören. Mir schien, zum Beispiel als ich
«Albissers Grund» las, bei aller politischen

und psychologischen Debattierlust

liege diesem Erzähler eigentlich das

reine Spielwerk von höchster Raffinesse
näher. Die Eleganz seiner Sätze, die
virtuose Führung der Szenen und die
Lust, mit der er seine Figuren in verfängliche

Situationen versetzt, machten für
mein Gefühl die Gesellschaftskritik, die
sie transportierten, ihrerseits zu einer
Spielfigur. Aber der Literaturmarkt war
damals auf «Relevanz» aus, auf
«Engagement» im gesellschaftskritischen Sinn
und ums Himmels willen schon gar nicht
auf so etwas wie das reine Spiel der
Kunst. Das hat sich inzwischen
geändert. Die Wende ist erkennbar in
der Rehabilitierung des literarischen
«Kunstwerks», auch in der Hinwendung
zur literarischen Überlieferung. Die
«Geschichte von Parzival», die Adolf
Muschg jetzt geschrieben hat, erzählt
nicht einfach ein gefeiertes Werk der
Weltliteratur neu, sondern ist als

eigenständiges Romanspielwerk konzipiert
und durchgeführt. Es gibt darin, schon

ganz am Anfang des tausendseitigen
Wälzers, ein kleines, brillantes Kapitel
mit der sonderbaren Überschrift «Die 3
Eier». Wenn man das gelesen hat, eine
Paraphrase über den «Geist der Erzählung»

(die denn auch an Thomas Manns

ironische Betrachtungen zu diesem
Thema erinnert!), dann versteht man
die zunächst vielleicht etwas befremdlich

wirkende Schreibart des Ganzen,
den naiven Ton, die Imitation altertümlicher

Redeweise, die überraschend
kontrastiert mit Anachronismen, mit
der Gegenwart entnommenen Elementen.

Ich komme auf das Kapitel von den
drei Eiern zurück. Hier sei es vorerst
einfach darum erwähnt, weil es den
Roman als Spielwerk, nämlich als Spiel
mit der Ritter- und Heldenzeit, mit den
Motiven Wolframs, mit den Figuren
rund um die Tafelrunde des Königs Artus

und um den geheimnisvollen Gral
kennzeichnet.

Aber was geschieht? Manche Vertreter

der Kritik und der Medien wollen in
Muschgs neuem Werk partout immer
noch den kritischen Zeitbezug sehen,
den sie von diesem Autor nun einmal
erwarten. Etwa so: Das Rittertum hat
ausgespielt, eine neue Zeit kommt herauf.

Das heisst doch, der renommiersüchtige

Macho, der sich mit Harnisch
und Helmbusch aufplustert und seinen
Rivalen vor versammelter Damenwelt
im Turnier aus dem Sattel wirft, das ist
natürlich der Mann schlechthin, wie
man ihn ja kennt, nicht wahr; seine Rolle
ist hohl und leer geworden wie die Rolle
der Ritter zu Parzivals Zeiten. Die
waren ja auch schon fast alle dem Don
Quijote gleich. Die Zukunft gehört den
Frauen. Oder anders: Eine Spätzeit sei

es, die Wolfram in seinem Epos darstellt,



738 ZU ADOLF MUSCHG

mithin ein Spiegel unserer eigenen Zeit
des Identitätsverlustes, der Umbrüche
und Unsicherheiten, und daraus habe
Adolf Muschg grösstmöglichen Nutzen
für seine Geschichte vom roten Ritter
gezogen, die - mittelalterlich kostümiert
- die Zeitenwende anspreche, in der wir
stehen. Die Gralsburg Munsalvaesche,
auch das ist gesagt worden, trage Züge
der Stadt Zürich in der «neuen Eiszeit»
und sei also ein kalter, lebensfeindlicher
Ort ohne menschliche Kommunikation,
womit denn die Gesellschaftskritik in
der Verkleidung des höfischen Romans
gerettet wäre.

Gut, man kann die Geschichte so
lesen. Nur frage ich mich, ob nicht allein
die Lust am Spiel mit der Frühzeit, die
Lust an der Variation und Umdeutung
weltliterarischer Überlieferung und der
Plausch an sprachlichen Scharaden, an
törichten und weisen, brutalen und
edlen Taten, die den Weg Parzivals
säumen, weit stärker seien als jeder
aktualisierende Zeitbezug. Dem Leser
jedenfalls teilt sich vor allem die
unerschöpfliche Spielfreude des Erzählers
mit, er geniesst die prachtvollen Bilder

und Szenen aus der Ritterzeit, den
Abenteuer- und Bildungsroman, der in
einer märchenhaften und farbenprächtigen

Wunderwelt spielt. Er geniesst
ihn, muss ich aus eigener Erfahrung
einschränkend sagen, über ein paar
hundert Seiten hinweg, kaum über die

ganzen tausend. Denn auch das Spiel
ermüdet zuletzt; die Attitüde des
Erzählers oder also der drei Eier, die sein
Werk vorantreiben, ist nicht gegen
Abnützung gefeit. Die Freude des
Autors an Volten zwischen mittelhochdeutsch

verfremdeter Prosa und
aktualisierender Formulierungsgewandtheit
kann man verstehen, ohne sie so
berauschend zu finden wie vermutlich er
selbst.

«Eine Geschichte von Parzival» steht
auf dem Titelblatt. Adolf Muschg behält
sich vor, eine eigene Version des grossen
Epos von Wolfram von Eschenbach zu
erzählen. Dagegen ist nichts einzuwenden,

es versteht sich von selbst, und er
hat darin ja auch eine Reihe von
Vorgängern. In neuerer Zeit haben nach
Richard Wagner besonders Dramatiker
sich einzelner Episoden aus dem grossen

Zusammenhang angenommen,
Tankred Dorst zum Beispiel und - mit
seinem Stück von der «Tafelrunde» -
auch Christoph Hein. Bedenkt man
jedoch den Umfang des Romans vom
roten Ritter und die Gründlichkeit, mit
der darin sämtliche Motive und Schauplätze,

sämtliche das Rittertum
betreffenden Fakten und Fragen abgehandelt
sind, die schon in Wolframs Epos
vorkommen, drängt sich ein Vergleich mit
dem «Parzival» im Original auf2. In
Wolframs Artus-Roman sind nicht
allein der Mythos vom Gral und der
Lebensweg des Parzival durch Fährnisse
und Fehler, seine «Minneerziehung»,
zudem - unter dem dies alles überwölbenden

Geschehen um Gahmuret - die

Begegnung von Orient und Okzident ein-
verwoben, sondern offenbar auch die
distanzierte Haltung des Erzählers.
Wolfram ist einer, der seine vielleicht
autobiographisch begründeten Reserven

gegenüber seiner eigenen Epoche
nicht verbirgt. Er ist kein Apologet des

Rittertums, er ist sein kritischer Chronist.

Ist das auch Adolf Muschgs Haltung
als Erzähler? Ich denke nicht. Die Welt
des Rittertums bestimmt für ihn nicht
wie bei Wolfram den geistigen Gehalt
der eigenen Epoche. Für Adolf Muschg
ist das Rittertum eine Lebensform, die
einer längst vergangenen Zeit das

Gepräge gegeben hat, ein Modell also, mit



ZU ADOLF MUSCHG 7YY

dem er spielen kann. Wie er das tut, ist
einerseits im höchsten Grade
bewundernswert, anderseits aber auch
fragwürdig. Einerseits funkeln die Bilder
und fesseln die fachkundig und dennoch
nicht lehrhaft vorgetragenen Schilderungen

des Turnierwesens oder der
Falkenaufzucht und der Falkenjagd. Einerseits

bewegen sich in der ritterlichen
Umgebung Frauengestalten, von denen
jede auf ihre Art die Huldigung der
gepanzerten und federgeschmückten
Helden verdient. Die Faszination geht
vor allem auch von Schilderungen einer
noch nicht bedrängten, jungfräulichen
Natur aus, die Muschgs Ritter durchreiten,

von den prächtigen Zeltlagern
und natürlich auch von den Turnieren
im Vorgelände der Burgen. Anderseits
aber ist das mittelalterliche Tableau in
einer zierlich stilisierten Sprache,
sozusagen mit ironischem Pathos beschrieben,

und was die Beziehung der
Geschlechter zueinander betrifft, nutzt
Muschg die - zugegeben hiezu verlok-
kenden - Vorgaben Wolframs zu
Beispielszenen für Auseinandersetzungen,
deren Argumentationsmuster einer
Diskussion über Frauenemanzipation
bisweilen nicht ganz unähnlich ist. Der
unerfahrene Jüngling Parzival übrigens,
dem die Mutter gesagt hat, er müsse
Damen huldigen und von ihnen einen
Ring gewinnen, vergewaltigt die
erstbeste Frau, die er auf seinem Abenteuerritt

allein in einem kostbaren Zelt
schlafend vorfindet. Aber wenn er dann
am Hof von Pelrapeire die Königin
Condwiramurs freit, übt er im Bett
Enthaltsamkeit. Auch bei Wolfram kommt
das «trinoctium castitatis» vor: als
Ausdruck der Reverenz vor der Würde der
Gattin und als jenes Element der «kiu-
sche», das in der höfischen Kultur
unabdingbar zur Ehe gehört. Wenn Parzivals
Geschichte, wie sie Wolfram erzählt, in

den geschilderten Liebesbegegungen
zum Lebensbuch wird, zur Einweihung
in das weite Reich des Weiblichen, so ist
«eine Geschichte von Parzival», wie sie

Adolf Muschg erzählt, eine Adaption
jener Motive an den Diskurs unserer
Zeit, übersetzt in eine Kunstsprache. Ob
das mehr sei als eine effektvolle
Inszenierung eben dieses Diskurses, bleibt
die Frage. Und vom epischen Atem, den
Muschg vielleicht von Wolfram borgen
möchte, ist wenig zu erkennen. Das

grosse Ganze präsentiert sich in der
Form kurzatmiger Subtilitäten.

Im ersten Buch von Muschgs Roman
steht das Kapitel «Die 3 Eier», worin,
wie der Zusatz verspricht, «die Agenten
dieser Erzählung sich zeigen und erklären».

Warum es drei Eier sein sollen, die
Parzivals Leben erzählen, wird nicht
gesagt, es sei denn, sie seien es darum,
weil sie am Ende in die Pfanne gehauen
werden. Alle drei haben einen Namen,
sie heissen Pekadi, Kadipe und Dipeka.
Das eine ist ganz und gar Mund, das

zweite Ohr und das dritte Auge. Sie wissen

zusammen die Fabel im voraus, sie
wissen über die darin vorkommenden
Figuren mehr als diese über sich selbst.
In ihrer Zerbrechlichkeit entsprechen
sie dem allwissenden Erzähler des

Romans. Das Augen-Ei vermag in jene
Gegenden zu schauen, die wir, «stark
abgekürzt, Vergangenheit und Zukunft
nennen». Es sieht sie so gegenständlich
wie möglich, aber natürlich nicht objektiv,

denn dieser Anspruch gehört, wie
der Referent uns belehrt, «in die Welt der
geschliffenen Gläser, der zu durchsichtigem

Zweck aufdie Nase gesetzten
Vorsätze. Dafür haben die 3 Eier keine Nase,
und sie können auch - in Dipeka - über
die Nase, die die Tatsachen haben, spielend

hinaussehen. Ja, sie spielen, die drei;



740 ZU ADOLF MUSCHG

das ist ihre Antwort - man kann sie als
gerechte Verachtung lesen - auf jenen
lebensverkürzenden Anspruch, wonach
die Dinge so sein oder gar so bleiben
müssen, wie sie sind. Von diesem
Wirklichkeitsanspruch ist ja nur der Schein
abzustreifen, dann bleibt nichts Erhebliches

davon übrig, jedenfalls nichts
Staunens- und Liebenswertes. Er könnte
ein grosser Spieler sein, dieser Dipeka,
wenn er nur nicht verhindert wäre. Denn
Kadipe hört nur selten auf ihn, und
Pekadi spricht nicht davon.»

Zweimal in diesem kurzen Abschnitt
stossen wir auf den Begriff des Spiels.
Wenig später im Text wieder heisst es,

Kadipe, Dipeka und Pekadi seien ein
einziges System, «dessen Widersprüche
zum Spiel geraten, bevor sie zum Spott
werden oder gar sich zum Leid auswach-
sen können». Und an anderer Stellen
sagen die drei Eier im Terzett (obwohl
natürlich nur Pekadi des Wortes mächtig
ist): «Keine Sorge: erst werden Wir euch
zappeln lassen, und dann werden Wir
euch etwas weismachen. Eins jedenfalls
müsst Ihr von Uns erfahren: dass auch
Wir rechtmässige Kinder der Fabel sind.
Ihr wollt Tatsachen? Dann werdet ihr mit
uns spielen lernen müssen. Wirsind keine
Büsser eurer Lücken. Unser Alleswissen
steht euch zur Verfügung. Aber Wir
erzählen euch - durch Pekadis Mund -
nicht alles, nur das Mögliche. Das ist
mehr.»

Dass in diesem Kapitel auch der
Autor selbst mit der Sprache spielt, mit
Redensarten, mit bildlicher Rede, die
ernst genommen wird, ist offensichtlich.
Er spricht die drei Eier persönlich an,
indem er sich auf ihrem letzten Versprechen

behaftet. Wenn alles möglich sein
soll, müssen sie auch damit rechnen,
dass die Fabel sie schliesslich selbst in
die Pfanne haut. «Die Fabel» ist eine
andere Bezeichnung für den «spirüus

rector» der Erzählung, und insgesamt
stellen diese mit Bedacht und
Kunstverstand eingerückten Erklärungen
über die Entstehung der Fiktion und
über den Möglichkeitscharakter dessen,
was über den roten Ritter berichtet wird,
den Roman in die gebotene Distanz zur
gewöhnlichen Realität. Im 11. Kapitel
des ersten und ganz am Schluss des vierten

Buches spricht also ein anderer, ein
Erzähler, der in den drei Eiern seine

Agenten hat, bis sie in Montsalvesche
auf den Tisch kommen. Wenn sie vorgestellt

werden, zu Beginn der Geschichte,
ist der Wechsel der Tonart und des Stils
offenkundig. Aber am Schluss, wenn die
drei Eier ihrer Bestimmung als

Nahrungsmittel zugeführt sind, weiss man
nicht so recht, ob er jetzt den Ton und
den Stil Pekadis nicht am Ende
verinnerhcht habe und also schreibt wie dieses

literarische Ei. Das «Wir», mit dem
sich das Erzähler-Ich jetzt bezeichnet, ist
die erste Person plural der drei Eier. Das
kleine Kapitel, das von ihnen handelt, ist
brillant und witzig vorgetragene
Erzähltheorie, ein Juwel sowohl inhaltlich wie
stilistisch.

Es sind vielfach Dialoge, in denen sich
die Geschichte von Parzival entfaltet.
Was Gahmuret und Herzeloyde, was
Sigune und der Jüngling Schionatulan-
der miteinander reden und vor allem,
wie sie es tun, wie sie ihre Worte und
Sätzlein wählen, ist preziös und von
einer ironischen Künstlichkeit. Auch
diese Eigenart schafft Distanz zu dem,
was da verhandelt wird; denn offensichtlich

geht es nicht nur darum, die fremde
Welt des Rittertums durch ihre
Umgangsformen, durch ihre auf Tjostieren
und Minnedienst abgestützten
Verhaltensweisen und eben auch ihre Art zu
parlieren dem Leser vor Augen zu füh-



ZU ADOLF MUSCHG 741

ren, sondern wohl auch darum,
distanzierende Toleranz dieser uns fremd
gewordenen Kultur gegenüber spürbar zu
machen. Der Eindruck, der sich nach
den ersten Seiten einstellt, am Ende
handle es sich da um eine Parodie, ist
sicher falsch. Der Leser hat reichlich
Zeit, sich auf den Ton einzustellen, auf
die Art eben, wie das sprachmächtige Ei
Pekadi zu erzählen beliebt. Aber er wird
sich auch nach mehreren hundert Seiten
nicht identifizieren können, weder mit
den Figuren noch mit den Freuden und
Leiden, denen sie unterworfen sind. Da
heisst es von Schionatulander: «Sein
Haar roch nach Jasmin.» Und das
Burgfräulein Sigune fragt: «Was ist Euer
Begehr?» In so beschaffener Tonlage
werden dann auch Themen diskutiert,
die weder mittelalterlich noch höfisch
sein können. Kann sein, dass gerade darin

ein Reiz des Buches liegt, dass es die
zeremoniöse Welt der mittelalterlichen
Ritter und ihrer Damen im aktuellen
Bewusstsein reflektiert. Da sagt denn
etwa Parzival als Gast bei Gurnemanz
zu dessen lieblicher Tochter (man
spricht von Gott): «Wir sagen immer: Er,
liebe Liaze, aber wie kann es sein, dass

Gott ein Mann ist, und nur ein Mann?
Wenn er selbst ein Ganzes ist, so muss er
doch ebensowohl Frau wie Mann sein!
Wie wäre er sonst auf den Gedanken
gekommen, eins und das andere zu schaffen,

damit sie sich zusammenfügten und
würden wie Gott? Gott selbst muss Mann
und Frau sein in Einem. Und wenn er den
Menschen doch in Mann und Frau
getrennt geschaffen hat... warum tut er so?

Hat er nicht gewollt, dass wir an unserer
Teilung leiden und sie zusammenfügen
wollen aus Sehnsucht, aber uns dann
auch wieder trennen müssen, damit Gott
in uns nicht bloss Liebe sei, sondern auch
Liebe erfahren könne, im Leiden an
ihr?» Darauf kann die liebe Liaze den

Gast nur anstarren und ihm dann das
allzu viele Denken verweisen. Denn das
sind ja wohl theologische Gedanken, die
nicht ins Mittelalter und erst noch an den
Hof des berühmten Lehrers wahrer
Ritterschaft passen. Ich will nicht geradezu

von Anbiederung an feministische
Tendenzen sprechen; aber nicht zu
verkennen ist, dass sich Adolf Muschg der
Frauenbewegung empfiehlt, ihrer
theologischen Fraktion gar mit einer schönen

Variation des Vaterunsers, die mit
den Worten beginnt: «Vater und Mutter,
die ihr in uns fortlebt nach unsern Kräften,

seid bedankt für Eure Sorge.»
Vollends auf Schastelmarveile erfindet er
Dialoge, die in den Ohren emanzipierter
Frauen wie Musik klingen mögen. Aber
es darf angenommen werden, dass die
männlichen Leser dabei auch ihren
Spass haben werden, weil das Spiel
zumeist mit Witz und Raffinement geführt
wird. Wenn die bedenkenswerte
Anmerkung fällt, Klinschor meine, es gebe
zwei Völker auf Erden, das Romanvolk
und das Dramenvolk, von denen das

erste ein gutes, das zweite aber ein starkes

Ende wolle, wird immerhin
zugegeben, dass die beiden Völker keineswegs

nach Geschlechtern getrennt
seien. Auch wenn die Mehrzahl der
Frauen eher dem Romanvolk angehörten,

so gebe es doch nicht wenige, die
dem Drama zuneigten.

Die Kunstsprache, in der die lange
Geschichte von Parzival erzählt wird,
überspielt ab und zu die gespielte Naivität,

etwa wenn da - nach der Hochzeit
von Condwiramours und Parzival - in
feierlichstem Höfisch konstatiert wird:
«Er war in ihr, das Mannsglied in ihrem
Schoss gedieh ihm zu voller Stärke.»
Wenn Anfortas den Wahn der Mutter
anklagt, der den Sohn zum Höchsten
bestimmt glaubte, erinnert er sich daran,
wie er im Liebesdrang ein Weib begehr-



742 ZU ADOLF MUSCHG

te und ihr bis ans Ende der Welt und
einen Schritt darüber hinaus folgte. Da
sei ihm ein Speer in den Leib gefallen,
«wo er männlich war, » und der habe sein
Fleisch ohne Rettung vergiftet. Ihm
scheint es aber offenbar im höheren
Sinne eine gerechte Strafe. «Denn der
Mann ist ein Tier, die Frau aber nicht.»
Von dieser Art sind die Signale, die auf
Parzivals «Minneerziehung» verweisen.
Wenn der Held im tiefen Wald der
verführerischen und unglücklichen Orgeluse

begegnet, die sich ihm auf schamlose

Weise anbietet, bedeckt er ihren
nackten Leib sofort wieder mit dem
Löwenfell. Sie fragt, ob er denn keine
Lust habe. Ein Mann, erwidert er darauf,

könne grosse Lust auf das Dümmste
haben, wenn ihm das Liebste fehle. Und
da sie sich über die Bezeichnung «das
Dümmste» wundert, sagt er: «Ja, wenn
es nicht das Liebste ist, ist es das Dümmste.»

Man sieht, er hat viel gelernt,
gemessen am Potenzgehabe seiner
Jugendzeit.

wie mit Blick auf Adolf Muschgs Parzival

gesagt wurde, trifft auf den äusseren
Gang der Handlung zu, die - im Unterschied

zu Wolfram - damit endet, dass
der neue Gralskönig Munsalvaesche
liquidiert, die Gralsjungfrauen aus ihrer
klösterlichen Gefangenschaft befreit
und ihnen sinnliche Lebensfreude
verordnet. Er selbst aber praktiziert so
etwas wie ein aufgeklärtes, ja
demokratisches Königtum. Er will kein Herrscher

sein, sondern wenn möglich ein
Vorbild, ein Mann auch, der - von Zweifeln

bedrängt - niemals versäumt, den
Rat seiner klugen, emanzipierten Gattin
einzuholen. Er ist der erste, «dem die
Lust nicht wachsen will an der Macht».
Man kann wahrhaftig nichts dagegen
einwenden, höchstens, dass dieses fromme

Happy-End gegenüber dem grossen
Opernspektakel aus der Spieltruhe, das
ihm vorausgeht und dessen ironischen
Brechungen man einiges Lesevergnügen

verdankt, etwas zu salbungsvoll
geraten ist.

Anton Krättli

Die imposante Textmasse des Wälzers

gibt sich leicht, immer auch ein
wenig maniriert, fast immer zierlich und
elegant. Dem Autor, vielmehr den
Agenten seiner Erzählung ist ein
Romanspielwerk gelungen, das zugleich
einfach und kompliziert ist. Es hat eine
innere Energiequelle, es rattert und
schnurrt und klingelt, es ist Spieldose
und grosse Drehorgel mit vielen Figürchen

und Figuren dran, die sich alle aufs
Manierlichste bewegen, sei es im
ritterlichen Kampfspiel, sei es im höfischen
Tanz. Dass da die Geschichte eines
«Helden des Übergangs» erzählt werde,

1 Adolf Muschg, Der rote Ritter. Eine
Geschichte von Parzival. Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main 1993. -2 Dazu bietet sich
seit kurzem die Prosaübersetzung aus dem
Mittelhochdeutschen von Peter Knecht an,
die - als «einhundertster Band» der von Hans
Magnus Enzensberger herausgegebenen
«Anderen Bibliothek» im Eichborn Verlag,
Frankfurt am Main, erschienen ist. Peter
Knecht hat das Original so treu wie möglich
nach dem Prinzip in Prosa übertragen, dass

«Wolfram nun einmal nicht Neuschwanstein»

ist. Hier wurde nicht «geglättet» oder
«geschönt», und eben darum vermittelt die
Übersetzung auch die Kühnheit und die
Knorrigkeit von Wolframs Stil.



ZU JEAN-LUC BENOZIGLIO 743

Ein Sprachartist aus dem Wallis

Über Jean-Luc Benoziglio

Lange hat es gedauert, bis Jean-Luc
Benoziglio im deutschen Sprachraum
wahrgenommen wurde - was wohl vorab

damit zusammenhängt, dass dieser
vertrackte Sprachartist ungewöhnlich
schwer zu übersetzen ist. Einzig in der
CH-Reihe kam vor ein paar Jahren sein
sechster Roman heraus. Denn der in
Monthey (Wallis) geborene Benoziglio
ist ein Schweizer, der nach Abschluss
eines Rechtsstudiums nach Paris
emigrierte, der aus der Türkei stammt, wohin

seine Vor-Vorfahren aus Spanien
auswanderten, und der sich erst noch
einen italienischen Namen leistet.
Hängt es mit diesem Gemisch zusammen?

Jedenfalls zeichnet sich sein Werk
durch seine vielen wechselnden Gesichter

aus. Da findet sich kein durchgehendes

Strukturprinzip, keine grundlegende
Sprachgebärde, und niemandem

wird es leicht fallen, einen Autor zu
nennen, der so sehr mit jedem Buch ein
anderes Thema anschlägt.

Auch in Frankreich musste er lange
warten, bis ihm der Durchbruch gelang,
und auch dies hatte mit einer Schwierigkeit

zu tun. Überbordend von Einfällen,
von einem zum anderen springend.
Sprache zu riesigen Satzgebilden
türmend, bewirkte er, dass die Bücher
beinahe unleserlich wurden. Eines Tages
kam denn auch die Quittung für dieses
Patchwork. Sie kam als vernichtende
Kritikerverschwörung gegen das hermetische

und, wie es hiess, nur noch für das
6. Arrondissement lesbare Vorgehen.

Und Benoziglio ging in sich. Schrieb
den Roman «Cabinet Portrait» und
verfasste gleich selber den Klappentext.
«Opfer des heimtückischen Druckes, der

auf ihn ausgeübt wurde, liefert uns der
Autor endlich seinen sechsten Roman,
wo die Sätze kurz sind, die Klammern
selten, die Abschnitte zahlreich und die
Satzzeichen ungefähr an ihrem Ort... in
einer Geschichte von biblischer, romanhafter

Einfachheit.» Diese ironische,
elegante Antwort auf die Angriffe mag uns
nochmals eine Vorstellung davon geben,
wie die früheren Bücher aussahen.

Der Roman ist ein kleines Meisterwerk

des Humors; eines ziemlich dunklen,

wehmütigen Humors, der sich im
Zusammenhang mit einem immer weiter

scheiternden Mann ergibt. Das Buch
erhielt den renommierten Prix Médias
und machte Benoziglio zu einem ziemlich

bekannten Autor. Und heute gilt ein
Werk mit seinem Namen schon fast als

Markenartikel, als Garantie, dass der
Leser einen ganz eigenen skurrilen
Stil, viele Anlässe zum Lachen und
eine köstliche Sprachphantasie finden
wird.

Jetzt legt der Rowohlt-Verlag zwei
spätere Romane vor, die wiederum sehr
verschieden voneinander sind. In «Bilder

einer Ex» mag zum Teil ein
autobiographisches Thema zugrunde liegen,
auch wenn gewiss niemand den armen
Helden mit Monsieur Benoziglio,
literarischer Berater bei den Editions du
Seuil, wird identifizieren wollenU Eine
junge Frau, ein nicht mehr junger Mann
und die grosse Liebe; für immer. Er
verlässt seine Stadt, zieht in ihr Haus; bald
bricht man auf für einen Ferienaufenthalt

am Meer, findet unter einem miesen
Dach eine miese Wohnung auf einem
miesen Inselchen Griechenlands, wo
bald alles schief läuft, obwohl er ständig



744 ZU JEAN-LUC BENOZIGLIO

mit Humor die Situationen zu retten
versucht.

Er: ein Intellektueller, gutmütig, aber
von einer chaplinesken Ungeschicklichkeit

vor der Tücke eines jeden Objekts.
Sie: bildschön, geistreich und mit
mörderischen Jähzornausbrüchen für
nichts und wieder nichts, die sich an dem

armen Partner abreagieren, und dies so

böse, dass man denkt, das Beste wäre,
sie gäbe ihm gleich den Laufpass. Das
tut sie denn auch bald, und er kehrt in
seine Stadt zurück ins schwarze Exil.

Ein Allerweltsthema demnach, das

Scheitern einer Liebe. Der Autor
versucht denn auch nie, dies als Besonderheit

auszugeben; und wenn der geläufige
Roman seinen Stoff immer im Sternzeichen

des Speziellen und Bedeutenden
vorzutragen versucht, bleibt Benoziglio
streng im Horizont der Belanglosigkeiten

- an denen ja auch im Lebensalltag
die Beziehungen meist zugrundegehen.
Freilich, zwischen dieser Irrelevanz und
dem verzweifelten Gefühlszustand des

Erzählers klafft ein tragikomischer
Gegensatz, den der Autor mit der
gebührenden Ironie zu nutzen versteht.

Trotzdem bliebe dies, auf 300 dichte
Seiten angewachsen, eine eher langweilige

Sache, wäre da nicht seine skurrile
Phantasie, welche die Dinge durch
abseitige Assoziationen zu verwandeln
und zu verhexen versteht; wäre da nicht
sein Talent, aus Nichtigkeiten ganze
Wundergebilde zu machen. Da kann
zum Beispiel eine gewöhnliche Bockleiter

zum Anlass für eine regelrechte
Odyssee werden...

Was man vielleicht an diesem Romanspiel

bemängeln mag: Es ist so gar nicht
aus einem Guss, indem der Autor sich
mit seiner Fabulierlust zuweilen in langen

Digressionen ergeht, die wenig mit
seinem Thema zu tun haben, so etwa die
Schilderung eines studio meublé, das mit

wachsender Lust am Makabren sich
einer geradezu surrealen Verschlissenheit,

Verdrecktheit und Verlaustheit
erfreut - wobei allerdings des Guten etwas
zuviel geschieht.

Oder, noch weniger motiviert: Eine
Zukunftsvision, in welcher das Ich sich
als steinalten Mann vorstellt; das ergibt
einen sehr barocken Text, auch wenn
keine pathetische Rhetorik vorliegt und
das Pathos nur aus dem Stoff selber
kommt, aus der Thematik einer Hinfälligkeit,

wie man sie sich grausamer und
kruder kaum vorstellen kann. Hier
schreibt ein gar nicht mehr lustiger, ein
anderer Benoziglio; schreibt ein
grossartiges Stück Prosa, für das allein schon
die Lektüre des Buches sich lohnt - auch

wenn dieses mit seinen allzu wortfreudigen

Längen zuweilen leicht mühsam
wird. Und eigentlich steht auch dieses
Greisenbild gar nicht so unmotiviert da;
besteht doch das ganze, zwischen Weinen

und Lachen geschriebene Buch aus
Variationen zu dem einen Thema der
Degradierung und des Zerfalls, wie er
im Lauf der Zeit alle menschlichen
Verhältnisse erfasst.

Mag sein, dass dies überhaupt ein
durchgehendes inneres Thema des

Autors ist. Und so hat denn dieser
Humorist vom Dienst eines der todtraurigsten

Bücher unserer Zeit geschrieben,

auch wenn dieses ebenfalls sprühend

von originellen und witzigen
Einfällen daherkommt: «Der Tag, an dem

Kary Karinaky auf die Welt kam.» Der
Tag ist ein historischer; einer im ersten
israelisch-arabischen Krieg, als Bomben
auf die Stadt fallen und auf das
Krankenhaus, in dem Kary geboren wurde
und wie durch ein Wunder überlebte,
während die Mutter umkommt.

Auf vielen, herzzerreissenden Seiten
schildert Benoziglio das Bild der Stadt,
meist aus der Perspektive eines Mannes,



ZU JEAN-LUC BENOZIGLIO 745

der an einer Krücke geht und ein
Gewehr trägt, während er zwischen
Trümmern und einer verzweifelten
Menschenmenge nach den Resten seines

neugeborenen Mädchens sucht. Das
und alles andere ist mit einer Sprachgewalt

gesehen, dass es einem kalt den
Rücken hinunterläuft.

Nicht nur dieser Anfang hat mit der
Weltgeschichte zu tun. «Der Tag...» ist
eine Art historisches Buch, auch wenn,
was so gemeinhin als historischer
Roman gilt, total ins Leere fällt oder
geradezu verhöhnt wird. Hier wird nicht
das Leben einer oder mehrerer Gestalten

ins Gewebe fortlaufender
Zeitgeschichte getaucht und in Beziehung dazu
gebracht, obwohl viele Ereignisse, die
sich während Karys Leben (1948-1975)
zutrugen, zur Sprache kommen. Unter
anderem der Tod Stalins, der Algerienkrieg,

Rassenunruhen in Little Rock,
Aufstand in Budapest, der erste Kosmonaut,

Raketen in Kuba und so fort bis

zur langen Agonie Francos.
Dies wird in einem Satz - «Pompidou

kam, wurde dick und starb» - oder in
ausführlichen Bildern memoriert, ohne
Hintergründe aufzuspüren oder
Verbindungen herzustellen: Es bleiben Einzelheiten,

die der Erzähler mit Leben füllt,
mit seinem Humor, seiner Empörung,
seinem genauen Blick fürs reale Detail,
das er oft ins Skurrile verfremdet. Ein
typisches Beispiel ist etwa die Entstehung

der Berliner Mauer, natürlich auf
Geheiss der UdSSR, wozu der entsprechende

Dialog im Kreml imaginiert
wird.

«Wenn ihr schon nicht hinkriegt, dass
sie gern dableiben, dann seht wenigstens
zu, dass ihr sie am Fortgehen hindert.
Klar, nichts lieber als das, sagten sie.

Nur Guckt euch die Russen an!,
knurrte Nikita S. Gehen die vielleicht
fort? Sie wagten nicht, ihn daran zu er¬

innern, dass es zwischen Moskau und
Washington keine direkte S-Bahn-Verbindung

gebe. Stammelten, ihre Grenzen
seien zu durchlässig. Dann macht sie

dicht», sagte Chruschtschow. Oder spreche

ich chinesisch, Teufel noch mal?
Na, Walti?, fragte Nikita S. Keine Idee?»

Das Vorgehen ist nicht nur lustig; in
der so dargestellten Leichtfertigkeit
wird auch ein böses Urteil über die Art,
wie die Grossen Geschichte machen,
mitgeschrieben. Oft werden allerdings
keine Namen genannt, einer Scharade
ähnlich, die den Leser gleichsam examiniert.

Wer stand damals an der Spitze
des Quai d'Orsay? Wie hiess doch der
israelische Staatsmann mit der Binde
über dem Auge, den Benoziglio so ins

Spiel bringt: «Israel sah mit einem
weinenden Auge (das andere steckte hinter
einer schwarzen Binde) die antiwestliche
Stimmung, die sich in der Region
breitmachte.»?

In ähnlicher Weise wird auch von
Kary berichtet, was wiederum wacker
gegen das Übliche verstösst. Nicht eine
Biographie, nichts Fortlaufendes, welches

das eine aus dem anderen organisch

sich entwickeln lässt. Nur einzelne
Begebenheiten, Momentaufnahmen, in
denen sich ihr Wesen mitteilt. Trotzdem
entsteht zunächst ein zauberhaftes Kin-
derportrait: ein eigensinniges selbstbe-
wusstes kleines Mädchen, das nicht selten

an Queneaus berühmte Zazie erinnert.

Und das glücklicherweise eine
wunderbare Grossmutter hat, bei der es
aufwächst und die mit Klugheit und
Liebe eine gewisse Ordnung ins Leben
dieses anarchischen Wesens zu bringen
vermag.

Auch einen Vater gibt es da, einen
Waschlappen, den Benoziglio zum Anlass

nimmt, seine Begabung für die
blutigen Humoresken auf allen Registern
spielen zu lassen. Kary aber leidet nach



746 ZU JEAN-LUC BENOZIGLIO

dem Tod der Grossmutter immer mehr
an furchtbaren Wutanfällen. So als lebte
der Tag ihrer Geburt in ihr weiter; als
hätte sich in ihr die ganze Auflehnung
gegen den Skandal eines Bombenangriffs

auf eine Stadt zusammengeballt,
rebelliert sie gegen alles, was ihr in die
Quere kommt. Läuft aus der Schule fort,
haut ab aus dem Institut, wo sie später
lebt, bis sie ausgewiesen wird.

Hernach werden die Meldungen
spärlich. Kary jobbt hier und dort, malt
schöne, traurige Bilder, hat Liebesbeziehungen,

die an ihrer Unabhängigkeitsgier
scheitern; und bringt sich um. Der

Selbstmord wird kurz und trocken
gemeldet, eine halbe Seite nach der 25sei-
tigen Suada über den Tod Francos; ohne
Kommentar oder Erwähnung eines
auslösenden Motivs. Und es gibt auch keine
einzelnen Motive. Gezeichnet von
jenem ersten Tag, da die Welt ihr schon ihr
unakzeptables Gesicht offenbarte; vom
ersten Tag zur totalen Auflehnung
verurteilt, musste diese Auflehnung sich
einmal auch gegen sie selber wenden.

Man könnte das Werk einen Collageroman

nennen, in dem die historischen
Episoden laufend mit den gleichzeitigen
in Karys Leben alternieren. Wenn aber
der deutsche Klappentext behauptet, es
verliefen unterirdische Verbindungen

zwischen der Biographie und der Historie,

ist das eine Verfälschung. Zwar hat
der Autor versucht, Parallelen
herzustellen. Da singt ein Kinderchor am
Krankenbett Stalins, und dort übt die
Klasse der kleinen Kary ein Lied über
den Krieg. Da berät man über den Bau
der Mauer, und dort tagt die Lehrerkonferenz

über den Ausschluss der rebellischen

Schülerin. Das aber sind
strukturierende Koinzidenzen, mit denen weiss
Gott kein Zusammenhang gemeldet
werden will. Im Gegenteil; gerade in
diesem engen Nebeneinander der beiden
Welten wird die groteske Disproportion
und Beziehungslosigkeit zwischen der
Geschichte und dem einzelnen
Menschen in unserer Zeit um so schärfer
beleuchtet. Und die absurde und
skandalöse Unvereinbarkeit in allen Dingen
unseres Lebens, das ist vor allem seit
dem frühen am Zypernkonflikt
inspirierten Roman «Béno s'en va-t-en guerre»

ein zentrales Thema Benoziglios. Ob
er es nun mit seinem Humor oder seiner
pechschwarzen Palette darstellen mag.

Gerda Zeitner
1 Jean-Luc Benoziglio. Bilder einer Ex.

Deutsch von Claus Sprick. und Der Tag. an
dem Kary Karinaky auf die Welt kam.
Deutsch von Michael Mosblech. beide
Rowohlt-Verlag. Reinbek 1993.

«Du so keine Zukunft nicht haben»

«Die verlorene Geschichte». Ein Erzählung von Otto F. Walter

1

Der Roman «Zeit des Fasans» (1988)
war das Ende einer langen schriftstellerischen

Entwicklung, eine imposante
Coda; er hat nicht zufällig auch jene

Leser begeistert, die mit der politischen
Tendenz und den experimentellen
Ansätzen im Werk Walters wenig anfangen
konnten. «Die verlorene Geschichte»
(1993) dagegen, die überraschende



ZU OTTO F. WALTER 747

Neuerscheinung dieses Sommers, ist ein
Schritt in sprachliches Neuland, ein
Anfang weit mehr als ein Ende: ein im
besten Sinn irritierende Buchi. Dass aucn
diese «Verlorene Geschichte» zu einem
runden Geburtstag Walters erscheint
(zum fünfundsechzigsten wie seinerzeit
«Zeit des Fasans» zum sechzigsten), hat
unzweifelhaft Vorteile für die Lancierung

des Buches; für die Rezeption
könnte es auch ein Nachteil sein. Ein
Buch wie dieses verlangt einen unbefangenen

Blick und nicht den
respektvolldistanzierten, mit dem man das Werk
eines gestandenen und verdienten
Autors würdigt. Aber auch innovative
Werke entstehen nicht auf einer Tabula
rasa, auch Anfänge haben ihre Wurzeln;
das gilt für dies jüngste Werk Walters,
das sprachlich kühnste seit dem «Herrn
Tourel», in besonders hohem Grad.
Diese Wurzeln zu erkennen, fördert das
Verständnis des neuen Werkes; der
Rückblick, den der Geburtstag nahelegt,

kann also auch sinnvoll sein.

Aber vor diesem Rückblick verlangt
das neue Buch sein Recht. Dessen erste
Sätze springen einem geradezu ins
Gesicht. Die Sensation des schmalen Bandes

ist die Sprache, sie fällt einen an,
immer wieder, zieht einen hinein und
weiter, fast betörend. Dass Walter in der
«Verlorenen Geschichte» für seinen zur
Sprachlosigkeit verdammten Protagonisten

eine Sprache geschaffen oder
erfunden habe, und zwar, der Figur
entsprechend, eine in Stücke gerissene oder
zerhauene, das konnte man in ersten,
wie immer vor dem Buch erschienenen
Besprechungen lesen. Das geht tatsächlich

bis zum Stakkato von abgerissenen
Wörtern, in übrigens sehr eindrücklichen

Passagen. Und andrerseits wagt
es Walter, über Seiten hinweg mit gleich¬

gebauten Nebensätzen anzufangen, den
stützenden Hauptsatz wegzulassen: weil
da einer - und einer, das ist der Eisenleger

Polo Ferro, 28, aufgewachsen in
Welschenrohr - weil da einer das Innere,
das ihn bedrängt, nicht in eine klare
Ordnung bringen kann. Das Erstaunliche,

Mitreissende der Sprache aber ist
ihr Rhythmus, der sich oft aus Satzfetzen
ergibt, der Sound, der das Sperrige
umfasst und verbindet:

«Aber das zieht dahin. Kein Glitzern
mehr auf den Wellen aber vorbei dahin
noch immer von fern her. Von fern aus
dem Winter heran und dahin. Dahin und
hinab. Aber dazu jetzt so Nebelschleier.
Nebelfetzen das dreht sich in der Nebelsonne

über die Aare und kaum noch das

Ufer von drüben. Aber bläulich so kühl. »

Das mag eine besonders poetische
Stelle sein, da sie Landschaft evoziert,
ziehendes Wasser; auch das Ende, auf
das alles hindrängt, ist hier bereits zu
ahnen. Und auch das ist wesentlich: dass

der Protagonist des Buches, der Eisenleger

Polo, Sinn hat für die Natur.
Vielleicht ist er überhaupt ein Naturkind,
das sich in der Stadt noch mehr von sich
selber entfremdet fühlt als sonst. Und
dass der Autor diesen grobschlächtigen
Menschen mit zu viel Kraft und ohne
rechtes Ziel, so viel wahrnehmen und
erinnern, so Gegensätzliches fühlen
lässt, auch das gehört zu diesem Buch,
zu dessen ungewöhnlicher Qualität. Wie
ein summendes Bienenhaus will dieser
Polo einem gelegentlich vorkommen -
aber eines, dem die Königin oder der
Imker fehlt. Nicht weil er ein armseliger
Mensch wäre, kommt Polo mit dem
Leben nicht zurecht, sondern weil er
dem Vielfältigen, das in ihm wäre, weder
Richtung noch Ordnung noch Grenze
setzen kann. Mit den terrible simplificateurs,

welche den Menschen, insbesondere

den sogenannt einfachen Men-



7+8 ZU OTTO F. WALTER

sehen, auf zwei oder drei Eigenschaften
und Wahrnehmungen reduzieren, hat
dieses Buch nichts zu schaffen.

Aber wovon rede ich? Von der Sprache

- oder von der Figur? Von beidem;
denn Sprache und Figur gehören
untrennbar zusammen, und mit ihnen wäre
noch der Autor zu nennen, der gelegentlich

ganz unauffällig, mit Fragen, nicht
mit Behauptungen, seine Präsenz
andeutet und so verhindert, dass man das
Buch als Rollenprosa oder als den Klartext

eines inneren Monologs liest.
Walter hat für seine Figur eine besondere

Sprache aus der bestehenden, vor
allem auch aus der Mundart heraus
entwickelt; nicht ein Sprachmuster, das für
andere Werke und Figuren leicht
anwendbar und variierbar wäre, sondern
eben jenen «Sound», der nur für dieses
eine Buch, für diese eine Figur, für «so
einen wie Polo» gilt. Vermutlich hat er
die Sprache und die Figur zusammen
erfunden. Es ist eine Sprache mit vielen
Wort-Variationen und Worterfindungen,

die wohl Leserinnen und Leser aus
der Bundesrepublik etwas mehr
Schwierigkeiten machen als schweizerischen:
aber nur solange sie dem Sprachklang
nicht trauen, der hier kein bloss artistisches

Element ist, sondern Inhalte
vermittelt, vor allem jene Stimmungen und
Gefühlsregungen, die so leicht nicht in
bereits bestehende Begriffe zu fassen
sind, «schlapprig, wärmiglich, hickhack-
rig, schlikkrig, nipprig und flossenhaft»
ist es Polo zuweilen zumute, oder auch
«klickrig, schlaffrig aber zipprig». Von
«Sehnsüchtigkeit» ist die Rede (ein
Leitmotiv), oder von «Zärtlichzartigkeit».
Man kann diese Worterfindung natürlich

als defizitären Ausdruck eines Tum-
ben interpretieren, geht dann aber an
etwas Wesentlichem vorbei. Der Polo,
den Walter zeigt, ist nicht einfach zu
«dumm» für die berühmten «ganzen

Sätze», die in der Schule verlangt werden,

und nicht einfach zu ungebildet, um
seine Befindlichkeit korrekt beschreiben

zu können, sondern, so will es der
Autor, er lebt in Schichten des Bewusstseins

oder wird aus ihnen heimgesucht,
die sich der üblichen Sprache entziehen
(um das zu begreifen, muss man nur sich
selber beobachten). Das heisst: Walter
wagt sich in diesem Buch - wie seit dem
«Herrn Tourel» nie mehr - an jene
durchlässige, verschlungene Grenze, die
das Bewusstsein vom Unbewusstsein
trennt; er wagt sich an sie ohne jeden
Schutz durch reflektierende Erklärungen.

So wäre es falsch oder einseitig,
Polo einfach als einen Sprachlosen zu
verstehen. Nicht weniger wichtig ist,
dass er sich nichts dringlicher wünscht
als dies: reden zu können, vor allem von
«frücher», von seiner Kindheit hinten in
Welschenrohr, und dazu fehlen ihm
nicht einfach die Wörter, sondern vor
allem Menschen, die zuhören. Die
Kameraden aus der rechtsextremen
Szene, an deren «Warnaktionen» er
nicht ohne Zweifel teilnimmt, lachen ihn
nur aus, die Frauen die er «schätzelig»
findet, die wollen ihm schon zuhören,
aber es ist sein Verhängnis, dass er offenbar

unweigerlich Zuneigung zu jenen
fasst, die ihrerseits schwer beschädigt
sind wie seine Freundin Billie, oder die
eine fremde Sprache sprechen, wie das

Thai-Mädchen, dem er zum Verhängnis
wird.

Aber wie? Rede ich wirklich von
Polo, dem Protagonisten der «Verlorenen

Geschichte»! Hat Walter in ihm
nicht einen ihm und uns Wesensfremden
dargestellt, einen, den wir sogar zum
Abschaum zählen, gegen den man mit
Lichterketten protestieren muss? Einen,
der schliesslich zum Mörder wird? An-



ZU OTTO F. WALTER 749

ders gefragt: War es nicht die Absicht
des Autors - der Klappentext suggeriert
es, und in ersten Kritiken schimmert diese

Interpretation durch - zu zeigen, wie
einer zum Fremdenhasser und Mörder
werden kann? Falls Walter dies wollte:
der Stoff und vor allem die Figur wären
ihm dann über den Kopf und aus der
Absicht hinaus gewachsen (was
meistens für ein Werk spricht). Das Buch,
wie es nun vorliegt, nimmt zwar auf
Zeitereignisse Bezug (das gehört unabdingbar

zu Walter), aber die Figur reicht
über die Ereignisse hinaus. Wäre dem
nicht so, die literarischen Anspielungen,
auf die Bibel, auf Woyzeck, die sich

gegen Schluss verdichten, sie wären fehl
am Platz. Aber Polo wird tatsächlich als

eine Art «Woyzeck unserer Zeit»
dargestellt, freilich weniger leicht zu
entschuldigen als der klassische. Er wird ja
auch nicht einfach als Opfer der Gesellschaft

oder widriger Umstände interpretiert;

diese immer noch beliebten
Erklärungsklischees, die ein billiges Mitleid
ermöglichen, finden hier keine Anwendung.

Der Protagonist des Buches gehört zu
denen, die alle Gutmeinenden zur
Verzweiflung bringen, weil sie sich selber
jede Chance verderben. Was ihn, Polo,
zu dieser Selbstzerstörung treibt, das

bleibt für ihn im Dunkeln, auch wenn
ihn fast unablässig Fetzen von unheimlichen

und unbegriffenen
Kindheitserinnerungen bedrängen, und auch der
Autor bietet - zum Vorteil des Buches -
kein kausal schlüssiges Erklärungsmuster

an, nur Hinweise. «Du so keine
Zukunft nicht haben», sagt, wohlmeinend,

der Italiener Conti zu Polo - und
ahnt nicht, bis zu welchem Ausmass er
recht hat. Es liegt wie ein Fluch über
Polos Leben, dass er anderen Böses
zufügt und dabei zugleich sich selber trifft.
Das kann vergleichsweise harmlos sein

(seine Laufbahn als Boxer macht er
kaputt, indem er einen Einbruch begeht),
und es kann bis zur Zerstörung und
Selbstzerstörung gehen; er muss beschädigen

und töten, was er eigentlich liebt:
so in der Kindheit das weisse Kälbchen
und das Kaninchen, die ihm doch «etwas
vom Liebsten» sind, und zuletzt das

Thai-Mädchen, das ihm auf der Flucht
vor einem Zuhälter quasi zugelaufen ist
und zu dem er Zuneigung fasst. Dabei
weiss er, was Sünde ist - und provozierte
sie schon als Kind, indem er den Messkelch

stahl und vergrub und dann seinen
Vater der Tat beschuldigte. Und dass

man «frücher», zu Hause, den
Palmsonntag mit Stechpalmensträussen
feierte und dass darin ein Heilsversprechen

lag, auch das weiss er - und ahnt
vielleicht sogar, dass dies Heil in der
Gestalt des seltsamen fremden
Mädchens auch zu ihm gekommen wäre,
wenn er nicht zerstören müsste, was ihn
beglücken könnte.

Er heisst Polo Ferro. Zum erstenmal
seit den «Ersten Unruhen» nimmt
Walter diesen Namen wieder ernsthaft
auf und wandelt die Geschichte dieser
für ihn so wichtigen Familie ab. Polo
kann verstanden werden als Bruder des

ungleich feiner organisierten «Stummen»,

Loth Ferro, als eine andere
Möglichkeit, mit dem gleichen Kindheitstrauma

fertig oder eben nicht fertig zu
werden. Was dem Stummen die Sprache
raubte: Die Aggression eines trotz allem
geliebten und manchmal auch
liebevollen Vaters gegen die Mutter, und was
schliesslich in einem nur symbolischen
Vatermord eine Lösung findet, das spitzt
sich bei Polo zu tödlicher Konsequenz
zu, tödlich für andere, zerstörend auch
für ihn. Die Erfahrung, dass die väterliche

Hand wechselnd schlägt und lieb-



750 ZU OTTO F. WALTER

kost, führt bei ihm zu einer unentwirrbaren

Verbindung von Zärtlichkeit und
Aggression, Liebeswunsch und Hass.
Sein Opfer wird schliesslich das fremde
Mädchen, dessen kindliche Gestalt in
ihm nicht nur die «Zärtlichzartigkeit»,
sondern auch die verdrängten inneren
Konflikte der Kindheit und die damit
verbundene blinde Aggression virulent
werden lässt.

Aber die Wurzeln der «Verlorenen
Geschichte» reichen noch weiter zurück;
sie führen bis zu den ersten, in den
fünfziger Jahren in der «Neuen Zürcher
Zeitung» veröffentlichten Erzählungen
Walters (es sind insgesamt fünf), zu
seinen eigentlichen «Erstlingen» also,
die er schrieb, bevor er mit dem grossen
Wurf des «Stummen» (1959) plötzlich
und auf die Dauer in der Literatur präsent

war. Und hier ist die Koinzidenz
eines runden Geburtstags hilfreich.
Denn im Materialienband, der,
herausgegeben von Martin Lüdke, unter dem
Titel «Der Ort einer verlorenen Utopie»
zu eben diesem Datum erschienen ist,
sind vier der erwähnten Erzählungen
neu veröffentlicht worden; die fünfte
wird im zweiten Heft der Zeitschrift
«Quarto» (eine Publikation des
Schweizerischen Literaturarchivs) erscheinen.
Die Erzählungen, bisher nur Kennern
bekannt, sind aus vielen Gründen
lesenswert. Sie sind zwar vergleichsweise

konventionell geschrieben; noch
fehlt das Vibrieren der Sprache, das den
«Stummen» unwiderstehlich machte.
Aber sie lassen jene «schöne Unmittelbarkeit»

fühlbar werden, aus der heraus,
so Walter selbst, auch die ersten Romane

entstanden. Und sie zeigen eine
erstaunliche Sicherheit im Umgang mit
Bildern, gerade mit den einfachsten unter

ihnen. In diesen Bildern ist bereits
viel von dem vorweggenommen, was im
späteren Werk auf einem höheren

Reflexionsniveau, oft untermauert von
gesellschaftskritischen und psychologischen

Theorien, zum Hauptthema wird.
Nicht zuletzt wird in diesen ersten
Erzählungen, und zwar gerade in den

«Kindergeschichten» unter ihnen, jene
entsetzliche Erfahrung wenigstens
angedeutet, welche die «Verlorene
Geschichte» prägt: dass einer tötet, was er
eigentlich lieben müsste. Freilich: Die
Variationen in den frühen Erzählungen
sind harmloser, verdeckter; aber das
Problem ist da. In der Erzählung «Spiele»

beispielsweise fängt ein Knabe einen

grossen Fisch (ist er das Lebendige
schlechthin oder ein Zeichen für den
christlichen Glauben?) und lässt ihn
sterben, ohne recht zu wissen, warum.
Und sehnt sich nachher nach Regen,
nach einem Wunder, das die Tat
ungeschehen machen könnte. In einer anderen

Geschichte («Das Floss») verursacht

ein Halbwüchsiger halb ungewollt
einen tödlichen Unfall seiner Mutter,
und nimmt damit jene Schuld voraus, die
unter Berufung auf die Atridentragödie
durch den Roman «Zeit des Fasans»

geht. Doch handelt es sich in diesen
frühen Erzählungen, auch im «Stummen»
und vielleicht sogar noch in «Zeit des

Fasans», um eine Schuld, in die einer
halb ungewollt gerät.

Mit dieser sozusagen unschuldigen
Schuld ist es in der «Verlorenen
Geschichte» vorbei: hier wird, was durch
das ganze Werk geistert, bis zum
schlimmstmöglichen Ende erzählt, der
Mord nicht nur gedacht und ungewollt
verursacht, sondern vollzogen. Und
auch wenn subtil dargestellt wird, was in
«einem wie Polo» vorgeht oder vorgehen

könnte, bis es so weit kommt, und
wie die Wirklichkeit auf ihn wirkt und
ihn zusätzlich verstört (z.B. das

Sichverweigern seiner Partnerinnen, die ja
ihrerseits Beschädigte, Verletzte und



ZU OTTO F. WALTER 751

Verängstigte sind), rechtfertigt es

keineswegs jenes verhängnisvolle Verhalten,

das Walter vor allem in «Zeit des

Fasans» als eine Deformation des

(männlichen) Menschen unter der
patriarchalen Ordnung dargestellt und
analysiert hat. Dass er in der «Verlorenen
Geschichte» ohne jene Erklärungen
auskommt, die den früheren Roman
gelegentlich beschweren, ist ein künstlerischer

Gewinn. Literarische Anspielungen,

die, vom Autor, nicht etwa von Polo
selber gesetzt, gegen den Schluss hin
zunehmen, öffnen den Raum des Buches
zur Überlieferung; unmerklich rücken

sie den so entsetzlichen wie hilflosen
Polo in die Reihe jener tragischen Figuren

(Büchners Woyzeck als Beispiel
genommen), denen wir unser Mitleid nicht
versagen können.

Elsbeth Pulver

1 Otto F. Walter. Die verlorene Geschichte.
Rowohlt Verlag. Hamburg 1993. - 2 Der Ort
einer verlorenen Utopie. Herausgegeben von
Martin Lüdke. Rowohlt Verlag, Hamburg
1993. - Im letzten Jahr ist eine Werkbiographie

von Elsbeth Schild-Dürr erschienen:
Otto F. Walter. Sperrzone und Wunschland.
Benteli Verlag, Bern 1992.

Problematisches Genie zwischen Mittelalter und Neuzeit

Zu Firmin Meiers Buch über Paracelsus

In dem vor neun Jahren erschienenen

Gedichtbändchen «Gsottniger
Werwolf»1 bedichtet Pirmin Meier
allerhand ihm bedeutsam gewordene
Geistesgestalten. Der unter dem
Humanistennamen Paracelsus in die
Geschichte eingegangene Theophrast
Bombast von Hohenheim (1493-1541)
wird da mit einem ganz besonderen Lob
bedacht: « Viel hat er gewagt... fast alles

(doch niemals im Leben hat er dem
Weibe beigewohnt).» Trotz erotischer
Uninteressantheit dieses Mannes hat
sich Meier von ihm so nachhaltig
faszinieren lassen, dass er nun zu dessen

Fünfhundertjahrfeier ein gewichtiges
Buch vorlegen kann: «Paracelsus, Arzt
und Prophet»2. Wohlweislich hat er darauf

verzichtet, eine chronologisch
fortlaufende Biographie zu schreiben, ist
doch der Lebensgang des in Einsiedeln

geborenen, nie recht sesshaft gewordenen

Hohenheim sehr lückenhaft belegt.
Meiers Werk ist thematisch gegliedert
und hat wissenschaftlichen Charakter.
Indessen wird man dem Verfasser der
verwegen-geistreichen «Werwolf»-Ge-
dichte keinen trockenen Gelehrtenstil
vorwerfen können. Der gewissenhafte
Biograph verschmäht es, zusammenhängende

Routen der Lehr- und
Wanderjahre anzugeben, wie dies frühere
Forscher mehr oder weniger aufs
Geratewohl getan haben. Den Doktortitel
der Universität Ferrara lässt er nur als
mutmasslich gelten. Mehrere Seiten
verwendet er auf die Entkräftung der einst
im Gespräch gewesenen Annahme,
Paracelsus habe sich eine Zeitlang in
Roggenhausen bei Aarau aufgehalten.

Sorgfältig werden die Dokumente der
Aufenthalte in Salzburg, Strassburg,



752 PARACELSUS

Basel, Nürnberg, St. Gallen usw.
ausgewertet. Zum Besten des Buches gehören
die einfühlsamen Schilderungen von
Begegnungen mit berühmten
Zeitgenossen wie Erasmus und Vadian.
Obwohl selber humanistisch gebildet,
machte der «Waldesel von Einsiedeln»,
wie Gegner ihn nannten, neben solchen
Geistern nicht immer gute Figur. Im
Schimpfwörtergebrauch konnte er mit
Martin Luther wetteifern.

Die medizinischen Verdienste würdigt

der in den Geisteswissenschaften
beheimatete Verfasser mit Zurückhaltung.

Paracelsus, schreibt er, habe als

Kritiker der damals herrschenden
Schulmedizin, namentlich der Säftelehre

des Galenus, «eine erfahrungs-
bezogene und zugleich spekulativ-spirituelle

Ganzheitsmedizin» betrieben. Er
gibt das Urteil des Medizinhistorikers
Walter Pagel wieder, wonach Paracelsus
hauptsächlich in der Bekämpfung der
Syphilis, der Wassersucht und des Kropfes,

in der Wundbehandlung und allgemein

auf dem Gebiet der ärztlichen
Chemie pionierhaft gewirkt hat. Ergänzend

gedenkt Meier der psychiatrischen
und weiterer Leistungen, wobei er den
Abstand von den Errungenschaften
moderner Heilkunst nicht verkennt.

Die noch stark naturmagische
Färbung der paracelsischen Wissenschaft
zeigt sich besonders deutlich in dem
Kapitel «Der Magen des heiligen Nikiaus
von Flüe». Paracelsus erklärt sich das
dem Eremiten vom Ranft zugeschriebene

zwanzigjährige Fasten mittels
einer «parachemischen» Theorie vom
Magen. Er spricht von Nikiaus mit einer,
wie Meier sich ausdrückt, «leicht skeptischen

Bewunderung». Meier selber als

Mensch von heute hätte wohl mehr
Grund zur Skepsis. Er will aber, wie es
scheint, dem vaterländisch sanktionierten

Supermirakel nicht zu nahe treten.

Schade, dass Bruder Klaus die an ihn
gerichteten einschlägigen Fragen nie
eindeutig beantwortet hat!

In Sachen Hexen wäre ein kritisches
Hinterfragen noch wünschenswerter
gewesen. Die betreffenden Äusserungen
Hohenheims lassen keinerlei Zweifel an
der kirchlich (auch protestantischer-
seits) anerkannten Realität von Hexen
erkennen. Da Meier hinwieder die
frauenfreundliche Gesinnung des
volksverbundenen Mannes konstatiert und
dessen «provokative Bekenntnisse zur
Dorfmedizin von Hexen und Hebammen»

erwähnt, ist es verwunderlich und
betrüblich, dass Hohenheim nicht im
Anschluss an den geistesverwandten
Agrippa von Nettesheim gegen die
Hexenverfolgung protestiert hat.

Das zum Teil noch unveröffentlichte
Gesamtwerk charakterisiert der
Verfasser als einzigartige «Zusammenschau
von Medizin, Kosmologie,
Psychopathologie, magischen Gesichtspunkten
und politischer Kritik». Im Kopf des
Paracelsus bilden Biblisch-Prophetisches,

Gnostisches, Neuplatonisches,
Astrologisches, Volkstümlich-Abergläubisches,

Erfahrungswissen und
Weisheit persönlicher Prägung eine
schwer zu überblickende Ideenwelt. Das
paracelsische Frühneuhochdeutsch, aus
dem der Verfasser ausgiebig zitiert,
macht das Verstehen noch schwieriger.
Zur Vielfalt der Ingredienzien kommt
die Spannung der Gegensätze.
Zuweilen gibt sich Paracelsus bescheiden,
erklärt menschliches Können und Wissen

für nichts, dann wieder lehrt er so

selbstgewiss wie unser moderner Doktor

Allwissend, Rudolf Steiner. Er ist ein
treuer Marienverehrer und zugleich ein
heftiger Kritiker der «Mauerkirche», die
er zur «Geistkirche» umwandeln möchte.

Als Arzt kennt er die Abgründe
menschlichen Leidens und beharrt



PARACELSUS 753

trotzdem auf einer optimistischen Wertung

des Schöpfungsganzen. Der lebenslang

altgläubig bleibende Zeitgenosse
der Reformatoren ist nach Meier ein
«Christ zwischen Stühlen und Bänken».
Überzeugend wirkt bei aller Fragwürdigkeit

im einzelnen die ethische
Grundgesinnung, das Festhalten am Vorbild
des Christus Medicus.

In der Rolle des sympathisierenden
Interpreten hält Meier, wie schon in
medizinischer, so auch in philosophischer
und theologischer Hinsicht mit eigener
Kritik zurück, lässt aber grosszügig
verschiedene namhafte Paracelsus-Kritiker
zum Wort kommen. Dass Hegel den zu
systematischer Begrifflichkeit wenig
Begabten einen Barbaren schalt, ist
verständlich. Gotthelf bescheinigte ihm
in dem Roman «Anne Bäbi Jowäger»
«einige eigene Geistesblitze», fand ihn
jedoch zu heidnisch, was Meier mit
Recht zurückweist. (Gotthelf wusste
noch nicht, dass Paracelsus 123 theologische

Traktate geschrieben hat.)
Bedenkenswert ist das Urteil Friedrich
Gundolfs, Paracelsus ermangle in seiner
medizinischen Sprache der geistigen
Perspektive, der Fähigkeit, das Gesehene

vom Gedachten abzugrenzen.
Der Unfug, den die Nazi mit dem

leider antijüdisch infizierten Paracelsus

getrieben haben, wird als solcher
gekennzeichnet. Im reichhaltigen Kapitel
«Kultfigur in Sage und Dichtung» hebt
Meier die Romantrilogie des deutsch-
tümelnden Erwin Guido Kolbenheyer
als immerhin bedeutende dichterische
Leistung hervor. Die belletristische
Revue führt auf die Höhe der Paracel-
sus-Gedichte des Amerikaners Ezra
Pound und des Schweizers Jürg Federspiel,

welch letzterem das Buch
freundschaftlich gewidmet ist.

Zum Paracelsus-Interpreten für
unsere Zeit war Pirmin Meier offenbar

durch die selbsteigene geistige Unruhe
prädestiniert. «Bin nun mal Katholik»,
seufzt er in den mit «Konfession» über-
schriebenen Versen des «Werwolf»-
Bändchens. Er wäre, fährt er scherzend
fort, lieber Protestant - als solcher
wieder lieber Jude - alsdann lieber
Moslem - hierauf Hindu - schliesslich
(per freiwillig absteigende
Seelenwanderung?) «am liebsten Tier: Bär -
Wolf - Fisch - Vogel». Ähnlich könnte
Theophrast Bombast von Hohenheim
gesprochen oder wenigstens gedacht
haben. Sind auch, wie Lessing weiss,
nicht alle frei, die ihrer Ketten spotten,
so vielleicht doch einige. Paracelsus war
von der Mutterseite her ein Kettenträger,

nämlich Leibeigener des Fürstabtes

von Einsiedeln, was ihn nicht
hinderte, dem von Meier schon im «Werwolf»

zitierten Leitspruch nachzuleben:
«Alterius non sit qui suus esse potest»
(«Keinem andern gehöre, wer sich selber
gehören kann»).

Robert Mächler

1 Pirmin Meier. Gsottniger Werwolf.
Literaten-Gedichte zur Erbauung sowie zur
Unterbrechung der Erbauung. Verlag Schweizerische

Akademiker- und Studenten-Zeitung,
Zürich 1984. - 2 Pirmin Meier. Paracelsus,
Arzt und Prophet. Annäherungen an Theo-
phrastus von Hohenheim. Ammann Verlag,
Zürich 1993.

Dem «Mitteilungsblatt der Internationalen

Paracelsus-Gesellschaft» entnehmen
wir die nachfolgende Kurzrezension des
Paracelsus-Buches von Pirmin Meier:

Ein neues, nicht ganz gewöhnliches
Paracelsus-Buch, das in der steigenden
Flut der durch die Paracelsus-Gedenk-
jahre 1991 und 1993 angeregten Literatur

einen bisher anscheinend unbeleg-



754 PARACELSUS

ten Platz durch seine originelle
Aufbereitung einnimmt.

Hauptsächlich zwei Annäherungsweisen

verbinden sich in ihm in immer
neuen Anläufen. Es spricht einmal
historisch ein Sachkenner nach gründlicher

Aneignung von Quellen- und
Literaturbefunden, und sodann ein
Literaturwissenschaftler und
kritischästhetischer Analytiker, der bereits
einleitend mit einem Antagonismus aus der
Wissenschafts- und Selbstkritik des

Paracelsus den Leser provoziert und
seinen Helden treffend charakterisiert:
mit dem Paracelsischen Paradoxon «der
Zorn der Turteltaube». Sein Werk wie
auch sein Leben berge «noch viele
staunenswerte Rätsel» (S. 13), sagt er mit
Recht.

Biographisch greift das Buch mitten
hinein in den Lebensgang Hohenheims
und beginnt mit der Zeit in St. Gallen
um 1530, d. h. es geht aus von dem
Schweizer und dem die Schweiz suchenden

Paracelsus, der immer wieder in den

Vordergrund rückt (Erster und Zweiter
Hauptteil), wobei das sorgfältig recherchierte

Werk zweifellos vernachlässigte
Seiten dieses Arztes und Philosophen
ausleuchtet (u. a. «Para-Feminismus
oder von den Heimlichkeiten der
Frauen»). Dass am Schluss ein
«Abschied vom Paracelsismus» steht
(S. 384 ff.) und die «Kultfigur» Paracelsus

einer kritischen Sichtung unterzogen
wird (S. 388 ff.), kann angesichts der
vielfach inkompetenten, überschwappenden

Paracelsus-Mythifizierung und
-Heroisierung in bestimmten Kreisen
der Nachwelt nur dankbar als Ergebnis
einer sorgfältigen und kenntnisreichen
Beschäftigung auch vom Kenner dieses
Mannes und seines Werkes begrüsst

werden. Nicht legitime Inanspruchnahmen

für heutige «Richtungen» werden

zurechtgestutzt. Paracelsus hat eben
weder mit «Esoterik» noch mit «Guru»-
tum oder Geheimwissenschaften oder
mit «Postmoderne» etwas zu schaffen, -
Begriffe, die auf ihn nicht anwendbar
sind und die er natürlich nicht kennt.
Hier ist Kompetenz und Darstellungskunst

des Autors am Werke.
Im Grunde besteht das Buch aus

locker gefügten und zügig geschriebenen

Essays, gegliedert in sechs

«Hauptteile»: nach den genannten der
dritte mit einer Würdigung des
ärztlichen Ansatzes, der vierte mit der
ärztlichen Philosophie, der fünfte mit dem

Zwiespalt des Christen Paracelsus, der
sechste mit dem umstrittenen Nachwirken.

Die reich dokumentierte und
sorgfältig bibliographierte Darstellung zeigt
das ernsthafte Eindringen in Werk und
Forschungsstand, ist auch für den Para-
celsus-Kenner eine fruchtbare
Bereicherung und wird vor allem für diesen
vollauf verständlich und anregend,
verschafft aber auch dem neu Eindringenden

gute Zugänge.
Die dabei betonte Würdigung des

«Propheten» Paracelsus ist eine, wenn
auch eingeengte, Auseinandersetzung
mit seinem «mantischen» und «astrologischen»

Schriftwerk der Jahre um 1530
und hebt eine Seite seiner religiösen
Denkleistung hervor, die früheren
Jahrhunderten geläufig war, wenn sie auch in
den letzten Jahrzehnten weniger beachtet

wurde. Der «Weissager» Hohenheim
muss im Rahmen seines theologischen
Engagements und des sein Jahrhundert
durchzitternden eschatologischen und
biblischen, visionär geprägten Denkens
gesehen werden.

Kurt Goldammer



DOPPELTE GESCHICHTE 755

Doppelte Geschichte

Zum neuen deutschen Selbstverständnis

Im Jahr 1984 wurde die «Studiengruppe

Deutschlandforschung» auf Initiative
des Mainzer Politikwissenschaftlers
Werner Weidenfeld gegründet. Seither
sind im Zusammenhang mit Sitzungen
der Studiengruppe vier Bücher
publiziert worden. Sie widmeten sich der
politischen Kultur Deutschlands, der
Spurensuche einer Nation, dem Staatsund

Nationalbewusstsein der Bundesrepublik

und den Perspektiven Deutschlands

im europäischen Haus. Der nun
vorliegende fünfte Band l behandelt im
einzelnen die «Grenzen der inneren
Einheit der Deutschen», die «Vergangenheiten

in Deutschland», das «Schreiben
über Deutschland und Europa» sowie
die «Modernisierungsprobleme nach der
Einheit». Die Texte informieren gründlich

und bieten eine Fülle von Antworten

zu den angesprochenen Themenkreisen,

und zwar, besonders lobenswert,

aus unterschiedlichen Perspektiven.

Der Leser kann sich sein eigenes
Urteil bilden.

Der 400-Seiten-Wälzer enthält
zahlreiche Beiträge, auf die im einzelnen
nicht eingegangen werden kann; ein
umfangreicher Literaturbericht zum
Einigungsprozess, zwei Texte von Irma
Hanke und Karl-Rudolf Körte über die
Schriftsteller und die deutsche Einheit
sowie nicht zuletzt die zum Teil kontrovers

angelegten Aufsätze zur Aufarbeitung

der «doppelten Vergangenheit»,
wobei Christa Hoffmann und Eckhard
Jesse eine liberal-konservative Position
beziehen, während die beiden Beiträge
von Bernd Faulenbach und Rüdiger
Thomas stärker sozialdemokratisch
geprägt sind. Uneinigkeit besteht gleich¬

sam in der Frage, inwieweit die
Werthaltungen bei Ost- und Westdeutschen
Gemeinsamkeiten und Unterschiede
aufweisen. Helmut Klages und Thomas
Gensicke kommen zu dem
(überraschenden) Ergebnis, dass sich in der
DDR ebenso wie in der (alten)
Bundesrepublik ein Wertewandel von Pflicht-
und Akzeptanzwerten zu
Selbstentfaltungswerten vollzogen habe. Dagegen

erläutern Martin und Sylvia
Greiffenhagen, warum die unmittelbar nach
der Wiedervereinigung durchgeführten
Umfragen in Ost- und Westdeutschland,
die zu Übereinstimmungen im
Meinungsprofil führten, mit Vorsicht zu
geniessen sind. Die Verfasser verweisen
auf theoretische und methodische
Fallstricke, die oft zu Fehlinterpretationen
geführt hätten: «Ein Beispiel liefert der
Umweltschutz. In beiden Teilen Deutschlands

schrieb die Bevölkerung der Ökologie

den höchsten Rangplatz auf der
politischen Dringlichkeitsliste zu. Bei
näherem Hinsehen zeigtsich jedoch, dass

Umweltschutz bei den Ostdeutschen
(materialistisch) interpretiert werden

muss, im Sinne der Sorge um die eigene
Atemluft, die Sandkiste vor dem Haus
und das Wasser aus der Leitung; im
Westen dagegen eher als (postmaterialistisch),

z. B. als Sorge um die Abholzung
von Regenwäldern» (S. 31).
Ohnehin gilt es zu überprüfen, ob die
westlichen Forschungkonzepte so
einfach auf den Osten Deutschlands
übertragen werden können. Verstehen die
Menschen in den neuen Bundesländern
die verwendeten Formulierungen
genauso wie die Bürger im Westen
Deutschlands? Wird hier tatsächlich das



756 DOPPELTE GESCHICHTE

gemessen, was gemessen werden soll?
Wie steht es mit der Validität und
Réhabilitât von Datenerhebungsverfahren,

die auf eine moderne
Industriegesellschaft westlichen Typs ausgerichtet

sind, die nun in einer Region
Anwendung finden, die seit einem halben
Jahrhundert unter diktatorischen
Verhältnissen lebte? Mit diesen Fragen wird
sich die empirische Sozialforschung in
Zukunft stärker auseinandersetzen
müssen.

Mit Blick auf die Gemeinsamkeiten
und Unterschiede zwischen Ostdeutschen

und Westdeutschen nehmen Jörg
Ueltzhöffer und Bodo Berthold Flaig
vom Forschungsinstitut Sinus eine
Mittelposition ein. Sie analysieren die
Lebenswelten in den neuen Bundesländern

und im Westen der Republik.
Ihr Resümee lautet: «Kein Zweifel, unter
den historischen, d. h. materiellen,
politischen und ideologischen Bedingungen
der ehemaligen DDR haben sich
eigenständige Lebenswelten herausgebildet.
Diese sind mit den sozialen Milieus der
alten Bundesrepublik kaum vergleichbar»

(S. 70). Andererseits gibt es aber
auch, so Ueltzhöffer und Flaig, west-östliche

Gemeinsamkeiten. In den neuen
Bundesländern lasse sich ebenfalls
eine Tendenz zu postmaterialistischen
Orientierungen nachweisen. Freilich,
muss man korrekterweise einschränken,
trifft dies nur für das linksintellektuell-
alternative Milieu und das subkulturelle
Milieu zu, die beide zusammen 12
Prozent der Bevölkerung ausmachen. Die
Autoren schreiben selbst: «Es wäre
zweifellos unredlich, diese und andere
der beschriebenen Gemeinsamkeiten
zwischen den Lebenswelten in Ost- und
Westdeutschland überzuinterpretieren.
Die These von den zwei völlig voneinander

getrennten Wertewelten scheint sich

jedoch nicht zu bestätigen» (S. 73).

Eine Frage, die ebenfalls in mehreren
Beiträgen anklingt, lautet, ob Deutschland

durch die Wiedervereinigung eine

neue oder lediglich eine erweiterte
Bundesrepublik geworden sei2. Wer
den Prozess der deutschen Einheit als

«Adoption» (S. 85) wie Hans-Joachim
Maaz, «kulturelle Hegemonisierung»
(S. 387), so Klaus Eder, «Anschlusspolitik»

(S. 113) wie Wolfgang Templin oder

- besonders beliebt - als «Kolonisierung»

(S.31, 38, 40), so Martin und
Sylvia Greiffenhagen, bezeichnet, wähnt
offenbar die höhere Moral auf der eigenen

Seite und kann sich des Beifalls des

(linken) Publikums sicher sein.
Es ist freilich Karl Otto Hondrich, der

in wünschenswerter Klarheit darauf
verweist, dass die ständige Warnung vor
überheblicher Selbstgerechtigkeit im
Westen und Selbstmitleid im Osten
geradezu Ausdruck ebenjener Dominanz
der (alten) Bundesrepublik sei, die
eigentlich ständig angeprangert werde.
Zu Recht heisst es bei dem Frankfurter
Soziologen, dessen kurzer Text mehr
intellektuelle Potenz birgt als manches

dickleibige Konvolut über die deutsche

Gegenwart: «Dominanz bedeutet in der
Vererbungslehre die Durchsetzungsfähigkeit

von Merkmalen, unabhängig von
Machtgelüsten und bösen oder guten
Absichten der Beteiligten. Und so ist es auch
beim Zusammentreffen sozialer Systeme:

Die Dominanz oder tatsächliche
Prägekraft einer Seite wirkt unbeschadet

von Vormacht- oder Hegemoniebestrebungen

Die Dominanz des Westens
beruht nicht auf Machtstreben,
sondern auf der Überlegenheit liberaler
Problemlösungsmuster über autoritär-
zentralistische. Sie ist individuell unverdient,

aber auch unschuldig. Überheblichkeit

ist so wenig angebracht wie
schlechtes Gewissen. Ganz im
Gegensatz zur Kolonisierung zerstört sie



DOPPELTE GESCHICHTE 757

keine tradierte Kultur, sondern haucht ihr
wieder Leben ein» (S. 98-100)3. Ohnehin

wäre es wohl das erste Mal in der
Geschichte der Kolonialisation, dass

jährlich Milliardenbeträge vom
«Mutterland» in die Kolonie transferiert
würden - statt umgekehrt. Eine Kolonisierung

gab es im Osten Deutschlands
zwischen 1945 und 1989. Seither findet
dort - bei allen Problemen, die sich nicht
leugnen lassen - das Gegenteil statt:
Entkolonialisierung.

Forderungen wie die von Hans-Joachim

Maaz, für das vereinte Deutschland

eine neue gesellschaftliche
Konzeption zu finden, oder die von Ursula
Meckel, die westdeutsche Gesellschaftsordnung

in Frage zu stellen, einen
dritten Weg einzuschlagen, haben sich
längst als törichte Illusion erwiesen.
Dem stimmt auch Werner Weidenfeld zu,
wenn er schreibt: «Nicht zuletzt aus
praktischer Notwendigkeit hat sich die
Einheit als Anpassung einer Ordnung an
die andere erwiesen. Im Bewusstsein der
West- und Ostdeutschen ist aus dem
Prozess der Einheit nicht etwas Gemeinsames,

völlig Neues entstanden, sondern
es wurde die alte Bundesrepublik erweitert:

Aus zwei ungleichen Hälften
erwuchs etwas grösseres Ganzes» (S. 23 f.).
Das heisst nicht, die (alte) Bundesrepublik

sei ein einziges Paradies gewesen,
das keiner reformorientierten
Weiterentwicklung mehr bedarf. Es kann auch
keine Rede davon sein, die (neue)
Bundesrepublik sollte auf ewig unverändert
bleiben. Vielmehr hat sich schon heute
infolge der Wiedervereinigung das

Parteiensystem in Deutschland gewandelt.
Und natürlich haben die Menschen in
der DDR nicht 40 Jahre umsonst gelebt.
Es wurden Erfahrungen mit einer
Diktatur gemacht, die auch in der
Bundesrepublik Gültigkeit besitzen. Sie können
beispielsweise helfen, die Demokratie

nicht an utopischen Visionen zu messen,
an denen jegliche Wirklichkeit letztlich
scheitern muss. Diese Änderungen
finden aber allesamt unterhalb der Systemebene

statt.
RalfAltenhof

1 Werner Weidenfeld (Hrsg.): Deutschland,

Eine Nation - doppelte Geschichte,
Materialien zum deutschen Selbstverständnis

Band 5 der Arbeitsergebnisse der Studiengruppe

Deutschlandforschung), Verlag
Wissenschaft und Politik, Köln 1993. - 2 Diese
Frage wird in den nächsten Jahren gewiss
noch für manchen Politologen-, Historiker-,
Juristen- und Soziologenstreit sorgen. Vgl.
etwa Irma Hanke: Die «Dritte Republik»:
Wandel durch Integration? Lernhemmnisse
und Lernprozesse in der «alten»
Bundesrepublik, in: Aus Politik und Zeitgeschichte,
B 41 vom 2.10.1992. S. 13-24; Eckhard Jesse:

Der innenpolitische Weg zur deutschen Einheit.

Zäsuren einer atemberaubenden
Entwicklung, in: Ders., Armin Mitter (Hrsg.):
Die Gestaltung der deutschen Einheit,
Geschichte - Politik - Gesellschaft, Bonn/Berlin
1992, S. 111-141, besonders den 4. Abschnitt
«Eine neue Bundesrepublik - oder eine
erweiterte?», S. 133-136; Ralf Altenhof:
Zwischenruf: Warum die Bundesrepublik auch in
Berlin eine Bonner Republik bleiben sollte,
in: liberal. Heft 2/1993 (im Erscheinen). -
3 Vgl. bereits Karl Otto Hondrich: Das Recht
des Erfolgreichen, in: Der Tagesspiegel vom
22.9.1991 (Weltspiegel), S.I. Die Gegenposition

bezog an gleicher Stelle Peter Bender
unter der Überschrift «Die Schwäche des

Starken». Unfreiwillig komisch heisst es dort:
«Der Kampf der Ideologien ist zu Ende, aber
viele im Westen haben es nicht gemerkt»!
(ebd.). Bender schreibt weiter, zwar nicht
komisch, aber dennoch der historischen
Wahrheit nicht gerecht werdend: «Schliesslich

wäre zu erinnern, was schon wieder in
Vergessenheit gerät: Die Westdeutschen
bekamen ihre Demokratie geschenkt, die
Ostdeutschen haben sie sich selbst erkämpft
(ebd.). Vgl. dazu jetzt treffend: Alfred Grosser:

Mein Deutschland, Hamburg 1993, S. 77.



758 VORAUSSETZUNGEN FURS 21. JAHRHUNDERT

Welche Voraussetzungen fürs 21. Jahrhundert?

Vor uns liegt ein Versuch, «grosse
Geschichte» zu schreiben und damit das

grosse Publikum zu erreichen. Letzteres
ist, wie die Hit-Listen der Sachbücher
zeigen, jedenfalls gelungen, und das soll
uns in Anbetracht der Schwere der
Problematik gewiss recht sein. Der mittlerweile

bekannte Yale Historiker Paul
Kennedy hat sich in Etappen dem «grossen»

Thema genähert: Ausgangspunkt
bildete die 1980 erschienene Studie über
den englisch-deutschen Antagonismus
vor 1914. Die darin bereits gegebene
Thematik der Grossmachtrivialität im
Geiste des Sozialdarwinismus wurde
dann - in die Breite und Länge erweitert
- zum Gegenstand des Buches « The Rise
and Fall of the Great Powers: Economic
Change and Military Conflict from 1500
to 2000». Mit ihm schuf der Verfasser
1989 den Durchbruch zum Bestseller-
Autor.

Der dritte Streich nun unternimmt
den Versuch, die grossen Trends
aufzuzeigen, die transnational unser Leben
bestimmen: das rasante Bevölkerungswachstum,

die diversen Konsequenzen
der demographischen Explosion, der
technologischen Revolution, der
ökologischen Schäden, der neuen Technologien

usw. Die grosse Perspektive zeige,
dass es bisher bei jedem Wandel Gewinner

und Verlierer gegeben habe.
Inskünftig würden aber wegen der globalen
Implikationen des sozialen Wandels
auch die «Gewinner» letztlich zu
Verlierern, jeder sei zum decline verurteilt.
Solche Hinweise auf die Gefahren eines
globalen Infarkts sind freilich weder neu
noch ist deren Berechtigung bestritten.

Kennedy trägt in der ersten Hälfte
des Buches die weitgehend bekannten
facts and figures zu den bedrohlichen

Trends zusammen, um dann im zweiten
Teil mit der Frage, wer auf die neuen
Herausforderungen des 21. Jahrhunderts

am besten vorbereitet sei, wieder
in die alten nationalstaatlichen
Fragestellungen zurückzufallen. Die besten
Noten erhalten diejenigen
Nationalgesellschaften, die hohe Sparquoten
aufweisen, hohe Investitionsniveaus,
hohe Bildungsniveaus, effiziente
Umschulungspläne, eine Industriekultur
mit mehr Ingenieuren als Juristen, eine
auf den globalen Markt ausgerichtete
Produktionsstruktur und einen Han-
delsbilanz-Überschuss im Warenbereich

(S. 424). Kennedys Rezept dazu:
Weder ungezügeltes «laisser faire» noch
stures «Nullwachstum».

Kennedys Schrift ist - wie zu
erwarten - auch ein sehr amerikanisches
Buch. Ohne sich direkt dieser Auffassung

anzuschliessen, referiert er die

Meinung, dass das 20. Jahrhundert das
«amerikanischeJahrhundert» sei (Henry
Luce, 1941), und sagt von dieser Vorstellung,

sie habe eine immense psychologische

und kulturelle Macht und habe die
politische Rolle der USA gewissermassen

emotional unterfüttert (S. 371).
Das spezifisch Amerikanische an

diesem Buch ist die ihm innewohnende,
wenn auch professionell geläuterte
Befürchtung, dass das nächste Jahrhundert
eben kein amerikanisches mehr sein
werde. Wie Grossbritannien um die
vergangene Jahrhundertwende wegen seines

Überlegenheitsgefühls unfähig zu
Reformen gewesen sei, würden nun für
Amerika die ehemaligen Stärken zu
Schwächen werden. Die Politik des
Durchwursteins würde zu einem langsamen,

aber stetigen Niedergang (eben zu
einem declinel) führen, im Lebensstan-



VORAUSSETZUNGEN FÜRS 21. JAHRHUNDERT 759

dard, im Bildungsniveau, in fachlichen
Fähigkeiten, in der Sozialfürsorge, in
der industriellen Führungsstellung und
letztlich in nationaler Macht (S. 414).
Hier sind wir wieder bei den Themen
der beiden vorangegangenen Bücher.

Wird das nächste also ein «japanisches

Jahrhundert» sein? Kennedy ordnet

Japan zwar mit der Bundesrepublik
in die Kategorie der Staaten mit den
«besten Aussichten» ein (S. 429). Er
diagnostiziert aber ein erhebliches Politde-
fizit und Führungsdefizit. Das System
der Machtteilung habe zur Folge, dass
niemand verantwortlich sei. Hinzu komme,

dass sich die Profitgewinnung aus
dem internationalen System ohne dessen

gleichzeitige Stützung letztlich
gegen Japan wenden werde (S. 210 ff.).
Ähnliche Vorbehalte könnte man allerdings

auch gegenüber der Schweiz
anbringen. Trotzdem wird sie - in einer
Fussnote - als «eines der bestvorbereiteten

Länder» bezeichnet (S. 424).
Unter Berufung auf seinen amerikanischen

Kollegen Samuel Huntington
(Foreign Affairs Bd. 67 1988/1989)
macht uns der Verfasser auf die
Möglichkeit aufmerksam, dass der «Stab der
Weltführung» im nächsten Jahrhundert
von Amerika nicht auf Japan, nicht auf
China oder Russland, sondern auf die
europäische Föderation übergehen
könnte (S. 332). Die europäische
Integration sei ein «politisches Experiment
von hoher Bedeutung» (S. 366). Voraussetzung

für sein Gelingen sei jedoch,
dass die EG ihre exzessive Erbsenzähle-
rei aufgebe und die doppelte Zielsetzung

des Innenausbaus und der Solidarität

mit der Welt in Einklang bringe
(S. 369).

Da mag der Autor noch so beteuern,
dass es nicht um die Frage gehe, wer um
2050 «Nummer eins» sei, und dass es

wichtiger sei zu fragen, welche Eigen¬

schaften - immerhin für «ein Volk» - die
erstrebenswerten seien (S. 34) -, sein
Denken bleibt weitgehend im «rivalry»-
Muster des späten 19. Jahrhunderts
verhaftet.

Vielleicht ist es das Schicksal gerade
der guten Bücher, dass sie die Leser zu
einem Punkt bringen, da sie mehr wissen
wollen, als der Autor ihnen geben kann.
Im Falle von Paul Kennedys Darstellung

kann man jedenfalls die Meinung
haben, dass das Buch eigentlich dort
hätte beginnen sollen, wo es aufhört,
nämlich bei der Frage der politischen
Umsetzung der längst bekannten
akademischen Einsichten in den Gang der
Dinge. Das wäre das ganz grosse Thema
unserer Zeit. Der Verfasser sagt selber,
wie wichtig es wäre, eine Politik zu
haben, die dem schnellen globalen
Wandel entspricht (S. 418).

Damit ist aber nicht die schnelle Politik

gemeint, im Gegenteil die Politik der
langfristigen Strategie und der Möglichkeit,

Investitionen (unter Umständen in
Form von unpopulären Massnahmen)
auch dann zu tätigen, wenn ihre Erträge
erst nachfolgende (Politiker) Generationen

nutzen können. Ziemlich banal
ist die Feststellung: «Ob Reformen
akzeptiert oder abgelehnt werden, wird
vom gesellschaftlichen Rahmen abhängen...»

(S. 430). Die Frage, ob und
inwiefern demokratische Mitsprache
reformfeindlich ist, wagt der Verfasser
nicht zu diskutieren. Stattdessen spricht
er von der Notwendigkeit politischer
Führung und räumt etwa gleichzeitig
ein, dass dies von den zumeist durch
Konfliktvermeidung an die Spitze
gekommenen Politikern gar nicht zu
erwarten ist (S. 437). Im weiteren lanciert
der Autor-welch ein Eingeständnis der
Hilflosigkeit! - das Postulat, dass die
Menschheit eine neue Erziehung benötige

(S. 437). Eine weitergehende Ana-



760 VORAUSSETZUNGEN FÜRS 21. JAHRHUNDERT

lyse müsste da unterscheiden zwischen
der sachlichen Aufklärung der Massen
und der moralischen Erziehung der
bereits Aufgeklärten, die sich wider bessere

Einsicht um des schnöden Mammons
Willen über Zukunftspostulate hinwegsetzen.

Völlig zutreffend wird bemerkt, dass

in Ländern, in denen kommerzielle
Massenmedien wichtige Fragen margi-
nalisieren (und wo wäre das nicht der
Fall oder wird es nicht schon bald der
Fall sein?), die Möglichkeit stark
beschränkt sei, dass ein tieferes Verständnis

der globalen Trends aufkomme
(S. 432). Darum beurteilt der Verfasser
die Ansicht, die globalen Trends zu
beeinflussen, als sehr gering (S. 425) und
die Art der Auswirkung allfälliger
Massnahmen als kaum voraussehbar (S. 441).

So bleibt letztlich nichts anderes
übrig, als sich in die nationalen Gehäuse
zurückzuziehen und dafür zu sorgen,
dass in diesem Rahmen eine
«Bestvorbereitung» auf das 21. Jahrhundert
zustandekommt. Damit wären wir
erneut beim Ausgangspunkt der
Kennedy'schen Studien. Zu Recht stellt
Kennedy fest, dass die Staaten für die
meisten Menschen der Bezugspunkt der

Loyalität geblieben sind, auch wenn sich
die globalen Trends der nationalen
Kategorien längst gesprengt haben
(S. 426). Die Nationen sind in der Tat
noch weitgehend die Orte der Meinungsbildung,

der Entscheidung und der
Ausführung, und sie sind auch die Akteure
auf der internationalen Ebene. Indessen
ist in diesem Buch weder von den
innerstaatlichen noch von den interstaatlichen
Prozessen und schon gar nicht von den

Wechselwirkungen zwischen beiden
ernsthaft die Rede. Die UNO wird
sonderbarerweise nur beiläufig erwähnt.
Wenn doch die neuen Trends die Nationen

mehr und mehr ausschalten, müsste
da nicht auch vermehrt von den Möglichkeiten

der internationalen Politik
gesprochen werden? Der Autor würde
freilich, wenn er seinen Standpunkt nach
über 400 Seiten noch etwas präzisieren
könnte, neben das herrschende nationale
Konkurrenzprinzip das noch schwache

globale Kooperationsprinzip stellen.
Georg Kreis

Paul Kennedy: In Vorbereitung auf das
21. Jahrhundert. S. Fischer, Frankfurt a.M.
1993.

Die europäische Integration - eine Strasse des Triumphs?

«Der Weg zur europäischen Einheit
ähnelt nicht den Champs-Elysées, einem
breiten, schnurgeraden Boulevard mit
dem Triumphbogen als von Anfang an
sichtbaren Endpunkt.» Walter Laqueur
teilt diese von einem russischen Kollegen

stammende Auffassung und gibt sie
deshalb auch seiner Leserschaft weiter.

Das 700seitige Opus suggeriert aber
trotz den verschiedenen im Epilog
gesetzten Fragezeichen genau dieses Bild:
1945 lag Europa völlig am Boden,
niemand konnte sich vorstellen, dass es sich

je wieder erholen werde (wie sich heute
kann noch jemand die miserable Situation

von 1945 vorstellen könne) - und



EUROPÄISCHE INTEGRATION 761

siehe, keine 50 Jahre später ist Europa
wieder da, eine «zivile Supermacht»!
Die Geschichte Europas ist in dieser
Darstellung zur Hauptsache eine
Wachstumskurve, die in der Stunde Null
unten links einsetzt, zwar kleine
Einbrüche und Verzögerungen erlebt, alles
in allem aber in unseren Tagen die
Erfolgsgrafik oben rechts verlässt. Der
Titel der deutschen Ausgabe «Europa
auf dem Weg zur Weltmacht» ist der
Grundaussage des Buches eigentlich
näher als der blasse Originaltitel
«Europe in our Time»1.

In diese Grundstruktur werden
kenntnisreich und vielseitig Schilderungen

von nationalen Teilentwicklungen
eingebettet und zu einem grossen
Panorama im Stil eines Jean Rodolphe von
Salis zusammengefügt. Beinahe ganz
Europa wird stück- bzw. nationenweise
erfasst, Osteuropa und die Sowjetunion
sind im Bild, auf der anderen Seite

dagegen hat es sonderbarerweise für
Portugal nicht mehr gereicht. Die
Darstellung beschränkt sich keineswegs aufs
Politische und Wirtschaftliche; sie geht
auch auf die soziale und kulturelle
Entwicklung ein.

Mithin findet man so ziemlich alle
Vorgänge kurz erwähnt und eingeordnet

- die zentrale und eigentlich einzig
spannende Frage nach dem Antriebskräften

wird indessen kaum berührt.
Kurz vor dem Ende, auf S. 704,
beschränkt sich der Verfasser darauf, sich
und uns wenigstens die Frage zu stellen,
ob der Wiederaufstieg das Ergebnis
harter Arbeit oder der Einsicht sei, dass

ein zerrissener Kontinent keine Zukunft
hätte. Vielleicht könne es, fügt er
unverbindlich bei, auch eine Mischung aus
beiden und anderen (nicht näher
bezeichneten) Faktoren sein. An anderer
Stelle hat man aber immerhin lesen können,

dass der Aufstieg Westeuropas, das

eben doch im Zentrum steht, nicht
zuletzt dank der Angst vor der Sowjetunion

möglich geworden sei.

Europageschichte wird meistens
entweder als Auseinandersetzung in sich
unverbundener Länder oder als
übernationale Geschichte der Integrationsversuche

verstanden und nicht
miteinander verbunden. Die wünschbare
Verbindung beider Perspektiven ist
auch in diesem Fall leider nicht
zustandegekommen.

In Laqueurs Vision ist der Europa-
Weg zwar auf den Arc de Triomphe
ausgerichtet, der Fortschritt auf diesem
Weg ist aber nicht gleichförmig. Phasen
der Erfolge wie der Euphorie werden
durch Phasen der Rückschläge und des
Pessimismus abgelöst. Er selber ist als

Autor offenbar ebenfalls solchen
Konjunkturen unterworfen gewesen. Er hat
1969 ein optimistisches, zehn Jahre später

dagegen ein ziemlich düsteres
Europa-Buch vorgelegt. Jetzt, ein weiteres
Jahrzehnt danach, wollte er eine
Synthese präsentieren.

Aus dem bisher Ausgeführten dürfte
klar geworden sein: Was Laqueur
vorlegt, ist keine Geschichte der westeuropäischen

Integration, keine EG-Story.
Dies muss darum betont werden, weil
Werbetexte und Umschlaggestaltung
des im «Schicksalsjahr 1992» auf den
Markt geworfenen Buches die Leser
diesbezüglich in die Irre führen.

Die Integrationsgeschichte wird auf
ein paar wenigen Dutzend Seiten
abgehandelt, auch diesbezüglich ohne ernsthaft

der Frage nachzugehen, warum die
Einigungsbewegung dann und wann
einen «Frühling» erlebte. Zur Erklärung

des entgegengesetzten Phänomens,

des «Frosts» bzw. der Stagnation,
greift der Verfasser nach der Psychiatrie
und spricht von «abulia», einem Mangel
an Willenskraft ohne erkennbaren



762 EUROPÄISCHE INTEGRATION

Grund. Es sei zuweilen eben Mode,
Angst zu haben. «Die Euphorie der späten

achtziger Jahre lässt sich ebenso
schwer erklären wie die apokalyptischen
Ängste der siebziger» (S. 19).

Die Ergründung der Ursachen
solcher Konjunkturen wäre allerdings
gerade der spezifische «Service», den
man von einem solchen Buch erwarten
dürfte. Laqueur sagt explizit, dass die
wirtschaftliche Entwicklung seit jeher in
Zyklen verlaufe, und er beschreibt sie

sogar. Er prüft aber nicht, ob zwischen
diesen und den Erfolgen und Misserfolgen

der Integrationspolitik irgendwelche

Zusammenhänge bestehen. Die
westeuropäische Kooperationsbereitschaft

hing doch, wie bereits angedeutet,
zum Teil auch vom Zustand der West-
Ost-Beziehungen ab. Der Zusammenhang

zwischen dem Prager Staatsstreich
vom Februar 1948 und dem Gelingen
der OEEC im April 1948 wird aufgezeigt,

derjenige zwischen Koreakrieg
1950 und Montanunion 1951 leicht
angedeutet und derjenige zwischen
Ungarn-Suez-Krise von 1956 und
Römer-Verträgen 1957 übersehen.

Statt aus den Kontexten wird die
Entwicklung stark aus sich selber und perso-
nalistisch erklärt: So heisst es, dass
das OEEC-Projekt 1950 seine anfängliche

Schubkraft eingebüsst habe und
neue Initiativen nötig geworden seien
(S. 164). Wenig später folgt die gleiche
Erklärung für eine weitere Phase: Ende
der fünfziger Jahre habe sich der
ursprüngliche Elan der Einigungsbewegung

erschöpft (S. 173). Die wichtigste
Erklärung für die Dynamik des
Integrationsprozesses wird nie so recht auf den
Punkt gebracht, aber mit der gesamten
Darstellung immerhin vorbereitet: Der
Prozess lebt in hohem Mass von den
wirtschaftlichen und sozialen Erfolgen
der Europäischen Gemeinschaft. Dies
gilt auch jetzt noch - trotz oder gerade
wegen der in der europäischen Erfolgsstory

nicht mehr berücksichtigten
Massenarbeitslosigkeit der jüngsten
Zeit.

Georg Kreis

1 Walter Laqueur: Europa auf dem Weg zur
Weltmacht 1945-1992. Kindler Verlag, München

1992.

Hinweis

David Bronsen:
Joseph Roth, eine Biographie

Die grosse Roth-Biographie von
David Bronsen war seit Jahren vergriffen.

Jetzt hat Katharina Ochse die
umfangreiche Erstausgabe von 1974
gestrafft, längere Zitate aus dem Werk, das
seither leicht zugänglich ist, ganz
weggelassen und sich im ganzen geschickt
um erhöhte Lesbarkeit bemüht. Die
Witwe des Autors genehmigte die ge¬

kürzte Fassung, Rainer Joachim Siegel
brachte die Auswahlbibliographie auf
den neusten Stand, so dass Bronsens

grosse und einfühlsame Biographie
Joseph Roths zu neuer Wirkung kommen
kann. Das ist vor allem deshalb begrüs-
senswert, weil hier die Persönlichkeit,
die schwierige, mythomanische Natur
des grossen Schriftstellers in ihren
tausend Facetten sichtbar wird (Kiepenheuer

& Witsch Verlag, Köln 1993).


	Das Buch

