Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 7-8: Mehrsprachigkeit

Artikel: "Da draussen bin ich nur ein armes Luder..." : ein Beitrag zur
Diskussion uber nationale oder kulturelle Identitat

Autor: Kellenberger, Ralph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165186

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ralph Kellenberger

«Da draussen bin ich nur ein
armes Luder...»

Ein Beitrag zur Diskussion iiber nationale oder
kulturelle Identitét

«Da draussen bin ich nur ein armes Luder./ Hier bin ich ich — und Mann
und Bundesbruder...», heisst es in einem Gedicht von Tucholsky. Es mag
sein, dass ein dhnliches Identitétsgefithl manchen Schweizer bei der EWR-
Abstimmung beeinflusst hat; denn Identitét scheint ja auf dem Spiel gestan-
den zu haben. Das belegen nicht zuletzt die Argumente der Gegner, welche
die einseitig wirtschaftliche Ausrichtung der Vorlage kritisierten, kulturelle
Komponenten vermissten und gar den Niedergang unserer politischen
Kultur voraussagten. Das Abstimmungsergebnis hat indes schnell zu einer
gewissen Erniichterung gefiihrt.

Uber einen drastischen Fall von Identititsverlust berichtet die «Neue
Ziircher Zeitung» vom 2.Februar 1993. Im vergangenen Jahr habe ein
Viertel der kanadischen Innu-Indianer versucht, Selbstmord zu begehen.
Das kleine Volk wurde 1967 auf eine Insel vor Neufundland zwangsumge-
siedelt. Dann geriet es in Vergessenheit. Der Sozialminister vertrat nun die
Ansicht, die Misere der Innu, die in primitiven Verhéltnissen leben, sei
darauf zurtickzufiihren, dass sie autonom sein wollten und man demzufolge
kaum mit ihnen zu Rande kommen konne.

Offensichtlich haben wir Miihe mit der Identitidt. Wir erkennen immer-
hin, dass diese ambivalent ist, mit beidem zu tun hat: mit Abgrenzung oder
Eigenstindigkeit und mit Offnung. Und beides kann geféihrlich sein. Wer
sich abschottet, kommt mit der Umwelt in Konflikt. Grenzenloses Sich-
Offnen — im doppelten Wortsinn — fiihrt gar zur Auflésung.

Vielleicht erfahren wir Identitdt ohnehin nur im Negativen: wenn sie
bedroht erscheint oder eben ihr Verlust befiirchtet wird. Diese Annahme
spriache allerdings fiir die Konzeption kultureller Identitét, weil sie etwas
impliziert, das als selbstverstdndlich, alltiglich vorausgesetzt wird, wogegen
die nationale oder staatliche Variante zumindest an eine bestimmte «Struk-
tur» und Geschichte gebunden zu sein scheint. Dass die Auseinander-
setzung nationale oder kulturelle Identitit jedoch weder akademisch noch
unzeitgemdssist, beweisen die Diskussionen, welche im Zusammenhang mit
dem Wandel in den Nachfolgestaaten des ehemaligen Ostblocks, mit den
jingsten Neugriindungen, der Aufsplitterung in kleinere und kleinste staat-



646 IDENTITAT

liche Gebilde gefiihrt werden. Und auch die Forderungen nach dem Selbst-
bestimmungsrecht in der Dritten Welt, welche die Menschenrechtsdebatten
nachhaltig priagen, wéren hier anzufiihren.

«Wenn du mich fragst, weiss ich es nicht; wenn du mich nicht fragst, weiss
ich es», lautet ein chinesisches Sprichwort. Sprachsoziologen haben ldngst
herausgefunden, dass gerade die Unschirfe von Begriffen die Kommunika-
tion aufrecht erhilt. Obwohl Einengungen, die sich durch strikte Definitio-
nen ergeben, im Sinne von Popper zu vermeiden sind, werden wir hier
gerade mit drei unscharfen Begriffen konfrontiert: Kultur, Nation und
Identitidt. Bekannt geworden ist der Satz Ernst Rudolf Hubers, von Kultur
spreche man erst, seit sie sich nicht mehr von selbst verstehe. Analog tont
es bei Odo Marquard: « Wo immer weniger identisch bleibt, rufen immer mehr
immer hiiufiger nach Identitit.» Osterreichischen Erhebungen zufolge
betrachten zwar inzwischen gut 90 Prozent ihr Land als Nation, doch kaum
einer weiss mit diesem Wort etwas anzufangen!.

Helen Lynd leitet ihre oft zitierte Publikation «On Shame and the Search
for Identity» (1958) mit der zentralen Doppelfrage nach Identitét ein, welche
die angedeutete Ambivalenz bestétigt: « Wer bin ich? Wohin gehére ich?»
Offensichtlich werden die Antworten ganz verschieden ausfallen, je nach-
dem, ob wir einen Psychoanalytiker, Beamten, den Chemiker, der von einem
Konglomerat chemischer Elemente ausgeht, oder z. B. den durch Begriffe
wie Status, Beruf, Schicht usw. geprédgten Soziologen fragen. Man antwortet
in direktem Zusammenhang mit dem selber verfiigbaren (Daten-)Material.
Aber auch auf den zweiten Teil der Frage sind vom betroffenen Individuum
und von den zustidndigen Staatsorganen, beispielsweise den Zollbehdrden,
unterschiedliche Aussagen zu erwarten. In diesem Zusammenhang ist es
niitzlich, zwischen zugeschriebenen und erworbenen Identititsfaktoren zu
unterscheiden. Zu letzteren zdhlen die Rollen, die man wihlt oder durch
Leistung erreicht (z. B. Vereinsmitgliedschaft oder Titel). Es ist indes nicht
zu iibersehen, dass selbst die zugeschriebenen Faktoren in unserer Zivilisa-
tion Veridnderungen unterliegen, an Bedeutung einbiissen und vor allem
nicht mehr starr fixiert sind. So ist heute nicht ausgeschlossen, die Nationa-
litit, soziale Schicht, den Namen und sogar das Geschlecht zu wechseln.
Oscar Wildes «Dorian Gray» ist die literarische Figur, mit der uns die
Bedeutung des Korpers als Identitédtsfaktor drastisch vorgefiihrt wird.

Der Suche nach Identitédt stehen nicht umsonst Begriffe wie Entfrem-
dung, Einsamkeit und Angst gegeniiber — auch Angst vor zuviel Gemein-
samkeit. Das ldsst sich abstrakt formulieren: Identitat braucht auch Kom-
munikation und steht im Spannungsverhéltnis von Tradition und Innova-
tion. Ein Ubermass an Innovation fiihrt zu Identititsverlust. Allerdings ist
Kommunikation vorwiegend ein Austauschprozess von Innovationen. Letz-
teres aber wird nicht selten von Individualisten geleistet, von unabhingigen



IDENTITAT 647

Denkern, Kiinstlern. Nietzsche etwa hat fiir das Vergessenkdnnen, das
Abwerfen iiberméchtiger Traditionen pliadiert. Das kann dann zu tragischer
Isolation fiihren, zu Einsamkeit aus «Mangel an Inkonsequenz» (Hans
Saner).

Wissenschaftstheoretische Identititsansatze

Als vorldufige Folgerung konnen wir uns der Klage von Odo Marquard
anschliessen: «Identitditsdiskussionen werden —mit erhéhtem Kollisionsrisiko
— zum Blindflug.?» Dass diese Kollisionen unvermeidlich sind, zeigt die
Entwicklung in zwei Hauptrichtungen der Wissenschaftstheorie: der Philo-
sophie und der Sozialpsychologie.

Wenn wir zwei an sich verschiedene Objekte als identisch betrachten, so
stellen wir gedanklich eine Verkniipfung her. Aber schon bei Heraklit steht
der berithmte Satz: « Man kann nicht zweimal in den gleichen Fluss steigen,
(denn) alles fliesst und nichts bleibt.» Identitdat war fiir die griechischen
Philosophen dennoch kein Problem, weil sie von der Einheit mit Gott und
von der Geborgenheit ausgingen. Das Individuum wurde als ungeteilt in sich
und unterschieden von anderen gesehen. Karriere machte der Begriff erst
mit den englischen Empiristen. Heimatlos wurde er schliesslich mit dem
Riickgang der Geschichtsphilosophie, der Zuwendung zum Diesseits.

Locke und Hume verfolgten einen kognitiven Ansatz und orientierten
sich ausschliesslich am Bewusstsein. Dieses — und damit die personale
Identitét—se1an das Erinnerungsvermogen gebunden. Man darf dabei nicht
ibersehen, dass es Locke vor allem um die juristische Verantwortlichkeit
der Person fiir ihre Handlungen gegangen ist. Heute — nach Freud — diirfte
man das Unbewusste wohl kaum ausklammern. Leibniz hat denn auch, zur
gleichen Zeit, das Gegenteil behauptet: Nach seiner Auffassung wird Iden-
titdt nicht durch die Erinnerungsfihigkeit gebildet, sondern umgekehrt:
Diese setzt Identitét schon voraus.

Weil es den Philosophen immer wieder um die Erkenntnis des einzelnen,
des Individuums geht, stehen sie der Identitédtsdiskussion oft skeptisch
gegeniiber, Abstand reklamierend. Schon Schopenhauer hat diesen gefor-
dert, weil sonst die Personlichkeit entstellt werde durch das, was einer
vorstelle — genauer: was einer in der Vorstellung anderer sei («Aphorismen
zur Lebensweisheit» [1851]). Marcuse fiirchtet Selbstentfremdung durch
gesellschaftliche Identitdtszumutungen. Hier klingt Musils «Mann ohne
Eigenschaften» an. Fiir Adorno ist die «integrierte Personlichkeit» an sich
verwerflich. Wiahrend etwa Derrida «Nicht-Identitiit» keineswegs als Nach-
teil sieht, begniigt sich Saner mit Distanz, welche man zur Identitédt zu
wahren habe. Bei Liibbe schliesslich ist Identitit Kompensation, d.h.



648 IDENTITAT

Reaktion auf Orientierungskrisen, die der rasche soziale Wandel verursacht
hat.

Der Ubergang von der philosophischen zur sozialpsychologischen
Theorie manifestiert sich gewissermassen in einer Metamorphose vom ver-
borgenen zum verbergenden Selbst, zum Akteur, der sich in Rollen présen-
tiert. Erving Goffman stellt sich dabei einen Wettbewerb («identity bargain-
ing») um Selbstbilder, Rollen und Interessen vor. Der Titel von Goffmans
«The Presentation of Self in Everyday Life» (1959) lautet in der deutschen
Ubersetzung bezeichnenderweise: « Wir alle spielen Theater». Seine Analyse
zeigt, aus der Perspektive des Theaters, wie Menschen sich durch vielféltige
Praktiken vorteilhaft darzustellen suchen.

Angewiesen von einer unsichtbaren Regie, inszenierten sie im Alltag
«Vorstellungen», um andere von den eigenen echten und vorgetiduschten
Fahigkeiten zu tiberzeugen. Am Schluss ldasst Goffman die «Maske der
Biihne» fallen und warnt vor den realen Konsequenzen, welche die «griind-
lich geplante Rolle eines Hochstaplers» —im Unterschied zu derjenigen im
Theater — habe3, Eine schone Formulierung aus dem gleichen Milieu liefert
Lothar Krappmann. Der Eindruck, den das um Identitit ringende Indivi-
duum ihm vermittelt, ist der eines stdndig jonglierenden Artisten, «eines
Schauspielers, der in einem Augenblick das gesamte Geschehen auf der
Biihne beherrscht und sich dann leise wieder davonstiehlt, eines geschickten
Hiindlers, der seine Vertrige mit Vorbehaltsklauseln in jeder Hinsicht absi-
chert und dann doch alles auf eine Karte setzt, fast eines Scharlatans, der sich
in seinen vieldeutigen Ausserungen letztlich auf nichts festlegen lisst*». Der
Mensch muss sich in der Welt einrichten. Er entwickelt Strategien, um die
meist prekédren sozialen Beziehungen zu erhalten. Identitét ist fiir Krapp-
mann eine Leistung, ein kreativer Akt. Sie ist gelungen, wenn die sozialen
Beteiligungen des Individuums zu einer Biographie mit Zusammenhang
geordnet werden.

Im Unterschied zu diesem stark individualistischen Ansatz, der keiner
einfachen Identifizierung zugéanglich ist, hilt insbesondere George H. Mead
verbindliche institutionelle Handlungsmuster fiir unumgénglich, denn der
einzelne habe eine Identitit nur in bezug auf die Identitidten anderer Mit-
glieder seiner Gruppe. Er reagiere auf gesellschaftliche Erwartungen und
konne so sich selbst zum Objekt werden. In dieser Perspektive verwirklicht
sich die Autonomie des Individuums aus der Teilhabe an einer vertrauten
Mitwelt. Die Identitdtsfrage ist folglich nicht durch den einzelnen alleine
beantwortbar, weil sie kulturell ein- und interaktionistisch angelegt ist.

Das hindert allerdings sozialpsychologische Konzepte nicht, ebenfalls
Distanz zu fordern: Rollendistanz, autonome Entscheidung iiber Rollen-
erwartungen, welche eben nicht immer konfliktfrei erfolgt, weil diese auch
gesellschaftlichen Zwingen ausgesetzt sind. Das Bild vom balancierenden



IDENTITAT 649

Schauspieler schliesst mitunter nicht aus, dass Rollen auch vereinnahmen
konnen. Hier geniigt Distanz dann nicht; es ist Devianz gefragt. Das Gefiihl
personlicher Identitédt stecke hiufig in den Briichen unseres Milieus, hat
Goffman in einer unter dem vielsagenden Titel «Asyle» publizierten Unter-
suchung? festgestellt. Das Individuum miisse, um sich selber zu behaupten,
auch gegen die Gesellschaft auftreten, Stellung beziehen. Und das bedeutet,
die ihm zugeschriebenen Rollen unter Umstéinden verweigern, weil sie, wie
Ralph Linton schon 1945 erkannt hat, psychisch zerstéren konnen®.

Nationale oder kulturelle Identitat?

Fiir Philosophie und Sozialpsychologie ist das Spannungsfeld Individuum
— Gesellschaft zentral. Beide fragen nach der personalen oder kollektiven
Identitét. In beiden geht es jedoch nicht um nationale Identitit — bzw. um
lokale, regionale oder gar européische. Diesen Komponenten ist gemein,
dass sie raumbezogen definiert sind. Identitdt wird aber laut Liibbe durch
die Zeit wesentlich mehr geprigt als durch den Raum. Das zeigt uns schon
unsere Mobilitit, welche Zugehorigkeiten verindert und somit eine Viel-
zahl von Identitédten schafft. Der Volkerrechtler Hartwig Biilck hat dazu
Bemerkenswertes formuliert. Fiir ihn ist Zeit ein Element, in dem man sich
bewegt und Gegenstinde aus verschiedensten Winkeln betrachtet. In der
Zeit sei dem Menschen die Wirklichkeit am fiihlbarsten’. Damit kommen
wir in die kulturelle Kategorie.

Wenn hier dafiir pladiert wird, das Konzept nationale Identitét «aufzuge-
ben» zugunsten von kultureller Identitit, ist zugleich anzumerken, dass
letztere das, was man Nation oder Staat nennt, nicht ausschliessen muss. Im
Alltagsverstdndnis wird hingegen Identitét noch weitgehend mit nationaler
Identitét gleichgesetzt. Wo aber bleiben da die beiden aktuellen Tendenzen,
nidmlich die neuen Ver-Bindungen (Regionalismus) und der Riickzug ins
Private? Selbst in der neuesten Literatur zum Brauchtum wird festgehalten,
dass Brauche kaum noch ortsbezogene Identitit stirkten, weil sie entweder
in der Familie oder aber in Massenveranstaltungen gepflegt wiirden.

Nationale Identitit ist das Konzept von gestern. Sie iibersieht, dass sich
die Lebensformen grundlegend gedndert haben. Sie ist statisch und versteht
sich als mythisch-historische Variante der staatlichen Grenzziehung. In
nationaler — vertikaler — Identitét sieht Sydrney Verba zwar den wichtigsten
Konstitutionsfaktor einer Nation, gewissermassen ein Politisches-Kultur-
Aquivalent zur Ich-Identitdt. Doch muss diese mit Formen horizontaler
Identifikation, mit Gefiihlen gegenseitigen Vertrauens, korrespondieren,
was in folgendem franzosischem Sprichwort nicht gegeben ist, welches
Verba selber zitiert: « Every Frenchman loves France and hates every other
Frenchman.®»



650 IDENTITAT

Zweifellos liefern die aktuellen Auseinandersetzungen in Mitteleuropa
kein geeignetes Plddoyer fiir das Konzept kultureller Identitit. Ubersteiger-
te kulturelle Konditionierung und die Betonung der Andersartigkeit diirfen,
gekoppelt mit dem Nationalgedanken, nicht zu Menschen-Un-Recht
fithren, keine Rechtfertigung fiir Barbarei sein®. Man muss jedoch einsehen,
dass hier Realititen zur Debatte stehen, dass Kultur eben nicht bloss
Symbolgehalt vermittelt, nicht als irrationales Identifikationsmuster dient.
Bereits beim in den beiden Weltpakten von 1966 verankerten Selbstbestim-
mungsrecht der Volker ist zu beriicksichtigen, dass nationale und kulturelle
Grenzen gelegentlich nicht zusammenfallen — wie das Beispiel der Schweiz
belegt. Solche Grenziiberschreitungen laufen langst parallel zu gesellschaft-
lichen Entwicklungen. Erhebungen zeigen, dass Identitét insbesondere von
der sozialen Schichtung abhingt, dass folglich kulturelle Identitét sich eher
schichtenspezifisch als ethnisch manifestiert. «National» verbleiben die Ge-
nerationenkonflikte: Der rasche Zivilisationsfortschritt stellt zunehmend
die Interdependenzen hierarchischer (Alters-)Strukturen in Frage, woge-
gen die gleichen Generationen sich weltweit niherkommen, gemeinsame
(eben nicht nationale) Kultur — und Identitat — (er-)leben.

Sechs Uberlegungen zur kulturellen Identitiit

Karl W. Deutsch hat den Ubergang von nationaler zu kultureller Identitit
vorweggenommen. Fir ihn ist das Gedéichtnis die Quelle der Identitit.
Gedéchtnis bedeutet Speicherung von Informationen. Anders als ein Com-
puter kann der menschliche Speicher jedoch nicht geleert werden. Gemein-
same Erinnerungen machen die kulturelle Identitit einer Gruppe aus. Sie
ist nach Anselm Strauss das wesentliche Fundament der individuellen Iden-
titdt. Hier werden also beide Aspekte der Wissenschaftstheorie, personale
und kollektive Identitéit, abgedeckt.

Im folgenden sei versucht, das Konzept kulturelle Identitédt durch sechs,
teils widerspriichliche Uberlegungen zu charakterisieren:

Erstens: Kulturelle Identitit ist umfassender als nationale, weil sie Ein-
verstandnis mit Zugehorigkeiten beinhaltet und damit freiwillig erfolgt. Sie
setzt Enkulturation voraus, d. h. Aneignung und Mitarbeit am Kultur-
bestand. Nation ist wohl Identitét fiir die Verwaltung und Polizei. Sie sagt
aber nicht aus, ob ich mich darin wohl fithle. Man kann sich auch verweigern,
daran leiden!©.

Zweitens: Kulturelle Identitdt geht iiber die soziale Dimension hinaus,
well sie gemeinsame Inhalte und objektive Bindung anstrebt. Fiir den reinen
Selbstbezug wiirde ja eine moglichst liberale Kulturpolitik gentigen. Kultur
bildet Kontext und steckt den Identifikationsrahmen ab, auf den gerade die



IDENTITAT 651

pluralistischen Gesellschaften angewiesen sind. Identitit bricht nicht erst,
wenn Beziehungen getrennt werden, sondern auch bei Anderungen von
Einstellungen und Verhalten. Das zeigt sich etwa, wenn Lehrplidne vollig
tiberarbeitet werden. Es sind also kulturelle Werte, Ziele, die eine innere
Kontinuitét ebenso in Kollektivgebilden ermoglichen — und dazu zihlen
beispielsweise kulturelle Institutionen!!.

Drittens: Diese Gemeinsamkeiten sind indes schwierig, weil mehrere
Teilkulturen sich durchdringen und quer durch verschiedenste Gruppen
laufen. Identitédt existiert nur noch phasenweise und manifestiert sich
laufend in neuen Zugehorigkeiten. Es ist wie ein Patchwork (Dagmar
Steffen), welches das Potential pluralistischer und multikultureller Gesell-
schaften reflektiert — im Positiven wie im Negativen.

Viertens: Das riesige Kulturangebot macht uns zu Fremden in der eigenen
Kultur, die wir bloss noch selektiv aufnehmen. Der internationale Kultur-
markt serviert «Hdppchen-Kultur» (Fritz Raddatz), die wir an beliebigem
Ort konsumieren konnen und die letztlich einen Informationsbrei ergibt. Es
wundert nicht, dass da Differenz, sogar Nicht-Identitit, kaum noch als
Mangel empfunden wird. Kulturelle Identitdt muss deshalb auch den Drang
nach Individualitdt aushalten. Sie tut dies etwa durch Ausdrucksweisen im
immateriellen Bereich. Das Erscheinungsbild, das Design, ist ldngst zum
Unterscheidungsmerkmal von Unternehmungen geworden, welche an sich
identische Produkte anbieten.

Fiinftens: Von Paul Valéry stammt das Bonmot: « Zwei Gefahren bedrohen
unaufhorlich die Welt: die Ordnung und die Unordnung.» Auch diesem ist
kulturelle Identitédt ausgesetzt, weil eben Kultur beides beinhaltet. Kultur
ist janusko6pfig, hat ruhende und zersetzende Komponenten. Sie liefert den
notwendigen Kontext und ist Medium des Konfliktes. Sie begiinstigt die
«immaterielle Fresswelle» (Gertrud Héhler), welche auf die materielle folgt.
Kultur ist insbesondere geeignet, den Umgang mit der Umwelt zu regulie-
ren. Sie ist der « Organismus der Ordnung und Selbstdeutung der Gesellschaft
und ihrer Beziehungen zu anderen Gesellschaften und Kulturen.'?» Sie
verdichtet Bedeutungen. So ist beispielsweise eine Fahne mehr als ein
farbiges Tuch — und das gilt nicht nur fiir staatliche Symbole. Dennoch hat
man bei komplexen Begriffen mit « Ungleichzeitigkeiten» (Hermann Bau-
singer) zu rechnen — wobei Komplexitét Identitit nicht verhindern muss.

Sechstens: Die Suche nach Identitdt im Subjektiven, in kulturellen
Vereinigungen diirfte nicht zuletzt Resultat der tiefgreifend verdnderten
Sozialstruktur unserer modernen Gesellschaft sein, in welcher mancher dem
leistungsorientierten Identitdtstypus nicht mehr zu entsprechen vermag. Fiir
Marquard sichert indessen die Selbstsubstitutionsfahigkeit der Teilsysteme
jenes Mass an stabiler Identitit, durch die der soziale Wandel iiberlebbar
erscheint. Identitét ist im Sozialstaat nicht mehr zur Selbsterhaltung erfor-



652 IDENTITAT

derlich; sie wird jedoch gleichzeitig gewissermassen als «donum superad-
ditum» erst moglich. Identitét steht damit in innerer Affinitit zum Kulturel-
len, zum Asthetischen und wird, entsprechend Kants Strukturformel fiir das
Schone, so «eine Art Zweckmiissigkeit ohne Zweck.13»

Fiir die Legitimation politischer Macht bildet Identitét geradezu einen
Angelpunkt. Nicht zuféllig kommt die Betonung nationaler Identitdt meist
«von oben». Trotz der in Art. 11 EMRK garantierten Vereinsfreiheit sind
eben diese freiwillig gewéhlten Kollektivgebilde immer wieder staatlichen
Interventionen ausgesetzt (gewesen), weil in ihnen eine Bedrohung des
Herrschaftsanspruchs gesehen wird.

Vielleicht hat der Leser beim einleitenden Tucholsky-Zitat zunéchst an
den Staat gedacht. Tucholsky nicht. Sein Werk von 1926 triagt den Titel « Das
Mitglied» und umschreibt den Verein — kulturelle Identitit. Folgende Stelle
belegt das: «Hier lebe ich./Und will auch einst begraben sein/in mein’
Verein. »

1 Die Darstellung folgt im wesentlichen den Artikeln von Dieter Henrich, Hermann Liibbe,
Thomas Luckmann und Odo Marquard, in: Marquard/ Stierle (Hg.): Identitdt, Miinchen 1979,
S.1331f.,277 ff., 293 ff. und 347 ff.; ferner: Emil Angehrn: Geschichte und Identitit. Berlin 1985;
Ina-Maria Greverus: Kultur und Alltagswelt. Miinchen 1978; Susanne Knecht: Schweizerische
Identitét: ein Phantombild. In: Ethnologica Helvetica 1989/90. Nr. 13/14. S.7-22; Lothar
Krappmann: Soziologische Dimensionen der Identitat. Stuttgart 1988; David J. de Levita: Der
Begriff der Identitat. Frankfurt 1976; George Herbert Mead: Geist, Identitdt und Gesellschaft.
Frankfurt 1975; Hans Saner: Von den Gefahrender Identitét fiir das Menschsein. In: Benedetti/
Wiesmann (Hg.): Ein Inuk sein. Gottingen 1986. S.39-51; Annette Stross: Ich-Identitét, Berlin
1991. —2Marquard (Anm. 1), S.347. — 3Erving Goffman: Wir alle spielen Theater. Miinchen
1991. S.232 f.—+Krappmann (Anm. 1), S.56. — 5 Erving Goffman: Asyle. Frankfurt 1973. S.304.
—6Ralph Linton: The Cultural Background of Personality. New York 1945. S.33: «In order to
function successfully as a unit in society, the individual must assume certain stereotyped forms
of behavior, that is culture patterns. A great many of these culture patterns are oriented toward
the maintenance of society rather than the satisfaction of individual needs.» —? Hartwig Biilck:
Volkerrecht und Europiisches Recht. Berlin 1984. S.312 ff. — 8Pye/Verba (Hg.): Political
Culture and Political Development. Princeton 1965. S. 536f. — 2 Louis Henkin: The Rights of
Man Today. Boulder 1978. §.129: «Cultural differences ... cannot explain or justify barbarism
and repression.» — 1°Saner (Anm.1), S.41{f. — 1Hermann Bausinger: Kulturelle Identitit,
Bonn 1982. S.14ff. — 12Peter Koslowski: Die postmoderne Kultur. Miinchen 1988. S.8. —
13Marquard (Anm.1), S. 365.

«Jede Identitit bildet sich als Bewusstsein der Differenz im Spiegel des anderen.»

Aus: Karl Heinz Gotze, Franzosische Affairen, Ansichten von
Frankreich, S. Fischer, Frankfurt 1993, S. 15.




	"Da draussen bin ich nur ein armes Luder..." : ein Beitrag zur Diskussion über nationale oder kulturelle Identität

