
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 7-8: Mehrsprachigkeit

Artikel: "Da draussen bin ich nur ein armes Luder..." : ein Beitrag zur
Diskussion über nationale oder kulturelle Identität

Autor: Kellenberger, Ralph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ralph Kellenberger

«Da draussen bin ich nur ein
armes Luder...»
Ein Beitrag zur Diskussion über nationale oder
kulturelle Identität

«Da draussen bin ich nur ein armes Luder. /Hier bin ich ich - und Mann
und Bundesbruder... », heisst es in einem Gedicht von Tucholsky. Es mag
sein, dass ein ähnliches Identitätsgefühl manchen Schweizer bei der EWR-
Abstimmung beeinflusst hat; denn Identität scheint ja auf dem Spiel gestanden

zu haben. Das belegen nicht zuletzt die Argumente der Gegner, welche
die einseitig wirtschaftliche Ausrichtung der Vorlage kritisierten, kulturelle
Komponenten vermissten und gar den Niedergang unserer politischen
Kultur voraussagten. Das Abstimmungsergebnis hat indes schnell zu einer
gewissen Ernüchterung geführt.

Über einen drastischen Fall von Identitätsverlust berichtet die «Neue
Zürcher Zeitung» vom 2. Februar 1993. Im vergangenen Jahr habe ein
Viertel der kanadischen Innu-Indianer versucht, Selbstmord zu begehen.
Das kleine Volk wurde 1967 auf eine Insel vor Neufundland zwangsumgesiedelt.

Dann geriet es in Vergessenheit. Der Sozialminister vertrat nun die
Ansicht, die Misere der Innu, die in primitiven Verhältnissen leben, sei
darauf zurückzuführen, dass sie autonom sein wollten und man demzufolge
kaum mit ihnen zu Rande kommen könne.

Offensichtlich haben wir Mühe mit der Identität. Wir erkennen immerhin,

dass diese ambivalent ist, mit beidem zu tun hat: mit Abgrenzung oder
Eigenständigkeit und mit Öffnung. Und beides kann gefährlich sein. Wer
sich abschottet, kommt mit der Umwelt in Konflikt. Grenzenloses Sich-
Öffnen - im doppelten Wortsinn - führt gar zur Auflösung.

Vielleicht erfahren wir Identität ohnehin nur im Negativen: wenn sie

bedroht erscheint oder eben ihr Verlust befürchtet wird. Diese Annahme
spräche allerdings für die Konzeption kultureller Identität, weil sie etwas
impliziert, das als selbstverständlich, alltäglich vorausgesetzt wird, wogegen
die nationale oder staatliche Variante zumindest an eine bestimmte «Struktur»

und Geschichte gebunden zu sein scheint. Dass die Auseinandersetzung

nationale oder kulturelle Identität jedoch weder akademisch noch
unzeitgemäss ist, beweisen die Diskussionen, welche im Zusammenhang mit
dem Wandel in den Nachfolgestaaten des ehemaligen Ostblocks, mit den
jüngsten Neugründungen, der Aufsplitterung in kleinere und kleinste Staat-



646 IDENTITÄT

liehe Gebilde geführt werden. Und auch die Forderungen nach dem
Selbstbestimmungsrecht in der Dritten Welt, welche die Menschenrechtsdebatten
nachhaltig prägen, wären hier anzuführen.

«Wenn du mich fragst, weiss ich es nicht; wenn du mich nicht fragst, weiss
ich es», lautet ein chinesisches Sprichwort. Sprachsoziologen haben längst
herausgefunden, dass gerade die Unscharfe von Begriffen die Kommunikation

aufrecht erhält. Obwohl Einengungen, die sich durch strikte Definitionen

ergeben, im Sinne von Popper zu vermeiden sind, werden wir hier
gerade mit drei unscharfen Begriffen konfrontiert: Kultur, Nation und
Identität. Bekannt geworden ist der Satz Ernst Rudolf Hubers, von Kultur
spreche man erst, seit sie sich nicht mehr von selbst verstehe. Analog tönt
es bei Odo Marquard: « Wo immer weniger identisch bleibt, rufen immer mehr
immer häufiger nach Identität.» Österreichischen Erhebungen zufolge
betrachten zwar inzwischen gut 90 Prozent ihr Land als Nation, doch kaum
einer weiss mit diesem Wort etwas anzufangen1.

Helen Lynd leitet ihre oft zitierte Publikation « On Shame and the Search

for Identity» (1958) mit derzentralen Doppelfrage nach Identität ein, welche
die angedeutete Ambivalenz bestätigt: «Wer bin ich? Wohin gehöre ich?»
Offensichtlich werden die Antworten ganz verschieden ausfallen, je nachdem,

ob wir einen Psychoanalytiker, Beamten, den Chemiker, der von einem
Konglomerat chemischer Elemente ausgeht, oder z. B. den durch Begriffe
wie Status, Beruf, Schicht usw. geprägten Soziologen fragen. Man antwortet
in direktem Zusammenhang mit dem selber verfügbaren (Daten-)Material.
Aber auch auf den zweiten Teil der Frage sind vom betroffenen Individuum
und von den zuständigen Staatsorganen, beispielsweise den Zollbehörden,
unterschiedliche Aussagen zu erwarten. In diesem Zusammenhang ist es

nützlich, zwischen zugeschriebenen und erworbenen Identitätsfaktoren zu
unterscheiden. Zu letzteren zählen die Rollen, die man wählt oder durch
Leistung erreicht (z. B. Vereinsmitgliedschaft oder Titel). Es ist indes nicht
zu übersehen, dass selbst die zugeschriebenen Faktoren in unserer Zivilisation

Veränderungen unterliegen, an Bedeutung einbussen und vor allem
nicht mehr starr fixiert sind. So ist heute nicht ausgeschlossen, die Nationalität,

soziale Schicht, den Namen und sogar das Geschlecht zu wechseln.
Oscar Wildes «Dorian Gray» ist die literarische Figur, mit der uns die
Bedeutung des Körpers als Identitätsfaktor drastisch vorgeführt wird.

Der Suche nach Identität stehen nicht umsonst Begriffe wie Entfremdung,

Einsamkeit und Angst gegenüber - auch Angst vor zuviel Gemeinsamkeit.

Das lässt sich abstrakt formulieren: Identität braucht auch
Kommunikation und steht im Spannungsverhältnis von Tradition und Innovation.

Ein Übermass an Innovation führt zu Identitätsverlust. Allerdings ist
Kommunikation vorwiegend ein Austauschprozess von Innovationen. Letzteres

aber wird nicht selten von Individualisten geleistet, von unabhängigen



IDENTITÄT 647

Denkern, Künstlern. Nietzsche etwa hat für das Vergessenkönnen, das
Abwerfen übermächtiger Traditionen plädiert. Das kann dann zu tragischer
Isolation führen, zu Einsamkeit aus «Mangel an Inkonsequenz» (Hans
Saner).

Wissenschaftstheoretische Identitätsansätze

Als vorläufige Folgerung können wir uns der Klage von Odo Marquard
anschliessen: «Identitätsdiskussionen werden -mit erhöhtem Kollisionsrisiko
- zum Blindflug.2» Dass diese Kollisionen unvermeidlich sind, zeigt die
Entwicklung in zwei Hauptrichtungen der Wissenschaftstheorie: der
Philosophie und der Sozialpsychologie.

Wenn wir zwei an sich verschiedene Objekte als identisch betrachten, so
stellen wir gedanklich eine Verknüpfung her. Aber schon bei Heraklit steht
der berühmte Satz: «Man kann nicht zweimal in den gleichen Fluss steigen,
(denn) alles fliesst und nichts bleibt.» Identität war für die griechischen
Philosophen dennoch kein Problem, weil sie von der Einheit mit Gott und
von der Geborgenheit ausgingen. Das Individuum wurde als ungeteilt in sich
und unterschieden von anderen gesehen. Karriere machte der Begriff erst
mit den englischen Empiristen. Heimatlos wurde er schliesslich mit dem
Rückgang der Geschichtsphilosophie, der Zuwendung zum Diesseits.

Locke und Hume verfolgten einen kognitiven Ansatz und orientierten
sich ausschliesslich am Bewusstsein. Dieses - und damit die personale
Identität - sei an das Erinnerungsvermögen gebunden. Man darf dabei nicht
übersehen, dass es Locke vor allem um die juristische Verantwortlichkeit
der Person für ihre Handlungen gegangen ist. Heute - nach Freud - dürfte
man das Unbewusste wohl kaum ausklammern. Leibniz hat denn auch, zur
gleichen Zeit, das Gegenteil behauptet: Nach seiner Auffassung wird Identität

nicht durch die Erinnerungsfähigkeit gebildet, sondern umgekehrt:
Diese setzt Identität schon voraus.

Weil es den Philosophen immer wieder um die Erkenntnis des einzelnen,
des Individuums geht, stehen sie der Identitätsdiskussion oft skeptisch
gegenüber, Abstand reklamierend. Schon Schopenhauer hat diesen gefordert,

weil sonst die Persönlichkeit entstellt werde durch das, was einer
vorstelle - genauer: was einer in der Vorstellung anderer sei («Aphorismen
zur Lebensweisheit» [1851]). Marcuse fürchtet Selbstentfremdung durch
gesellschaftliche Identitätszumutungen. Hier klingt Musils «Mann ohne
Eigenschaften» an. Für Adorno ist die «integrierte Persönlichkeit» an sich
verwerflich. Während etwa Derrida «Nicht-Identität» keineswegs als Nachteil

sieht, begnügt sich Saner mit Distanz, welche man zur Identität zu
wahren habe. Bei Lübbe schliesslich ist Identität Kompensation, d.h.



648 IDENTITÄT

Reaktion auf Orientierungskrisen, die der rasche soziale Wandel verursacht
hat.

Der Übergang von der philosophischen zur sozialpsychologischen
Theorie manifestiert sich gewissermassen in einer Metamorphose vom
verborgenen zum verbergenden Selbst, zum Akteur, der sich in Rollen präsentiert.

Erving Goffman stellt sich dabei einen Wettbewerb («identity bargaining»)

um Selbstbilder, Rollen und Interessen vor. Der Titel von Goffmans
«The Presentation of Self in Everyday Life» (1959) lautet in der deutschen
Übersetzung bezeichnenderweise: «Wir alle spielen Theater». Seine Analyse
zeigt, aus der Perspektive des Theaters, wie Menschen sich durch vielfältige
Praktiken vorteilhaft darzustellen suchen.

Angewiesen von einer unsichtbaren Regie, inszenierten sie im Alltag
«Vorstellungen», um andere von den eigenen echten und vorgetäuschten
Fähigkeiten zu überzeugen. Am Schluss lässt Goffman die «Maske der
Bühne» fallen und warnt vor den realen Konsequenzen, welche die «gründlich

geplante Rolle eines Hochstaplers» - im Unterschied zu derjenigen im
Theater - habe3. Eine schöne Formulierung aus dem gleichen Milieu liefert
Lothar Krappmann. Der Eindruck, den das um Identität ringende Individuum

ihm vermittelt, ist der eines ständig jonglierenden Artisten, «eines

Schauspielers, der in einem Augenblick das gesamte Geschehen auf der
Bühne beherrscht und sich dann leise wieder davonstiehlt, eines geschickten
Händlers, der seine Verträge mit Vorbehaltsklauseln in jeder Hinsicht
absichert und dann doch alles aufeine Karte setzt, fast eines Scharlatans, der sich
in seinen vieldeutigen Äusserungen letztlich auf nichts festlegen lässt4». Der
Mensch muss sich in der Welt einrichten. Er entwickelt Strategien, um die
meist prekären sozialen Beziehungen zu erhalten. Identität ist für Krappmann

eine Leistung, ein kreativer Akt. Sie ist gelungen, wenn die sozialen
Beteiligungen des Individuums zu einer Biographie mit Zusammenhang
geordnet werden.

Im Unterschied zu diesem stark individualistischen Ansatz, der keiner
einfachen Identifizierung zugänglich ist, hält insbesondere George H. Mead
verbindliche institutionelle Handlungsmuster für unumgänglich, denn der
einzelne habe eine Identität nur in bezug auf die Identitäten anderer
Mitglieder seiner Gruppe. Er reagiere auf gesellschaftliche Erwartungen und
könne so sich selbst zum Objekt werden. In dieser Perspektive verwirklicht
sich die Autonomie des Individuums aus der Teilhabe an einer vertrauten
Mitwelt. Die Identitätsfrage ist folglich nicht durch den einzelnen alleine
beantwortbar, weil sie kulturell ein- und interaktionistisch angelegt ist.

Das hindert allerdings sozialpsychologische Konzepte nicht, ebenfalls
Distanz zu fordern: Rollendistanz, autonome Entscheidung über
Rollenerwartungen, welche eben nicht immer konfliktfrei erfolgt, weil diese auch
gesellschaftlichen Zwängen ausgesetzt sind. Das Bild vom balancierenden



IDENTITÄT 649

Schauspieler schliesst mitunter nicht aus, dass Rollen auch vereinnahmen
können. Hier genügt Distanz dann nicht; es ist Devianz gefragt. Das Gefühl
persönlicher Identität stecke häufig in den Brüchen unseres Milieus, hat
Goffman in einer unter dem vielsagenden Titel «Asyle» publizierten
Untersuchung5 festgestellt. Das Individuum müsse, um sich selber zu behaupten,
auch gegen die Gesellschaft auftreten, Stellung beziehen. Und das bedeutet,
die ihm zugeschriebenen Rollen unter Umständen verweigern, weil sie, wie
Ralph Linton schon 1945 erkannt hat, psychisch zerstören können6.

Nationale oder kulturelle Identität?

Für Philosophie und Sozialpsychologie ist das Spannungsfeld Individuum
- Gesellschaft zentral. Beide fragen nach der personalen oder kollektiven
Identität. In beiden geht es jedoch nicht um nationale Identität - bzw. um
lokale, regionale oder gar europäische. Diesen Komponenten ist gemein,
dass sie raumbezogen definiert sind. Identität wird aber laut Lübbe durch
die Zeit wesentlich mehr geprägt als durch den Raum. Das zeigt uns schon
unsere Mobilität, welche Zugehörigkeiten verändert und somit eine Vielzahl

von Identitäten schafft. Der Völkerrechtler Hartwig Bülck hat dazu
Bemerkenswertes formuliert. Für ihn ist Zeit ein Element, in dem man sich
bewegt und Gegenstände aus verschiedensten Winkeln betrachtet. In der
Zeit sei dem Menschen die Wirklichkeit am fühlbarsten7. Damit kommen
wir in die kulturelle Kategorie.

Wenn hier dafür plädiert wird, das Konzept nationale Identität «aufzugeben»

zugunsten von kultureller Identität, ist zugleich anzumerken, dass
letztere das, was man Nation oder Staat nennt, nicht ausschliessen muss. Im
Alltagsverständnis wird hingegen Identität noch weitgehend mit nationaler
Identität gleichgesetzt. Wo aber bleiben da die beiden aktuellen Tendenzen,
nämlich die neuen Ver-Bindungen (Regionalismus) und der Rückzug ins
Private? Selbst in der neuesten Literatur zum Brauchtum wird festgehalten,
dass Bräuche kaum noch ortsbezogene Identität stärkten, weil sie entweder
in der Familie oder aber in Massenveranstaltungen gepflegt würden.

Nationale Identität ist das Konzept von gestern. Sie übersieht, dass sich
die Lebensformen grundlegend geändert haben. Sie ist statisch und versteht
sich als mythisch-historische Variante der staatlichen Grenzziehung. In
nationaler - vertikaler - Identität sieht Sydney Verba zwar den wichtigsten
Konstitutionsfaktor einer Nation, gewissermassen ein Politisches-Kultur-
Äquivalent zur Ich-Identität. Doch muss diese mit Formen horizontaler
Identifikation, mit Gefühlen gegenseitigen Vertrauens, korrespondieren,
was in folgendem französischem Sprichwort nicht gegeben ist, welches
Verba selber zitiert: «Every Frenchman loves France and hates every other
Frenchman?»



650 IDENTITÄT

Zweifellos liefern die aktuellen Auseinandersetzungen in Mitteleuropa
kein geeignetes Plädoyer für das Konzept kultureller Identität. Übersteigerte

kulturelle Konditionierung und die Betonung der Andersartigkeit dürfen,
gekoppelt mit dem Nationalgedanken, nicht zu Menschen-Un-Recht
führen, keine Rechtfertigung für Barbarei sein9. Man muss jedoch einsehen,
dass hier Realitäten zur Debatte stehen, dass Kultur eben nicht bloss

Symbolgehalt vermittelt, nicht als irrationales Identifikationsmuster dient.
Bereits beim in den beiden Weltpakten von 1966 verankerten Selbstbestimmungsrecht

der Völker ist zu berücksichtigen, dass nationale und kulturelle
Grenzen gelegentlich nicht zusammenfallen - wie das Beispiel der Schweiz
belegt. Solche Grenzüberschreitungen laufen längst parallel zu gesellschaftlichen

Entwicklungen. Erhebungen zeigen, dass Identität insbesondere von
der sozialen Schichtung abhängt, dass folglich kulturelle Identität sich eher
schichtenspezifisch als ethnisch manifestiert. «National» verbleiben die
Generationenkonflikte: Der rasche Zivilisationsfortschritt stellt zunehmend
die Interdependenzen hierarchischer (Alters-)Strukturen in Frage, wogegen

die gleichen Generationen sich weltweit näherkommen, gemeinsame
(eben nicht nationale) Kultur - und Identität - (er-)leben.

Sechs Überlegungen zur kulturellen Identität

Karl W. Deutsch hat den Übergang von nationaler zu kultureller Identität
vorweggenommen. Für ihn ist das Gedächtnis die Quelle der Identität.
Gedächtnis bedeutet Speicherung von Informationen. Anders als ein Computer

kann der menschliche Speicher jedoch nicht geleert werden. Gemeinsame

Erinnerungen machen die kulturelle Identität einer Gruppe aus. Sie
ist nach Anselm Strauss das wesentliche Fundament der individuellen Identität.

Hier werden also beide Aspekte der Wissenschaftstheorie, personale
und kollektive Identität, abgedeckt.

Im folgenden sei versucht, das Konzept kulturelle Identität durch sechs,
teils widersprüchliche Überlegungen zu charakterisieren:

Erstens: Kulturelle Identität ist umfassender als nationale, weil sie
Einverständnis mit Zugehörigkeiten beinhaltet und damit freiwillig erfolgt. Sie

setzt Enkulturation voraus, d. h. Aneignung und Mitarbeit am
Kulturbestand. Nation ist wohl Identität für die Verwaltung und Polizei. Sie sagt
aber nicht aus, ob ich mich darin wohl fühle. Man kann sich auch verweigern,
daran leiden10.

Zweitens: Kulturelle Identität geht über die soziale Dimension hinaus,
weil sie gemeinsame Inhalte und objektive Bindung anstrebt. Für den reinen
Selbstbezug würde ja eine möglichst liberale Kulturpolitik genügen. Kultur
bildet Kontext und steckt den Identifikationsrahmen ab, auf den gerade die



IDENTITÄT 651

pluralistischen Gesellschaften angewiesen sind. Identität bricht nicht erst,
wenn Beziehungen getrennt werden, sondern auch bei Änderungen von
Einstellungen und Verhalten. Das zeigt sich etwa, wenn Lehrpläne völlig
überarbeitet werden. Es sind also kulturelle Werte, Ziele, die eine innere
Kontinuität ebenso in Kollektivgebilden ermöglichen - und dazu zählen
beispielsweise kulturelle Institutionen11.

Drittens: Diese Gemeinsamkeiten sind indes schwierig, weil mehrere
Teilkulturen sich durchdringen und quer durch verschiedenste Gruppen
laufen. Identität existiert nur noch phasenweise und manifestiert sich
laufend in neuen Zugehörigkeiten. Es ist wie ein Patchwork (Dagmar
Steffen), welches das Potential pluralistischer und multikultureller
Gesellschaften reflektiert - im Positiven wie im Negativen.

Viertens: Das riesige Kulturangebot macht uns zu Fremden in der eigenen
Kultur, die wir bloss noch selektiv aufnehmen. Der internationale Kulturmarkt

serviert «Häppchen-Kultur» (Fritz Raddatz), die wir an beliebigem
Ort konsumieren können und die letztlich einen Informationsbrei ergibt. Es
wundert nicht, dass da Differenz, sogar Nicht-Identität, kaum noch als

Mangel empfunden wird. Kulturelle Identität muss deshalb auch den Drang
nach Individualität aushalten. Sie tut dies etwa durch Ausdrucksweisen im
immateriellen Bereich. Das Erscheinungsbild, das Design, ist längst zum
Unterscheidungsmerkmal von Unternehmungen geworden, welche an sich
identische Produkte anbieten.

Fünftens: Von Paul Valéry stammt das Bonmot: «Zwei Gefahren bedrohen
unaufhörlich die Welt: die Ordnung und die Unordnung.» Auch diesem ist
kulturelle Identität ausgesetzt, weil eben Kultur beides beinhaltet. Kultur
ist janusköpfig, hat ruhende und zersetzende Komponenten. Sie liefert den
notwendigen Kontext und ist Medium des Konfliktes. Sie begünstigt die
«immaterielle Fresswelle» (Gertrud Höhler), welche auf die materielle folgt.
Kultur ist insbesondere geeignet, den Umgang mit der Umwelt zu regulieren.

Sie ist der « Organismus der Ordnung und Selbstdeutung der Gesellschaft
und ihrer Beziehungen zu anderen Gesellschaften und Kulturen.12» Sie
verdichtet Bedeutungen. So ist beispielsweise eine Fahne mehr als ein
farbiges Tuch - und das gilt nicht nur für staatliche Symbole. Dennoch hat
man bei komplexen Begriffen mit «Ungleichzeitigkeiten» (Hermann
Bausinger) zu rechnen - wobei Komplexität Identität nicht verhindern muss.

Sechstens: Die Suche nach Identität im Subjektiven, in kulturellen
Vereinigungen dürfte nicht zuletzt Resultat der tiefgreifend veränderten
Sozialstruktur unserer modernen Gesellschaft sein, in welcher mancher dem
leistungsorientierten Identitätstypus nicht mehr zu entsprechen vermag. Für
Marquard sichert indessen die Selbstsubstitutionsfähigkeit der Teilsysteme
jenes Mass an stabiler Identität, durch die der soziale Wandel überlebbar
erscheint. Identität ist im Sozialstaat nicht mehr zur Selbsterhaltung erfor-



652 IDENTITÄT

derlich; sie wird jedoch gleichzeitig gewissermassen als «donum superad-
ditum» erst möglich. Identität steht damit in innerer Affinität zum Kulturellen,

zum Ästhetischen und wird, entsprechend Kants Strukturformel für das

Schöne, so «eine Art Zweckmässigkeit ohne Zweck.13»
Für die Legitimation politischer Macht bildet Identität geradezu einen

Angelpunkt. Nicht zufällig kommt die Betonung nationaler Identität meist
«von oben». Trotz der in Art. 11 EMRK garantierten Vereinsfreiheit sind
eben diese freiwillig gewählten Kollektivgebilde immer wieder staatlichen
Interventionen ausgesetzt (gewesen), weil in ihnen eine Bedrohung des

Herrschaftsanspruchs gesehen wird.
Vielleicht hat der Leser beim einleitenden Tucholsky-Zitat zunächst an

den Staat gedacht. Tucholsky nicht. Sein Werk von 1926 trägt den Titel «Das
Mitglied» und umschreibt den Verein - kulturelle Identität. Folgende Stelle
belegt das: «Hier lebe ich./Und will auch einst begraben sein/in mein'
Verein. »

1 Die Darstellung folgt im wesentlichen den Artikeln von Dieter Henrich, Hermann Lübbe,
Thomas Luckmann und Odo Marquard, in: Marquard/Stierle (Hg.): Identität, München 1979,
S. 133 ff.,277 ff., 293 ff. und 347 ff.; ferner: Emil Angehrn: Geschichte und Identität. Berlin 1985;
Ina-Maria Greverus: Kultur und Alltagswelt. München 1978: Susanne Knecht: Schweizerische
Identität: ein Phantombild. In: Ethnologica Helvetica 1989/90. Nr. 13/14. S.7-22; Lothar
Krappmann: Soziologische Dimensionen der Identität. Stuttgart 1988: David J. de Levita: Der
Begriff der Identität. Frankfurt 1976; George Herbert Mead: Geist, Identität und Gesellschaft.
Frankfurt 1975; Hans Saner: Von den Gefahren der Identität für das Menschsein. In: Benedetti /
Wiesmann (Hg.): Ein Inuk sein. Göttingen 1986. S. 39-51: Annette Stross: Ich-Identität, Berlin
1991. -2 Marquard (Anm. 1), S.347. - 3Erving Goffman: Wir alle spielen Theater. München
1991. S.232 f. -<Krappmann (Anm. 1), S. 56. -'Erving Goffman: Asyle. Frankfurt 1973. S.304.

- 6 Ralph Linton: The Cultural Background of Personality. New York 1945. S. 33: «In order to
function successfully as a unit in society, the individual must assume certain stereotyped forms
of behavior, that is culture patterns. A great many of these culture patterns are oriented toward
the maintenance of society rather than the satisfaction of individual needs.» -7 Hartwig Bülck:
Völkerrecht und Europäisches Recht. Berlin 1984. S. 312 ff. - »Pye/Verba (Hg.): PoUtical
Culture and Political Development. Princeton 1965. S.536f. -'Louis Henkin: The Rights of
Man Today. Boulder 1978. S. 129: «Cultural differences cannot explain or justify barbarism
and repression.» - 10Saner (Anm. 1). S.41 ff. - ^Hermann Bausinger: Kulturelle Identität,
Bonn 1982. S. 14 ff. - ^ Peter Koslowski: Die postmoderne Kultur. München 1988. S.8. -
u Marquard (Anm. 1). S. 365.

«Jede Identität bildet sich als Bewusstsein der Differenz im Spiegel des anderen. »

Aus: Karl Heinz Götze, Französische Affairen, Ansichten von
Frankreich, S.Fischer, Frankfurt 1993, S. 15.


	"Da draussen bin ich nur ein armes Luder..." : ein Beitrag zur Diskussion über nationale oder kulturelle Identität

