
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 6

Artikel: Islamisten als "Nachfolger" der Kommunisten : alter Konfliktherd und
neues Feindbild

Autor: Durán, Khalid

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Khalid Durän

Islamisten als «Nachfolger» der
Kommunisten

Alter Konfliktherd und neues Feindbild

Nach dem Zusammenbruch des Sowjetimperiums ist sogleich die Frage
gestellt worden, ob es einen Nachfolger für den Feind des Westens und der
Freien Welt gebe, und wenn, wo man diesen Nachfolger zu suchen habe.
Einer der meistgenannten Kandidaten für diese Rolle ist die Welt des Islam.
Im gleichen Atemzug wurde oft gesagt, bei der Vorstellung vom Islam als

neuem Feind handle es sich um eine Hypothese, die sich wohl kaum belegen
lasse. Bisweilen wurde der Islam nur indirekt genannt, insofern, als manche
Analytiker sich darauf beschränkten zu sagen, der Islam sei es nicht- womit
sie verrieten, dass immerhin der Islam ihnen als erstes in den Sinn kam oder
sie sich zumindest bewusst waren, dass andere an erster Stelle den Islam
nennen würden.

Früher hatte man nicht selten gesagt, der Kommunismus sei an die Stelle
des Islam getreten - als Herausforderer Europas. In den Jahrhunderten der
spanischen Reconquista kam den Mauren diese Rolle zu, und Maure (moro)
steht im Spanischen nicht für Araber, sondern für Muslim. Auch philippinische

Muslime wurden bekanntlich moros genannt. Später sah man den
Türken als den Feind an sich an, ähnlich wie nach dem Ersten und mehr
noch nach dem Zweiten Weltkrieg den Russen.

Eigentlich sollte es sich erübrigen, auf die friedensfördernden Elemente
in der islamischen Lehre zu verweisen, doch zeigt sich immer wieder, wie
sehr diese in der westlichen Welt unterschätzt werden. Dabei ist es gerade
diese Unterschätzung der positiven Werte im Islam, die Muslime so gegen
den Westen aufbringt. Im abendländischen Kulturbereich herrscht ein
Image vom Islam vor, aus dem Militanz nicht wegzudenken ist. Doch
umgekehrt ist es nicht anders. Das muslimische Bild vom Abendland liesse
sich umschreiben als: «Christen sind Bellizisten».

Das Schlüsselwort heisst nicht Djihäd, sondern Salam

Muslime werden nicht müde daraufhinzuweisen, dass Islam und Salâm
(Friede) Synonyme seien. Die Hauptstadt von Tansania heisst Daressalam
(«Haus des Friedens»), ein Name, der von den Muslimen vielen Orten in



476 ISLAMISMUS

der Welt gegeben wurde, und der auf ein Ideal hinweist, das durch die
islamische Lehre gegeben ist: die Priorität des Friedens. Dafür liessen sich
zahllose Beispiele anführen, tiefschürfende und vordergründige, auf jeden
Fall eine Fülle von Friedensverweisen, die, wenn man sie kennt, in ihrer
Gesamtheit eindrucksvoll sind. Daraus ergibt sich ein Bild von der Lehre,
das sich vom herkömmlichen und landläufigen Islam-Image krass
unterscheidet.

Ob zu Recht oder Unrecht, Muslime sehen sich selbst als diejenigen, die
für Frieden eintreten, und die anderen als diejenigen, die sich der Herstellung

des Friedens widersetzen. Es geht hier nicht um eine Diskussion
unterschiedlicher Friedenskonzepte als ein Panorama, in das der Islam
hineinzustellen wäre. Beschränkt man sich auf die groben Züge, dann muss
man konstatieren, dass vom Islam, zumindest von der Lehre, starke
Friedensimpulse ausgehen. Der Historiker stellt fest, dass es neben der
militanten Tradition auch stets eine pazifistische Tradition gegeben hat, und
dass bisweilen sogar die pazifistische Theorie sich gegen die militante Praxis
behauptete, z.B. als es im 16.Jahrhundert dem marokkanischen Sultan
Al-Mansur nicht gelang, seinen Raubzug in die sagenumwobenen afrikanischen

Goldreiche als Djihäd (Krieg zur Verteidigung des Glaubens) deklarieren

zu lassen. Die obersten Religionsgelehrten traten entschieden gegen
den Timbuktu-Feldzug auf, weil dieser sich islamisch nicht rechtfertigen
liess.

Befreiungstheologie auf islamisch

In seiner Anfangsphase in Mekka war der Prophet Mohammed dreizehn
Jahre lang ein Verkünder der Gewaltlosigkeit. Während der anschliessenden

zehn Jahre in Medina machte er verschiedene Abstriche an seiner
ursprünglich pazifistischen Lehre. Nun beruft sich der Fundamentalismus
bzw. Islamismus auf jene letzten zehn Jahre als Kernbereich. Die islamische
Mystik dagegen, dasSufitum, betrachtet die ersten dreizehn Jahre als
grundlegend und verzichtet auf die in Medina gemachten Abstriche, d. h. sie stellt
die höheren ethischen Normen von Mekka über die weniger anspruchsvollen

von Medina. Damit wird die in Medina erteilte Erlaubnis zum
bewaffneten Kampf rückgängig gemacht und zurückgegriffen auf den
Pazifismus von Mekka.

Diese Gedankengänge werden zwar nur von relativ wenigen so deutlich
nachvollzogen oder systematisiert, doch existieren sie in der einen oder
anderen Form und sind oft sogar tonangebend gewesen.

Die pazifistische Tradition versteckte sich nicht immer in esoterischen
Sufizirkeln, und die bürgerkriegsähnliche Situation in vielen muslimischen



ISLAMISMUS 477

Staaten dieser Tage hat u. a. mit solchen traditionellen Gegensätzen zu tun.
Konkret bedeutet das die Existenz einer breiten Strömung, die den Islam
als friedensfördernd versteht, als eine Methodik zur Beendigung von
bewaffneten Konflikten. Gandhi konnte sich mit seiner Lehre von der
Gewaltlosigkeit auf die hervorragendsten islamischen Theologen seiner
Zeit stützen, wie Maulana Abu l-Kalâm Azâd1. Die Tatsache, dass eine
Mehrheit der indischen Muslime Gandhi dann doch ablehnte, hatte mit
dessen widersprüchlicher Bindung an den Hindu-Fundamentalisums zu
tun. Sie beruhte nicht auf einer Ablehnung seiner Lehre von der
Gewaltlosigkeit.

Im Sudan wurde 1985 der Befreiungstheologe Mahmud M. Taha, genannt
«der afrikanische Gandhi», öffentlich hingerichtet. Er hatte auf öffentlichen
Versammlungen eine sofortige Einstellung der Kampfhandlungen im
Südsudan und die Beilegung des Bürgerkriegs durch Aufnahme von Verhandlungen

gefordert. Sein Gegenspieler, der Islamistenchef Hasan At-Turâbi,
gelangte 1989 durch einen Militärputsch an die Macht (nicht offiziell, doch
als graue Eminenz, und dafür um so effektiver). Seither ist der Sudan, neben
Iran, der zweite voll-islamische Staat im Sinne des von den Islamisten
angestrebten ideologischen Staates, der etwas völlig anderes ist als ein
muslimischer Staat, also ein Staat der Muslime (wozu auch Atheisten oder
Kommunisten muslimischer Herkunft zählen). Wir haben es hier mit einer
politischen Instrumentalisierung des Islam zu tun, die in vielerlei Hinsicht
dem spanischen Klerikalfaschismus (nacionalcatolicismo) unter Franco
verblüffend ähnelt. Der relativ neue Begriff des Islamismus - er wurde erst in
den siebziger Jahren geprägt, steht also für die Umfunktionalisierung der
herkömmlichen Religion zu einer politischen Ideologie. Trotz des
konfessionellen Antagonismus zwischen Sunniten und Schiiten sowie der Rivalität
zwischen Iran und Saudi-Arabien handelt es sich bei beiden Staaten um
islamistische Regime, die für die Masse der Muslime in der Welt nicht
repräsentativ sind.

Das Regime von Turabi kann sich nur dank massiver Unterstützung aus
Iran halten; dazu gehört speziell Waffenhilfe im Krieg gegen die
nichtmuslimischen Schwarzafrikaner im Süden des Landes.

Die Mehrzahl der Sudanesen, und das bezieht sich auch auf die Bildungsschicht

der muslimischen Nordsudanesen und deren arabisierte politische
Elite, ist durch die Erfahrung mit dem militanten Islamismus erst recht in
Abwehr zu diesem geraten. Die intellektuelle Führungsschicht des Nordens
und des Südens ist sich dadurch näher gekommen. Eine solche Einigkeit
zwischen den traditionell verfeindeten Landesteilen hat es zuvor nie gegeben,

und dabei handelt es sich nicht nur um eine momentane Stimmung. Der
Geist des Pazifisten Mahmûd M. Taha hat sich gegenüber dem Terror des
Dr. Turabi als stärker erwiesen.



478 ISLAMISMUS

Die Islamisten herrschen nur dank eines machtvollen Unterdrückungsapparats,

und im Südsudan vollziehen sie im Namen des Islam einen
Genozid am Dinka-Volk, der sich von den «ethnischen Säuberungen» der
Gross-Serben in Bosnien-Herzegowina kaum unterscheidet. Doch der Held
der Sudanesen in Nord und Süd heisst Mahmud Taha. Der hingerichtete
Mystiker und Friedensapostel gewinnt als Inspirationsquelle von Tag zu Tag
an Einfluss.

Dieses Beispiel mag als Illustration für das Phänomen unterschiedlicher
Stränge innerhalb ein und derselben Tradition dienen, wie wir sie auch in
anderen Kulturkreisen kennen. Das pazifistische Element in der islamischen

Lehre hat es nicht leicht, sich gegen die Geschichte einer militanten
Praxis erkennbar zu machen, doch ist es stets vorhanden.

Bosnien: Merkantiler Pazifismus

Auch Bosniens Präsident Izetbegovic hat man einen Gandhi genannt, und
zwar nicht nur bewundernd, sondern abfällig. Die einstigen kroatischen
Verbündeten suchten ihn mit der Bezeichnung <Gandhi> lächerlich zu
machen. Er hätte die Aufrüstung Bosniens nicht rechtzeitig in Angriff
genommen und hätte keine Kriegsvorbereitungen getroffen.

Im bosnischen Fall brauchte es keinen Pazifisten, um die Sinnlosigkeit
eines Waffengangs mit Serbien zu erkennen. Dennoch war es nicht nur
Pragmatismus, der Izetbegovic auf einen Ausgleich mit Belgrad setzen liess,
statt sich zu einer Konfrontationspolitik hinreissen zu lassen. Die
muslimische Gesellschaft Bosniens, deren Geschichte gewiss auch militante
Phasen kennt, besitzt erstens eine uralte pazifistische Tradition im Bogo-
milentum, welches an das arianische Christentum anknüpft. Der Begründer
der im bosnischen Königreich (bis 1463) vorherrschenden Sekte, der aus

Bulgarien stammende Mönch Bogomil, lehrte einen strengen Pazifismus.
Später wurde dann der Islam nicht als Bruch empfunden, im Gegenteil.
Allerdings verband man sich weniger mit der osmanischen «Reichskirche»
(soweit man einen solchen Ausdruck auf den sunnitischen Islam bezogen
überhaupt verwenden darf), sondern mit dem Sufitum und seinen
pazifistischen Tendenzen.

Die unkriegerische Haltung der Muslime im Bosnien vor 1993 war zweitens

- und vielleicht primär - ein Ausdruck der Modernisierung, die ihre
Gesellschaft durchgemacht hat. Ironischerweise war es gerade eine Folge
der Hintansetzung der Bosnier durch die herrschenden Serben und Kroaten
nach dem Zweiten Weltkrieg, die sie diese entwicklungsmässig überholen
liess, insofern als sie zur Arbeitssuche in Nordeuropa genötigt wurden, wo
sie sich gründlich «modernisierten». Im ehemaligen Jugoslawien fand



ISLAMISMUS 479

Europäisierung bzw. «Verwestlichung» - im Sinne einer Verinnerlichung
von Demokratie und Pluralismus - nicht nur in Ljubljana, sondern auch in
Sarajevo statt. Belgrad und Zagreb gerieten ins Hintertreffen.

Dies soll im gegenwärtigen Zusammenhang weniger als Kommentar zum
Jugoslawien-Konflikt dienen, sondern zum Verweis auf die Möglichkeiten
muslimischer Gesellschaften, sich gänzlich unterschiedlich voneinander zu
entwickeln, sei es trotz des Islam oder gerade wegen des Islam. Sarajevo war
ein Gegenmodell zu Teheran, statt sich wie die Iraner einem messianistischen
Militarismus zu verschreiben, vertraten die Bosnier einen merkantilen
Pazifismus, zwei muslimische Selbstverständnisse, die sich gegenseitig
ausschliessen.

Teheran bewirbt sich um eine freigewordene Stelle

Die erneute Brandmarkung des Islam als Äquivalent der kommunistischen

Gefahr (oder als Ersatz für sie) hat vielerorts Empörung ausgelöst,
doch mancherorts auch Genugtuung, besonders in Iran. Die Khomeini-
Version des Islamismus tendierte bereits 1986 - wenn nicht gar früher schon

- dazu, sich als Nachfolger der sowjetischen Herausforderung des Westens
zu verstehen. Spätestens seit 1987 betonen libanesische Mitglieder der
khomeinstischen Gottespartei (Hezbolla) gern, dass es nach der Konfrontation

zwischen Kapitalismus und Kommunismus eine ähnliche Konfrontation
zwischen Christentum und Islam geben werde. In Zukunft hiessen die
beiden Gegenpole nicht mehr Moskau und Washington, sondern Teheran
und Washington.

Der Elan der Khomeini-Jünger nährte sich u. a. vom Bewusstsein des
nahen Endes der Sowjetmacht, das sie bemerkenswert frühzeitig erkannten.
Andererseits war man gerade in Teheran über das Schwinden des Ostblocks
besorgt, weil man nunmehr einer einzigen Grossmacht gegenüber steht,
ohne den Ausgleich der zweiten. Aus diesem Grund frohlockte die
Führungsschicht der «Islamischen Republik» über den Putschversuch in
Moskau kaum anders als es die Regime in Kuba, Nordkorea und anderswo
taten. Besonders der radikale Flügel der Islamisten um Khomeini-Sohn
Ahmad zeigte offen seine Präferenzen: Castro wird in ihrer Presse als einer
der letzten Aufrechten gefeiert, während Jelzin als Neo-Kreuzritter und
Agent der USA verdammt wird.

Das Ringen um die neuen Muslim-Republiken

Die iranische Regierung hatte zwar den russischen Kolonialismus in
Zentralasien stets verurteilt, doch zögerte sie nun mit der Anerkennung der



480 ISLAMISMUS

neuen Muslim-Republiken, durch die für Teheran allerhand Probleme
entstehen könnten, insofern, als das ehemals sowjetische Aserbeidschan eine

Wiedervereinigung mit dem Turk-sprachigen iranischen Aserbeidschan
anstreben könnte, anstatt sich der «Islamischen Republik» anzugliedern.
Ebenso könnten die iranischen Turkmenen (Sunniten) in Versuchung geraten,

sich mit der Republik Turkmenistan zu vereinen. Ferner könnte sich
der von Usbeken bewohnte Nordzipfel Afghanistans mit Usbekistan
verbinden wollen. Schliesslich könnte es auch zu einer Vereinigung von afghanisch

Tadschikistan mit der Republik Tadschikistan kommen, womit ein
sunniüsch-islamistischer Staat persischer Sprache entstünde, der womöglich
ein pro-saudisches Gegengewicht zu Iran bilden würde, anstatt zu einem
Bestandteil Gross-Irans zu werden.

Angesichts der starken Bindung Usbekistans und der anderen
zentralasiatischen Republiken türkischer Zunge an die persische kulturelle Tradition

kennt man in Theran keine Bedenken, die Angliederung jener Gebiete
an Iran voranzutreiben und sogar ihre Einverleibung in ein Gross-Iran in
Betracht zu ziehen, ohne dabei ein Blatt vor den Mund zu nehmen.

Daher rührt die unverhohlene Konfrontationspolitik gegen die Türkei.
Vorläufig trifft Ankara in Zentralasien auf mehr Gegenliebe als Teheran.
Sprache und Volkstum erweisen sich erst einmal stärker als der Sog der
«Islamischen Revolution» Irans. Die USA und die WEU haben der Türkei
die Aufgabe zugewiesen, den möglichen Einfluss Irans auf Zentralasien
einzudämmen bzw. Teherans islamistische Expansionspolitik zu neutralisieren.

Ankara hat diese Aufgabe gern übernommen, erhofft es sich doch
davon erhebliche wirtschaftliche Vorteile. Zentralasien verspricht der
Absatzmarkt zu werden, der den Türken in Westeuropa verschlossen bleibt.
Die meisten der neuen Muslim-Republiken öffnen den Türken Tür und Tor,
und zwar nicht nur für ihre Baufirmen, sondern auch für ihre
Medienprodukte. Ausserdem erhofft sich Ankara vom Westen Finanzspritzen zur
Bewältigung des zugeteilten zentralasiatischen Unternehmens.

Teheran reagiert darauf feindselig und bezichtigt Ankara der Agententätigkeit

für die USA. Man werde nicht zulassen, dass sich die Türkei in
Zentralasien der «Islamischen Bewegung» entgegenstelle. Zwar gibt es auf
beiden Seiten immer wieder Bemühungen um einen Ausgleich, doch steht
nicht zu erwarten, dass es zu einer für beide Seiten zufriedenstellenden
Aufteilung des zentralasiatischen Kuchens kommt2.

Vorläufig liegt die Türkei in diesem Wettrennen weit vor Iran, doch ist
nicht sicher, ob sie diesen Vorsprung aufrecht erhalten kann; denn die dafür
notwendigen Finanzspritzen aus Amerika und Europa sind nicht garantiert.
Die wirtschaftliche Misere, die zumindest in einigen der neuen Muslim-Republiken

zunimmt, könnte sehr wohl zu einer Stärkung des Islamismus
rühren, analog zur Entwicklung in Nordafrika, wo Bevölkerungsexplo-



ISLAMISMUS 481

sion und wachsende Arbeitslosigkeit eine Untergangsstimmung
hervorgerufen haben, die Teherans revolutionären Parolen offenes Gehör
verschafft.

Übertragung des afghanischen Schemas auf andere Konfliktherde

Der nächste wichtige Ansatzpunkt für die Khomeini-Politik der Einflussnahme

auf die sunnitische Diaspora ist das Kaschmir-Problem, dass 1989

erneut aufflammte und seither akut geblieben ist. Die Kaschmiri stellen die
Mehrheit unter den pakistanischen Emigranten in Grossbritannien und
Skandinavien, sie sind aber auch in Kanada und in den USA vertreten. (In
England kommen sie vorwiegend aus dem pakistanischen Teil Kaschmirs,
in den USA aus dem indischen Teil.) Die pakistanische Regierung befindet
sich in einer Zwickmühle. Sie möchte einen bewaffneten Konflikt mit Indien
vermeiden und muss deshalb die Kaschmiri mit Polizeigewalt daran
hindern, vom pakistanischen Kaschmir aus auf das indische Kaschmir
überzugreifen. Solche polizeilichen Massnahmen gegen die kaschmirischen
Mujahedin sind jedoch in Pakistan unpopulär. Ausserdem werden dadurch
die «Nationalisten» verstärkt, d. h. die «Befreiungsfront für Jammu und
Kaschmir» (JKLF), die nicht für den Anschluss an Pakistan, sondern für ein
unabhängiges Kaschmir eintritt, nicht für Islamismus, sondern für Säkularismus.

Islamabad möchte keinen weiteren Krieg mit Delhi, doch schürt es
Unruhen in indisch Kaschmir, um die Islamisten dort zu stärken. Dasselbe
tut Teheran, obgleich beide unterschiedliche Gruppen von Islamisten
unterstützen bzw. ihre machtpolitischen Gelüste mittels eigener islamistischer
Verbände durchzusetzen trachten. Trotz dieser doppelten Förderung sind
die Islamisten insgesamt noch immer im Hintertreffen gegenüber den
Nationalisten (Säkularisten, die für eine von Indien und Pakistan gleichermassen

unabhängiges Kaschmir eintreten). Allerdings steht zu erwarten,
dass sich das Kräfteverhältnis zugunsten der Islamisten verändern wird;
denn sie erhalten nicht nur Waffen und Geld aus Pakistan und Iran, sondern
auch Freiwillige, und zwar kämpfen in ihren Reihen Mujahedin aus Afghanistan

und eine Vielzahl arabischer und islamischer Staaten. Nach der
Premiere der Islamistischen Internationale in Afghanistan ging es sozusagen
als «Gastspiel» nach Kaschmir, und von dort aus weiter nach Bosnien,
wenngleich nur in geringer Zahl.

Die afghanische Entwicklung könnte sich sowohl in Kaschmir als auch in
Bosnien wiederholen: Der anfängliche Widerstand gegen das
prosowjetische Regime in Kabul war ganz und gar nicht islamistisch, sondern
nationalistisch und zum Teil sogar sozialistisch (teils unabhängig, teils



482 ISLAMISMUS

maoistisch). 1979 war das Regime von Hafizullah Amin in Kabul nicht von
Islamisten bedroht, sondern von der NEFA («Nationale Einheitsfront
Afghanistans»), ein Zusammenschluss verschiedenster nationalistischer
Gruppierungen, unter denen die unabhängige Linke dominierte. Darüber
wurde fast nur in Indien und in Frankreich berichtet, den einzigen beiden
Staaten, die der NEFA die Eröffnung von Auslandbüros ermöglichten. In
Pakistan, wo die NEFA sich verstecken musste, wurden sieben Islam-
Parteien (Islamisten und Traditionalisten) aufgebaut, und zwar im wesentlichen

von den Pakistanern und Saudis. Der CIA fand den Umgang mit dem
ISl («Interservices Intelligence Directorate»), seinem pakistanischen Gegenstück,

bequem. Es schien alles nach Wunsch zu laufen, ohne dass die
Amerikaner sich überarbeiten mussten3.

Das Resultat war eine völlige Entstellung der afghanischen Wirklichkeit.
Die Nationalisten, welche die grosse Mehrheit der Bevölkerung hinter sich

hatten, wurden im Kreuzfeuer von Islamisten und Kommunisten aufgerieben.

Heute gibt es von der NEFA nur noch Restbestände, und auch diese
leben überwiegend im Exil.

Nach diesem erfolgreichen Muster sucht der ISl auch die JKLF aus ihrer
dominierenden Position im Widerstand der Kaschmiri zu verdrängen und
durch Pakistan-hörige Islamisten zu ersetzen.

Solange der unabhängige Staat Bosnien erhalten bleibt, und sei es nur als

Kantonat oder Reservat, wird man die «Demokratische Aktionspartei» des

Präsidenten Izetbegovic kaum durch Islamisten ersetzen können, da es von
diesen erst einmal zu wenige gibt (auch in Afghanistan waren sie 1978

zahlenmässig sehr schwach). Findet sich das bosnische Volk jedoch
demnächst nur noch im Exil wieder, wie man aufgrund der Entwicklung befürchten

muss, dann werden die Islamisten ein leichtes Spiel haben, in der
bosnischen Diaspora die Oberhand zu gewinnen. Für «Europas Palästinenser»

wird es dann keine Alternative geben. Iranische und saudische Islamisten

aber werden ihre Füllhörner über den Flüchtlingen ausschütten, um
sie nicht in «die Fänge der christlichen Mission» geraten zu lassen. Haben
die Islamisten unter den bosnischen Flüchtlingen bisher nur Kopftücher
für die Mädchen ausgeteilt, so werden sie in Zukunft Studienplätze
verteilen und Arbeitsplätze anbieten. Vor allem aber wird man wieder
Tausende von Witwen zu zweiten Ehefrauen erheben, wie schon im Falle
Afghanistans4. Kurzum, man wird die bosnische Diaspora auf Vordermann
bringen.

Als Folge ihrer entsetzlichen Erlebnisse werden die Bosnier eher dazu
neigen, sich Irans radikaler «Gottespartei» anzuschliessen, als sich dem
saudischen Kalifatsanspruch zu verschreiben. Damit werden sie dann auch
dem von Iran und Sudan aus gesteuerten Terroristennetzwerk angeschlossen

werden, das heute die gesamte Welt umspannt.



ISLAMISMUS 483

Afrikanische Zerreissprobe: Zwischen Islamisten und Evangelikaien

Die Grossmannssucht der «Islamischen Republik» beschränkt sich

keineswegs auf die Nachbarstaaten und die traditionelle Welt des Islam, also
nicht auf den Mittleren und Nahen Osten, Südasien und Nordafrika.
Vielmehr ist Iran auch in Gebieten Schwarzafrikas aktiv, die in der Vergangenheit

kaum Berührung mit dem Schi'itentum hatten, es sei denn in Form der
libanesischen Auslandsgemeinden. Während es sich bei den millionenstarken

Libanesenabkömmlingen in Amerika mehrheitlich um Christen
handelt, sind die zahlreichen Libanesen in Westafrika überwiegend
Schi'iten. Ein Grossteil von ihnen hat sich bereitwillig in den Dienst der
«Islamischen Revolution» gestellt. Fast noch wichtiger aber ist der Einfluss,
den Teheran auf sunnitische Schwarzafrikaner gewonnen hat, und zwar
besonders dort, wo diese sich innerhalb der Nationalstaaten diskriminiert
fühlen.

Das ist fast überall der Fall, am stärksten vielleicht im bevölkerungsreichen

Nigeria, wo sowohl Christen als auch Muslime sich in der Mehrheit
wähnen und beide überzeugt sind, vom jeweils anderen hintangestellt zu
werden. Die von Teheran ausgehende Radikalisierung der afrikanischen
Muslime hat nahezu überall zu verschärften Spannungen zwischen Christen
und Muslimen geführt, zu einer Eskalation der Feindseligkeiten, deren
Ende nicht abzusehen ist. Das trifft auf das ostafrikanische Kenia nicht
weniger zu als auf das westafrikanische Gambia.

Evangelikaie Heilsprediger aus den USA und Deutschland lassen es an
Provokationen nicht fehlen. Statt Livingstone oder Albert Schweitzer
nachzueifern, versuchen sie, Billy Graham zu überbieten. In Nigeria wurden 1991

dadurch schwere Unruhen ausgelöst, die mehr als hundert Menschenleben
kosteten. Rund zwei Dutzend Kirchen und Moscheen wurden
niedergebrannt.

Schi .tische Unterwanderung der sunnitischen Diaspora

Wer diese Entwicklung in der islamistischen Presse verfolgt, die dazu
reichhaltig Stellung bezieht, der wird in der Tat an die Zeit des kalten
Krieges erinnert, als in nahezu jedem Land der Welt prosowjetische
kommunistische Parteien am Werk waren. Heute gibt es kaum einen Flecken
der Erde, dessen Entwicklung vom internationalen Stab der «Gottespartei»
nicht aufmerksam verfolgt und kommentiert wird. Mit Vorliebe nimmt man
sich drangsalierter muslimischer Minderheiten an, seien es die aus Myanmar
(Burma) nach Bangladesh vertriebenen Rohingyas oder die kleine
Gemeinde indopakistanischer Kaufleute, die sich seit dem Machtantritt des



484 ISLAMISMUS

christlichen Fundamentalisten Chiluba in Sambia einer Unterdrückungskampagne

ausgesetzt sehen.
Die muslimische «Diaspora» im Westen ist gewissermassen das Lieblingsobjekt

islamistischer Infiltrationsversuche. Auf dem amerikanischen Kontinent

dienen Ballungszentren libanesischer und irakischer Schi'iten wie
Buenos Aires und Detroit als Ausgangspunkte. An die schi'itischen
Hauptmoscheen dieser beiden Städte sind iranische Ayatollahs entsandt worden,
umgeben von einem hochkarätigen Stab junger Mitarbeiter aus den arabischen

Golfstaaten, d. h. Angehörige der schi'itischen Minderheit in Bahrain,
Kuwait und den Vereinigten Arabischen Emiraten sowie des Irak. Deren
Ausbildung und Aufgabenbereich lässt sich mit der von Politkommissaren
im früheren Sowjetbereich vergleichen.

In Kanada, den USA und Grossbritannien stellen heute Inder und
Pakistaner die Mehrheit unter den eingewanderten Muslimen. Etwa zwanzig
Prozent von ihnen sind Schi'iten. Ihre Elite ist breiter als die der Türken in
Deutschland oder die der Nordafrikaner in Frankreich. Die aktivisten
Verfechter der «Imamslinie» (Linie des Imam Khomeini) sind jedoch meist
Überläufer aus der sunnitischen Bildungsschicht, personifiziert durch
Dr. Kaiin Siddiqi, den Direktor des Londoner Muslim Institute, der wichtigsten

Institution des Khomeini-Islamismus im Westen. Der Herkunft, dem
Werdegang, dem Talent und Temperament nach könnte Kalim Siddiqi ein
älterer Bruder Salmân Rushdis sein. Die Gemeinsamkeiten sind zahllos. Bis
1979 war Siddiqi ein prominenter Linksintellektueller und erfolgreicher
Autor politischer Schriften über Indien / Pakistan. Von Iran und vom Islam
wusste er bis zur «Islamischen Revolution» weniger als Rushdi.

Die politische Funktionalisierung der Satanischen Verse

Die Rushdi-Affäre kann eigentlich nur vor dem Hintergrund der
iranischen Einflussnahme auf die muslimische Diaspora im Westen verstanden
werden. Die vielen Anstrengungen Rushdis um amerikanische oder
europäische Vermittlung zwecks Aufhebung des von Khomeini gegen ihn
verhängten Todesurteils sind irreführend; denn nach dem Leben trachtete
man ihm in Indien, Pakistan und England, bevor man in Iran jemals seinen
Namen gehört hatte. Diese Gefahr würde sich nach Aufhebung des Todesurteils

nicht vermindern, sondern noch zunehmen. (Zurzeit verlassen sich
manche potentielle Attentäter darauf, dass die Iraner schon dafür sorgen
werden).

Die iranische Führung interessiert sich wenig für den Inhalt des Rushdi-
Buches, wenn überhaupt. Doch der Sturm der Entrüstung über die «Satanischen

Verse» unter den überwiegend analphabetischen Gastarbeitern in



ISLAMISMUS 485

England bot Teheran die Gelegenheit, sich zum Schutzpatron der
sunnitischen Diaspora aufzuschwingen. Saudis und Ägypter reagierten gelassen
auf das schwer lesbare Buch. Diese neue Mässigung der Gralshüter des
sunnitischen Islam bot der «Gottespartei» die Gelegenheit, Einbrüche in
das sunnitische Lager zu erzielen, die sonst nur schwer denkbar gewesen
wären. Muslime aus dem Subkontinent (Bangladesh, Indien, Pakistan)
sehen in den «Satanischen Verse» das teuflischste Werk aller Zeiten. Von
den Arabern, die ihrer Meinung nach als schützende Elitetruppe vor dem
Rest der Muslime stehen müssten, fühlen sie sich verraten und verkauft.
Trost bietet ihnen allein die «Islamische Republik Iran». Vielleicht, so
meinen heute viele, sei das Schi'itentum gar nicht so abwegig wie sie bisher
geglaubt hatten.

Teheran ist jede Gelegenheit willkommen, diesen Führungsanspruch zu
bekräftigen. Rushdi spielt das Spiel mit, indem er in fast regelmässigen
Abständen Appelle an die iranische Führung richten lässt, das Todesurteil
doch bitte aufzuheben. Der Autor der «Satanischen Verse» schafft es auf
diese Weise, im Rampenlicht zu bleiben. Einem anderen Zweck dienen
die Appelle nicht, denn dass ihm nicht vergeben wird, weiss er nur zu
genau.

In Teheran kann man nur hoffen, dass Rushdi nicht noch ermordet wird,
sondern vielmehr mit seinen Gnadengesuchen fortfährt, damit die iranische
Führung noch auf viele Jahre hinaus das Todesurteil erneuern kann. Auf
diese Weise werden die über die «Satanischen Verse» zürnenden pakistanischen

Glaubensbrüder in England und Amerika immer wieder daran
erinnert, dass es in der Welt nur eine einzige Macht gibt, die mit unerschütterlicher

Standhaftigkeit das Banner des Islam hochhält. Einfacher geht es
kaum.

Das ist nicht die einzige Karte, mit der Iran von Zeit zu Zeit auftrumpft,
sei es im Herzen der islamischen Welt oder in der europäischen Diaspora,
in Mekka oder Mainz. Dennoch ist es fraglich, ob die von Teheran betriebene

Verteufelung des Westens mehr als vorübergehenden Erfolg bei einer
Minderheit der Unterprivilegierten in benachteiligen Staaten der Dritten
Welt haben wird. Das Bewusstsein für Demokratie und Menschenrechte ist
eher erstarkt als geschwächt. Die iranische Expansionspolitik ist zu
durchsichtig, und Teherans Unterstützung für Terroristengruppen in den arabischen

Staaten hat mehr Feinde als Freunde geschaffen.
Näher betrachtet eignet sich der Islam doch nur sehr bedingt als neues

Feindbild. Gewiss wird man von der Mehrheit der Menschen in der
westlichen Welt nicht erwarten dürfen, dass sie den Unterschied zwischen
Muslimen und Islamisten stets im Auge behält. Selbst die Fachleute und
Intellektuellen werden sich da schwer tun, so wichtig diese Unterscheidung
auch ist. Doch bleibt der im Westen als Extremismus wahrgenommene



486 ISLAMISMUS

Islamismus auf wenige Staaten beschränkt. Genau genommen sind das zur
Zeit nur Iran und Sudan sowie, mit Einschränkungen, Saudi Arabien und
Pakistan. In Afghanistan gibt es zwar eine islamistische Regierung, doch
herrscht die nur über einen Bruchteil des allgemeinen Chaos, während der
grösste Teil des Landes Kriegsherren untersteht, die mit dem Islamismus
wenig gemeinsam haben.

Algerien, Tunesien und Ägypten sind potentiell islamistisch, d.h. die
Islamisten sind zwar in der Minderheit, könnten jedoch wegen der allgemeinen

politischen Zersplitterung aus freien Wahlen als stärkste Partei hervorgehen.

Da sie selbst jedoch Koalitionen mit starken Spannungen darstellen,
würden sie ihrerseits schnell zerfallen. Ihr Extremismus ist nicht nur ihre
Stärke, sondern auch ihre Schwäche. Sudanesische Unterstützung für
islamistischen Terror hat zu einer Art Mobilmachung der Regierungen in
der arabischen Welt geführt. Eine gemeinsame Militäraktion mehrerer
nordafrikanischer Staaten gegen Khartum ist nicht auszuschliessen. Ebenso
wenig auszuschliessen ist die Möglichkeit islamistischer Machtergreifung
durch Militärputsche, wie 1977 in Pakistan und 1989 im Sudan. So etwas
könnte sich im Jemen wiederholen wie auch in Usbekistan, doch gross sind
die Erfolgaussichten nicht.

Laizistische Gegenkräfte

Im Gegenteil: Die Mehrheit der Muslime in der Welt ist immer weniger
bereit, sich von den Islamisten vereinnahmen zu lassen. Zwar nimmt die
wirtschaftliche Misere und damit das Verlangen nach Alternativen zu den
bestehenden Verhältnissen zu, dennoch ist es schwerer geworden, mit
religiösen Parolen auf Bauernfang zu gehen - zum einen, weil das Spiel nicht
mehr neu ist, zum anderen, weil die laizistischen Gegenkräfte an Entschlossenheit

zum Widerstand gewonnen haben.
Ferner ist da die oben erwähnte Verknüpfung von Islamismus und

persischem Expansionismus, die selbst im Iran die Kluft zwischen persischem
Staatsvolk und den Minderheiten der Azéris, Araber, Belutschen, Kurden
und Turkmenen erweitert hat. In arabischen Staaten wie Jordanien hängt
die «Iranian connection» wie ein Damoklesschwert über den Islamisten. Für
viele Araber ist Islamismus damit überhaupt zum Hochverrat bzw. Landesverrat

geworden.
Im übrigen sind die Muslime nicht die einzigen Kandidaten für die

Nachfolge der Kommunisten als Bedrohung des Westens. In den USA
werden die Japaner fast noch häufiger genannt. Manche Beobachter meinen
auch, das Problem seien nicht allein die muslimischen Fundamentalisten,



ISLAMISMUS 487

sondern die Fundamentalisten aller Religionen. Es gibt allerdings auch
überall Menschen, die auf ein Feindbild überhaupt verzichten möchten.

1 Azâd war erster Erziehungsminister im unabhängigen Indien. Seine Übersetzung des
Korans gilt als die beste in der Urdu-Sprache und wird als solche auch von seinen politischen
Gegnern in Pakistan anerkannt. Es gibt sogar eine englische Übersetzung (von Syed Abdul
Latif, Sindh Sâgar Academy, Lahore 1973) seiner Urdu-Übersetzung, die wiederum eine der
besten Übersetzungen der Heiligen Schrift des Islam überhaupt ist. Siehe dazu meine in Kürze
erscheinende Studie, Ein Martin Buber des Islam - Maulana Abu 1-Kalâm Azâd. - 2

Ausführlich behandelt bei Khalid Durän, Rivalries Over the New Muslim Countries, Aussenpolitik;

Hamburg, IV/92, S.373-380. - 'Siehe dazu die am Institut für Iranistik der Freien
Universität Berlin verfasste, umfassende Dissertation von Michael Pohly, Krieg und Widerstand

in Afghanistan. Berlin: Das Arabische Buch, 1992. - 4 Ausführlich bei Khalid Durän,
Afghanistan und die Araber - Widersprüchliche Positionen zum Freiheitskampf der Mujahedin,

Vierteljahresberichte (Forschungsinstitut der Friedrich-Ebert-Stiftung), No. 117, Bonn:
Verlag Neue Gesellschaft, September 1989, S. 273-281.

Schriftliche Fassung eines Referats gehalten im Dezember 1992 anlässlich der Tagung «The
State of Peace», einer alljährlichen Versammlung von Friedensforschern, zu der das European
University Center for Peace Studies auf Burg Schlaining in Österreich entlädt.

«Noch Dante Alighieri (1265-1321) verbannte Muhammad im Inferno seiner
Göttlichen Komödie in den neunten der zehn düsteren Schächte, in der sich die 'Festung des
Satans> befand. Hier war er als Stifter von Skandal und Zwietracht dazu verurteilt,
unaufhörlich von Kopf bis Fuss aufgeschlitzt zu werden ('Hölle>, XXVIll. Gesang).

Dieses willkürlich entstellte Islam- und Araberbild entsprach dem Bedürfnis der
römischen Kurie, Hass gegen die feindlichen 'Ungläubigen' aus dem Morgenland zu
schüren. Damit wurde nicht zuletzt auch die Ablösung der karolingischen Reichsidee,
die ganz auf Kontinentaleuropa gerichtet war, durch die päpstliche Ideologie der
lateinisch-christlichen Einheit des Abendlandes eingeleitet. Mit ihr waren die Voraussetzungen

für den Kampfder christlichen Bevölkerung Spaniens gegen die arabisch-islamische

Herrschaft aufder Iberischen Halbinsel - die <Reconquista>- geschaffen. Sie ermöglichte
aber vor allem die Durchführung der Kreuzzüge vom ausgehenden 11. bis weit in das
13. Jahrhundert hinein.

Auch die herausragenden Leistungen grosser islamischer Geister in der Abbasidenzeit
(750-1258) haben dem Zerrbild von der feindlichen arabischen Welt nicht entgegenwirken

können - obwohl sie abendländische Gelehrte nachhaltig beschäftigt, beeinflusst und
befruchtet haben. »

Hans Bräker, Es wird kein Friede sein.
Der islamische Orient im Zwangsgriff von West und Ost,
München / Zürich 1992, Artemis & Winkler, S. 30, 31.


	Islamisten als "Nachfolger" der Kommunisten : alter Konfliktherd und neues Feindbild

