
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 5

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Autor und Publikum (II)

Alfred Behrmann

Fast ein Dialog

Nehmen wir an, ein Schriftsteller entschliesst sich, das Verhältnis
zwischen Autor und Kritiker zu erörtern. Auch wenn er selbst gelegentlich als
Kritiker auftritt, wird seine Neigung, dem berufsmässigen, dem Nichts-als-
Kritiker gerecht zu werden, in Grenzen bleiben. Zu gross die Versuchung,
Empfindlichkeiten abzureagieren, Unmut loszuwerden. Diese Laus von
einem Kritiker! Und überhaupt die Journaille. «Entschuldigen Sie, ich bin
von der Presse.» «Dafür gibt es gar keine Entschuldigung.» «Schlagt ihn tot,
den Hund! Es ist ein Rezensent» usw.

Um sich zu zügeln, könnte der Schriftsteller beschliessen, einen Dialog
zu schreiben. Das zwingt ihn, auch der andern Seite Gewicht zu geben. Denn
wenn der Autor den Kritiker kritisch zermalmt, wird die Sache entweder
sehr kurz oder sehr langweilig: Mit der Gerechtigkeit schwindet die Spannung.

Auch könnte der Schriftsteller die Übung der alten Rhetorik oder der
englischen debating clubs bedenken, wo das Los entscheidet, wer was
vertritt, oder derselbe Redner erst diese, dann jene Position bezieht und
verteidigt.

Sich selbst zu misstrauen, den Zweifel zu ehren, ja als eine Art methodischer

Praxis in die Arbeit aufzunehmen, erfordert sein Beruf ohnehin. Er
fragt sich, ob dasselbe für den Kritiker gilt; was, wenn es so wäre, für beide
die gleiche Bereitschaft zum Verstehn des andern erwarten liesse. Die
Verschiedenheit der Voraussetzungen bliebe davon unberührt, die sich
übrigens, wie das Beispiel der Wissenschaft zeigt, nicht von selbst versteht.
Denn der Gelehrte ist immer beides, Autor und Kritiker, in einer Person.
Die Kritik als eigenes Institut, ein Stand, der nur urteilt, ohne auch zu
produzieren, wäre in der Forschung nicht denkbar.

Hier könnte der Schriftsteller ansetzen: mit der Frage des Autors an
seinen Kontrahenten, wie der seine Kompetenz begründe. Der
Wissenschaftler als Kritiker wisse, wovon er rede; er forsche ja selbst, und zwar auf



420 AUTOR UND PUBLIKUM

dem Gebiet, dem der Gegenstand seines Urteils entstammt. Worauf der
Kritiker erwidern könnte, die schöne Literatur sei keine Wissenschaft. Sie
wende sich nicht an Kollegen, sondern an ein Lesepublikum, ein gemischtes,
<allgemeines>. Und selbst wenn der Autor das Publikum durch seine
Schreibart auf die Gebildeten beschränke: Spezialisten, wie in der Wissenschaft,

seien auch die nicht. Aufgabe des Kritikers sei es, dies gemischte,
mehr oder weniger gebildete Publikum zu repräsentieren.

Er könnte einen Schritt weitergehn und den Autor fragen, wie der seine

Kompetenz begründe. Denn abgesehen davon, dass der Autor, im Gegensatz

etwa zum Komponisten, das Handwerk seiner Kunst an keinem dazu
vorgesehenen Ort erlerne: Wie beweise er, dass sein Schreiben keine Privatsache

sei, sondern das lesende Publikum betreffe? Das, muss der Autor
zugeben, entscheidet in der Tat ein Kritiker: der erste, dem das Werk vor
Augen kommt, nämlich der Lektor im Verlag. Glaubt er, es betreffe die
Leserschaft nicht, so lehnt er es ab. Nimmt er es an, wird bei Erscheinen des
Werkes noch einmal geprüft, ob es die Leserschaft angeht: von den Rezensenten.

Die Kritiker insgesamt vertreten dem Autor gegenüber das Publikum,

sind dessen Anwalt. In seinem Namen fordern sie Verständlichkeit,
Aktualität, Relevanz usw.

Der Schriftsteller wird guttun, an diesem Punkt seinen Dialog behutsam
zu führen. Die Feststellung des Autors, der Kritiker sei Partei, und zwar
Partei des Publikums gegen den Autor - wird er den Kritiker einwenden
lassen -, sei Ausdruck von Voreingenommenheit. Schon dass der Autor
Verlagslektor und Rezensenten in einen Topf werfe, um sie gemeinsam der
Komplizenschaft gegen den Autor zu verdächtigen, sei unfair. Der Lektor,
das sei einzuräumen, müsse darauf sehn, dass der Verlag sich nicht mit
Unverkäuflichem belädt, und ein Werk, das keinen Absatz verspricht,
zurückweisen, auch wenn es ihm selber gefällt. Sei aber ein Buch erschienen,
so prüfe der Kritiker allein seinen Wert, wobei er durchaus als Anwalt des

Autors gegenüber dem Publikum auftreten könne.
Den Autor wird diese Behauptung zu allerlei Fragen veranlassen.

Zunächst zu der Frage, welche beredten Fürsprecher gegenüber einem
verständnislosen Publikum denn Hölderlin unter den Kritikern seiner Zeit
gefunden habe. Oder welche zeitgenössischen Kritiker Mallarmé zu einer
öffentlichen Schätzung verholfen hätten, die seinem Rang entspräche oder
auch nur der Schätzung Zolas entfernt zu vergleichen wäre. Oder ob es

wirklich die Kritiker waren, die T. S. Eliot oder James Joyce zu Anerkennung

verholfen hätten, und nicht vielmehr Ezra Pound, usw. Sodann zu der
Frage, ob den Schwierigkeiten, die das Publikum beim Lesen dieser Autoren

habe, von den Kritikern in Tageszeitungen und Wochen- oder Monatsblättern

wirksam abgeholfen werde oder nicht eher von gründlichen
Philologen.



AUTOR UND PUBLIKUM 421

Nun wäre der Kritiker mit Argumenten zu bedenken, mit Gegenfragen,
die den Fragenden entlasten sollen und darauf zielen, den Befragten in
Verlegenheit zu bringen. Doch der Schriftsteller ist dieser Rabulistik schon
müde. Er zweifelt, ob es sinnvoll sei, das Thema aus der Polemik zu
entfalten, ob nicht Konzilianz dafür eintreten sollte. Mein lieber Herr,
könnte der Autor zum Kritiker sagen (oder der Kritiker zum Autor), Sie

urteilen, ich produziere (oder umgekehrt), gemeinsam nehmen wir teil an
dem, was so artig der literarische Prozess genannt wird. Definieren wir unsre
Tätigkeiten, fragen wir, wie sie zusammenhängen und ob nicht in ihrem
Verhältnis eine Vernunft zu erkennen ist, die uns beiden, wenn vielleicht
auch in unterschiedlichen Graden, einleuchtet.

Generös gesteht zum Beispiel der Kritiker, er brauche den Autor als
Lieferanten seiner Themen, und sämtliche kritischen Massstäbe kämen
zuletzt aus Werken, nicht aus der Kritik, die es ohne Werke nicht gäbe. In
einem Anflug von Hochherzigkeit gibt der Autor zu, dass die Kritik eine
bedeutende erzieherische Macht sein könne. Man denke an Lessing, an
Friedrich Schlegel und seinen Bruder. (Er versagt sich die Frage nach der
Statur der Genannten im Vergleich mit derjenigen heutiger Kritiker. Denn
natürlich wäre die Sache auch umzukehren: Wie nehmen sich heutige
Autoren aus, verglichen mit den von Lessing und Schlegel erörterten, mit
Klopstock, mit Goethe!)

Beginnen wir beim Nächstliegenden, sagt der Kritiker, bei Ihnen. Sie
haben Kollegen, die behaupten, sie machten sich nichts aus Kritik, guter wie
schlechter, Rilke las sie nicht einmal. Gehören Sie auch dazu? Der Autor
sagt: Ich lese Kritiken meiner Bücher. Mich interessiert aber weniger der
einzelne Kritiker, der gute, massige oder schlechte Noten an mich und
meinesgleichen vergibt, als vielmehr das Phänomen der Kritik überhaupt.
Ihre Rolle beginnt ja nicht beim publizierten Verdikt, sondern weit früher,
wenn der Autor die vermutliche Reaktion der Kritik bei seiner Arbeit im
Blick hat. Sie verstehn: die vorauseilende Fügsamkeit. Wie verhält sich das,
woran ich arbeite, zu dem, was die Kritik auf die wechselnde Tagesordnung
setzt, weil es die Gemüter bewegt, die Erwartungen lenkt? Ich konnte
einmal eine Farce von 1687, die ich übersetzt hatte, bei einem Theaterverlag
unterbringen, weil gerade die erste Mondlandung im Gespräch war. Natürlich

hatte das Stück mit der Landung nichts zu tun. Es genügte, dass sein
Titel, Der Kaiser vom Mond, den Gedanken an etwas Aktuelles herbeirief.
- Die Farce ist niemals gespielt worden.

Ich will sagen, fährt der Autor fort, dass dem Schreibenden, ja dem
Planenden, der Erfolg haben will, die Kritik in jedem Augenblick gegenwärtig

sein muss: als Instanz, die das Aktuelle verwaltet, die Bedürfnisse
und Wünsche des Publikums. Nicht gerade, dass der Kritiker sie als Forderung

an den Autor heranträgt, aber doch als Suggestion. In diesem Sinne



422 AUTOR UND PUBLIKUM

nannte ich den Kritiker einen Anwalt des Publikums. Das mochte unsachlich

klingen, doch so erscheint er, wenn ich versuche, seine Reaktion
vorwegzunehmen. Man könnte die Probe aufs Exempel machen. Einer meiner
Kollegen schrieb die Rezension, die er von einem bestimmten Kritiker
erwartete, selbst, bevor sein Buch noch erschien, um sie später mit dem zu
vergleichen, was der Kritiker wirklich schrieb. Die Übereinstimmung war
verblüffend, sie ging bis in einzelne Formulierungen. Nun kann ich, sagt der
Autor, den Kritiker, der sich gleichsam bei mir eingenistet hat, bei der Arbeit
bändigen. Ich mache ihm meinen Kopfstreitig - ob zum Besten des Erfolges,
steht übrigens dahin. Da aber Kritik für die Arbeit notwendig ist, ersetze
ich ihn. Der Ersatz ist ein mixtum compositum: etwas von mir, etwas von
dem Kritiker, der in den Zeitungen schreibt, sozusagen als Vertreter der
Opposition, und etwas von einem Leser, den ich als wünschenswert erfinde,
d. h. mit Tugenden wie Intelligenz, Sensibilität und Willigkeit ausstatte.

Auch, fragt der Kritiker, mit Reserve, mit Skepsis? Oder tritt dergleichen
hinter der Willigkeit zurück? Verzeihen Sie, fügt er hinzu, ich will nicht
provozieren. Aber läge nicht der Gedanke an einen wenig willigen Leser im
Interesse des Erfolges näher? Einen, der erst zum willigen Leser gemacht
werden muss? Es wäre nur realistisch, das Publikum, ich will nicht sagen
widerspenstig, doch leicht ermüdbar zu denken. Auf Willigkeit, wenn
Bereitschaft zu geduldigem Studium damit gemeint ist, sollte ein Autor
nicht allzusehr zählen.

Wir nähern uns dem Kern der Sache, sagt der Autor. Nehmen wir an, es
schriebe jemand etwas wenig Eingängiges, das publiziert würde. Wie verhält
sich der Kritiker? Wenn es ihm zusagt, antwortet der Kritiker, wird er
bemüht sein, ihm gerecht zu werden. Und andernfalls? lässt der Schriftsteller

den Autor mit einigem Nachdruck fragen. Vielleicht, erwidert der
Kritiker, ist Zusagen nicht ganz das richtige Wort. Ich meine, wenn sein Senso-
rium auf den Gegenstand anspricht. Rezensieren kann man nur, was einem
zugänglich ist. Es gibt Grenzen der Zugänglichkeit, auch für gute Kritiker.

Ich sehe darin, sagt der Autor, eine heilsame Bescheidung. Sie gestatten
die Bemerkung, dass sie offenbar selten ist. Valéry und Eliot, Pound und
Joyce, Kafka und Celan geben wenig Anlass zu dem Eindruck, dass viele
Kritiker lieber schwiegen, als die Leistungsfähigkeit ihres Sensoriums zu
überschätzen. Sie geben alles dran, sagt der Kritiker, worüber sie verfügen
- ihr literarisches und sonstiges Wissen, ihre Lebenserfahrung, ihren Scharfblick,

ihr Unterscheidungsvermögen, ihr Wertgefühl -, um ihre Reaktion
auf die Werke der Genannten und vieler anderer so verbindlich wie möglich
zusammenzufassen. Vorauszusetzen bleibt immer, dass ihre Sensibilität
nicht einseitig oder abseitig ist, sondern repräsentativ, dass die Zeit in ihr zur
Sprache kommt. Das grosse Mustern besorgt die Geschichte, die Nachwelt,
d. h. die Historiker und literarischen Gelehrten.



AUTOR UND PUBLIKUM 423

Erlauben Sie, sagt der Autor, dass ich konkret werde. Der Kritiker hat
vor sich ein Buch, dessen Verständnis ihm Schwierigkeiten macht. Vermutlich

empfindet er ein solches Buch als Zumutung. Schon deshalb, weil ihn
die Besprechung, wenn sie gewissenhaft ausfallen soll, mehr Zeit kostet als
bei weniger schwierigen Büchern. Dürfte der Gedanke da fern sein: Wenn
ich das Zeug nicht verstehe oder nur mit Mühe, wie soll es der Leser
verstehn? Man wird ihn wissen lassen, er versäume bei der Sache nicht viel.
Der Autor sei allzuwenig dies oder allzusehr das oder nicht ausreichend
jenes. Schliesslich gibt es genug, was zur Besprechung ansteht und nicht mit
besonderen Schwierigkeiten belastet ist.

Sie erwarten, sagt der Kritiker, eine Zurückweisung, eine Verteidigung.
Ich kann und will sie hier nicht liefern. Sie haben ehrlich gesprochen.
Ehrlichkeit gegen Ehrlichkeit. Die Autoren, die Sie angeführt haben, sind
bedeutende Autoren; sie sind allesamt schwierig, jeder auf seine Art.
Jemand, der über Autoren denkt wie Sie über Kritiker, könnte bei einem
schwierigen Gegenwartsautor meinen, er hafte sich für bedeutend, weil er
schwierig sei. Schlimmer noch: Er wolle den Eindruck des Bedeutenden
erwecken, indem er sich schwierig gebe. Ich komme an diesem Punkt auf
eine Ihrer Bemerkungen zurück. Kritiker haben sich die Mühe nicht ver-
driessen lassen, über Kafka, über Joyce, über Valéry und Eliot zu schreiben.
Sie taten es, nach Massgabe ihrer Fähigkeiten, weil sie Bedeutendes in
diesen Autoren erkennen konnten. Die Mühe muss sich lohnen, und die
Frage ist, ob der schwierige Autor, an den Sie denken und den Sie als

Beispiel zitieren, die Mühe lohnt.
Wir sind, sagt der Autor, bei der Schwierigkeit angelangt, als gäbe es

zwischen Autor und Kritiker kein grösseres Thema. Ob das so ist, sei

dahingestellt. Doch bleiben wir dabei. Sehn wir davon ab, den Begriff des

Schwierigen in der Literatur zu klären, verschiedene Arten von Schwierigkeiten

zu unterscheiden, nach ihren Gründen zu fragen usf. Aus Ihren
Bemerkungen liesse sich folgern, dass Sie das Schreiben in einem schwierigen

Stil allein dem Genie konzedieren. Der Nicht-Geniale schreibe einfach.
Tut er es nicht, ist er ein Hochstapler. Ich unterstelle nicht, dass dies Ihre
Auffassung sei. Auf die Musik übertragen, käme dabei heraus: Der strenge
oder der komplizierte Satz ist Privileg des Genies, alles andere schreibe
liedhaft und homophon. Wir leben, fährt der Autor fort, in einem eklektischen

Zeitalter. Unser Motto lautet: laisser-faire, anything goes. Es sollte
erlaubt sein, eine Schreibart zu wählen, die es seit Jahrhunderten gibt und
die in hundertfünzig Jahren Epoche gemacht hat, ohne dass derjenige, der
sie wählt oder bisweilen Gebrauch von ihr macht, als Kuriosum erscheint.

Was ist darauf zu erwidern? fragt der Kritiker. Erwarten Sie, dass ich
zögere mit meiner Zustimmung? Liberalität ist ein schöner Zug. Weniger
denn je empfinden sich Kritiker als Gesetzgeber und Präzeptoren. Wenn



424 AUTOR UND PUBLIKUM

das, was der schwierige Autor produziert, keine Schätzung findet, sind es
sicher nicht die Kritiker allein, die schuld daran wären. Möglich sogar, dass

einer oder der andre dem Publikum gegenüber die Sache des Autors
verficht. Dessen Werk müsste freilich gedruckt sein, und ob es gedruckt
wird, entscheidet der Lektor-nicht der Kritiker. Es ist dieser, der Lektor, der
sich in den Leser versetzt und von daher seine Entscheidung trifft. Das muss
er, wenn seine Stellung ihm lieb ist. Denn ein Verlag, der Ladenhüter
herausbringt, erfreut sich keines langen Lebens.

Der Schriftsteller fragt sich, ob er hier abbrechen soll, an einem Punkt,
wo sein Autor und sein Kritiker übereinstimmen. Er täte es damit auf gute
Manier. Es grämt ihn freilich, ein Dutzend Fragen, die er an den Kritiker
hat, nicht zu erörtern. Doch er weiss, dass nicht alles, was ihn interessiert,
auf Interesse bei anderen stösst. Und er wünscht, als höflicher Mensch zu
erscheinen, was er, wie er glaubt, sogar in seinen Werken ist, obwohl
darunter auch <schwierige> sind. Anzunehmen ist freilich, dass der Leser die
Höflichkeit, die der Schriftsteller ihm erweist, nicht erkennt, ja für das

Gegenteil nimmt. Denn wer fühlt sich geehrt und nicht vielmehr belästigt,
wenn man ihm Schwieriges zutraut?

Frauenleben, Natur und Kultur

Ein Bericht

Sachbücher zur Kulturgeschichte, zur die nach den aus dem historischen
Begesellschaftlichen Stellung und zur Rol- wusstsein lange Zeit ausgeklammerten
le der Frau sind aus den Verlagspro- Frauen im alten Griechenland oder

grammen nicht mehr wegzudenken. auch nach ihrer Rolle in der «Frühen
Historische, psychologische und sozio- Neuzeit», also etwa vom ausgehenden
logische Untersuchungen erscheinen 16. Jahrhundert bis zur Französischen
von Jahr zu Jahr. Was hier vorgestellt Revolution. Eine etwas andere
Zielwird, ist eine zufällige Auswahl, weil es setzung hat ein Werk, das sich mit
längst nicht mehr möglich ist, Überblick Sexualität und Gewalt, beziehungsweise
und Durchblick zu gewinnen. Aber man mit ihrer Verkleidung in den «Masken
kann immerhin die Gegenwärtigkeit der der Sexualität» befasst. Die drei
BeiThematik begrüssen. das wache Inter- spiele sollen hier vorgestellt und zuein-
esse offenbar der Leserinnen und Leser ander in Beziehung gebracht werden,
und ihre Sensibilisierung für Fragen wie Sie sind von Frauen selbst geschrieben



FRAUENLEBEN 425

worden, von akademischen Lehrerinnen

an amerikanischen und an einer
deutschen Universität.

«Die Töchter des Zeus»
Frauen im alten Griechenland

Auf den Historiker Thukydides geht
der Ausspruch zurück, die beste Frau sei

die, von der man am wenigsten spreche.
Da wundert man sich nicht, dass in der
Folge von der Unterdrückung der Frau
in der Antike die Rede sein konnte,
obgleich man fairerweise zugeben müsste,
es sei mit dieser Aussage allenfalls ein
gesellschaftlicher Comment, jedoch
keineswegs oder doch nicht unbedingt
die Stellung und Bedeutung der Frau in
der Kultur der Antike bestimmt. 1986
veröffentlichte Mary R. Lefkowitz,
Professorin für Geisteswissenschaften am
Wellesley College (Mass.), eine Studie
über die Frauen im alten Griechenland,
die auf der Grundlage sorgfältiger Analysen

der Mythologie und unter Beizug
einer imponierenden Fülle von literarischen

Quellen zu wesentlich
differenzierteren Ergebnissen kommt als zu der
schlichten Doktrin, die Griechen hätten
das weibliche Geschlecht für minderwertig

gehalten. Unter dem Titel «Die
Töchter des Zeus» liegt das Buch jetzt
auch in einer deutschen Übersetzung
aus dem Amerikanischen von Holger
Fliessbach unter Mitarbeit von Axel
Haase vor1. Die bedeutende amerikanische

Altertumswissenschaftlerin untersucht

insbesondere jene Bereiche der
antiken Überlieferung, die immer wieder

Anlass zu Fehldeutungen gewesen
sind: Heirat und Ehe, Einfluss der Frauen

aufdie Politik, Martyrium und Selbstopfer,

frauenfeindliche Stellen in der
griechischen Literatur. In ihrer Interpretation

entsteht ein wesentlich positive¬

res Bild der Frau in der antiken Gesellschaft.

Gegenüber der christlichen
Überlieferung erscheint die Antike,
gestützt auf unzählige Belege, die Mary F.

Lefkowitz in ihrem Buch anführt, geradezu

aufgeklärt, offen und jedenfalls im
Blick auf Stellung und Rolle der Frau
keineswegs so «patriarchalisch», wie ein
verbreitetes Klischee vorgibt.

Allerdings gibt Mary F. Lefkowitz
ohne weiteres zu. dass herausragende
Erscheinungen wie Antigone, Klytäm-
nestra oder Artemisia
Ausnahmeerscheinungen sind. Unter bestimmten
und definierbaren Bedingungen seien
Frauen auch in der Antike politisch
aktiv geworden, hätten aber in der
Regel eher über ihre Ehemänner, ihre
Väter oder Söhne Einfluss ausgeübt.
Die Verfasserin beruft sich dabei sowohl
auf Frauen im Mythos wie auf historische

Persönlichkeiten. Natürlich ist der
Fundus mythologischer Gestalten eine
ihrer Hauptquellen, mit Recht, weil ja
besonders die Tragödiendichter sich
dieser Stoffe angenommen haben und
ihnen eine Deutung geben, aus der man
auf die Gesellschaft der Polis schliessen
darf, die das Drama im Theater verfolgte.

In diesem Zusammenhang sind
natürlich auch die homerischen Epen
aussagekräftig. Frau Lefkowitz fragt, warum

die griechischen Männer, wenn sie
denn also die Frauen durch ihre Mythologie

unterdrücken wollten, ausgerechnet

in ihren bedeutendsten epischen
Werken, der «Ilias» und der «Odyssee»,
vom Krieg um eine Frau erzählen.

Helena sei sowohl in Troja wie nach
ihrer Rückführung nach Sparta hoch
geschätzt worden, sogar von denen, die
ihretwegen hätten leiden müssen. Nach
zwanzig Jahren in Troja («nach denen
selbst eine Zeustochter ein wenig gealtert
wäre»), sei sie von ihren Schwägern
Hektor und Priamos geachtet und



426 FRAUENLEBEN

schliesslich von Menelaos, den sie einst
verlassen hatte, nach Sparta zurückgebracht

worden. Sie wird nicht nur als
eine aussergewöhnlich schöne Frau
geschildert, sondern als eine Frau von
grosser praktischer Intelligenz.

Es gibt Bereiche der Überlieferung,
die auf das Spannungsfeld zwischen
weiblicher und männlicher Sexualität
verweisen. Teiresias wird von Hesiod die
Aussage zugeschrieben, die Frauen
empfänden beim Geschlechtsakt neunmal

soviel Lust wie die Männer. Weil er
dieses Geheimnis verraten habe, sei er
von Hera mit Blindheit gestraft, von
Zeus aber mit der Gabe des Sehers
ausgestattet worden. In der seltsamen,
bruchstückhaften «Melampodie» des
Hesiod, in der nur gerade zwei Zeilen
auf diese Sage verweisen, bleibt manches

rätselhaft und ist darum interpretierbar.

Hatten die Männer Angst vor
der naturhaften Macht weiblicher
Sexualität? Hielten sie darum die Frauen
nieder, indem sie sie kontrollierten? Es

gibt auch in den Mysterien des Dionysos
und vollends natürlich im Mythos von
den Amazonen Elemente, die Scheu
und Furcht der Männer vor dem
weiblichen Geschlecht erklärbar erscheinen
lassen. Wenn Mary F. Lefkowitz auf die
Amazonen zu sprechen kommt, rechnet
sie zuerst mit einer Hauptquelle
feministischer Theorien über diesen Gegenstand

ab: mit Helen Diners «Mothers an
Amazons: the first feminine history of
culture» (das unter dem Pseudonym «Sir
Galahad» kursierte). Helen Diner
beweise durch die Art und Weise, wie sie
die antiken Geschichtsschreiber
referiere, dass sie keine Vorstellung davon
habe, wann diese Autoren gelebt und ob
ihre Werke überhaupt erhalten oder wie
sie überliefert seien. Wahrscheinlich
stützte sie sich vor allem auf Bachofens
«Mutterrecht» und tat dann so, als ob sie

die antiken Quellen selbst konsultiert
habe.

Herodot, im 5. Jahrhundert v. Chr.,
spricht von einer Amazonengesellschaft.

Da waren die Frauen wie die
Männer bewaffnet, gingen in
Männerkleidung auf die Jagd, und Heirat war
ihnen erst erlaubt, wenn sie im Kampf
einen Mann getötet hatten. Eine jüngere
Quelle setzte den Tarif schon höher: Da
mussten die Jungfrauen drei Männer
töten, ehe sie heiraten durften. Ihnen
fehlte die rechte Brust, die ihnen im
Säuglingsalter von ihren Müttern
entfernt worden war. Aber alle diese Angaben

sind weit eher Erklärungen überlieferter

Namen als historisch auch nur
halbwegs verbürgte Berichte. Warum
sprach man von «Amazonen»! Warum
hiessen sie «Sauromaten»! Dafür gab
es «volksetymologische» Erklärungen:
Wenn ja «mazos» Brust bedeutete und
«sauros» Eidechsen, war das der Grund,
weshalb man erzählte, die Amazonen
hätten ihre Kinder nicht mit Milch,
sondern mit Eidechsensaft gefüttert. Mary
F. Lefkowitz ist überzeugt davon, dass
die Griechen die Amazonen als negatives

Bild dafür verstanden, was geschehen

kann, «wenn kriegerische Frauen die
Macht haben». Das Kapitel über sie ist
ein besonders eindrückliches Beispiel
für ihre skeptische und zugleich
gewissenhafte Sichtung des überlieferten
Textmaterials, und zugleich zeigt sie auf,
wie feministische Theorien (sie nennt
insbesondere Phyllis Chesler, «Frauen -
das verrückte Geschlecht») ungesicherte
und willkürliche Deutungen antiker
Geschichtsschreiber als Legitimation
ausgeben.

«Die Töchter des Zeus» ist ein
altertumswissenschaftlich solides kleines
Werk, das sich trotz seiner akribischen
Konsultation der literarischen Überlieferung

als spannend geschriebene Dar-



FRAUENLEBEN 427

Stellung erweist, deren Fazit etwa lauten
könnte: Die Frauen im alten Griechenland

lebten nicht in einer das weibliche
Geschlecht unterdrückenden Gesellschaft.

Und falls die Männer vor den
Frauen Respekt, vielleicht sogar Angst
hatten, galt sie nicht ihrer Sexualität,
eher schon ihrer Intelligenz.

«Er ist die Sonn', sie ist der Mond»
Frauen in der Frühen Neuzeit

Eine Sozial- und Verfassungsge-
schichtlerin ist dem Leben und Wirken
von Frauen in der Frühen Neuzeit
nachgegangen, etwa vom Humanismus bis

zum Beginn des 19. Jahrhunderts. Ihre
Methode ist beeinflusst von der «nouvelle

histoire», ihre Quellen sind nicht
die Staatsverträge und die Berichte über
grosse Ereignisse der Geschichte,
sondern Leichenreden, Tagebücher, Briefe,
ferner Statistiken über Eheschliessungen,

Kinderzahlen, Gerichtsfälle. Heide
Wunder setzte sich zum Ziel, die
wechselnden Lebenschancen der Frauen
verschiedener Stände darzustellen2. Aber
damit verfolgt sie nicht auch die Absicht,
etwa eine «Frauengeschichte» zu verfassen

und sie der «Männergeschichte»
entgegenzustellen. Vielmehr sollte ihre
Arbeit «Teil einer neuen allgemeinen
Geschichte der Menschheit» sein, in welcher
das Wirken beider Geschlechter sichtbar

wird, aber nicht im politischen
Kampf, nicht in den Veränderungen, die
durch Kriege und Eroberungen stattfinden.

Davon ist in ihrem Buch so gut wie
nicht die Rede, oder dann nur insofern,
als man etwa erfährt, wie das Leben
einer Offiziersfrau sich gestaltete, die
ihrem Mann an die verschiedenen
Einsatzorte folgte und seine einbalsamierte
Leiche schliesslich, als er in Pommern
gefallen war, in die Heimat in Kärnten
zurückführte.

Ein Blick auf das Inhaltsverzeichnis
des reich illustrierten Buches zeigt, worum

es der Verfasserin geht. Sie forscht
nach Lebensgeschichten von Frauen, sie

überprüft an ihnen, welche Funktionen,
welcher Rang im gesellschaftlichen
Gefüge den Frauen verschiedener
Schichten zukamen. Klischee-Vorstellungen

werden durch das differenzierte
und differenzierende Bild der gesicherten

Fakten ersetzt. So geht zum Beispiel
aus den Dokumenten, die Heide Wunder

in grosser Zahl vorführt und
interpretiert, klar hervor, dass die Ehe in der
Frühen Neuzeit als erste Ordnung Gottes

verstanden wurde, als konstitutiv für
die Gründung eines Haushalts und als
Ausdruck gesellschaftlicher Mündigkeit.

Hausvater und Hausmutter waren
Teil der politischen Öffentlichkeit. Es

waren ihnen bestimmte Aufgabenbereiche

zugewiesen. Aber dass die Frau
innerhalb des Hausstandes und auch im
Rahmen der Gesellschaft ihre Persönlichkeit

entfalten und zur Geltung bringen

konnte, dafür zeugen zahlreiche
Beispiele. Die Untersuchung erstreckt
sich auch auf herausragende Gestalten,
fürstliche Personen, die - zum Beispiel
durch Witwenschaft oder aus dynastischen

Gründen - die Staatsführung
übernahmen, sie erstreckt sich auf die

gelehrte Frau der Humanisten, auf die
bürgerliche Geschäftsfrau, die oft auch
einen Betrieb selbständig weiterführte,
wenn ihr der Ehemann im Tode
vorausgegangen und die Kinder noch nicht
erwachsen waren.

Insgesamt hat die breitangelegte
Untersuchung Befunde gezeitigt, die
den gängigen Vorstellungen nicht oder
nur teilweise entsprechen. Zwar hatten
Frauen und Männer ungleiche Aufgaben

in der frühneuzeitlichen Gesellschaft;

aber es gab keine generelle
Unterordnung aller Frauen. Die beiden,



428 FRAUENLEBEN

Mann und Frau, wussten sich aufeinander

angewiesen. Das «Ehzuchtbüch-
lein» von Johann Fischart hat ihre Beziehung

in ein Bild gebannt, dem Heide
Wunders Buch auch den Titel verdankt:

Er ist die Sonn, Sie ist der Mon,
Sie ist die nacht, Er hat Tagmacht,
Was nun von der Sonnen, Am tag ist

versponnen,
Das kült die nacht, Durch des Mons

macht:
Also wird gstillt, auch was ist wild:
Sonst gern geschieht, Gleich wie man

spricht,
Zween harte stain, Main nimmer

klain.

Es versteht sich, dass die Untersuchung

natürlich nicht dieser harmonisierenden

Deutung vertraut, sondern die
Problemfälle und die kritischen Fragen
angeht, also zum Beispiel das Lebensalter

der Frau im Vergleich zu demjenigen
des Mannes, dann - ein eindrückliches
und wichtiges Kapitel - die Gefahr der
Schwangerschaft und Geburt und die
Häufigkeit der Todesfälle im Kindbett,
dazu auch die hohe Kindersterblichkeit.
Von Zauberinnen und Hexen ist da
ebenfalls - und hier sowohl durch
Untersuchungen am Einzelfall wie durch
statistische Vergleiche der Anzahl von
Hinrichtungen - die Rede. Woher
stammt die Furcht vor dem
«Weiberregiment», und wie denn entwickelten
sich Frauenrechte, Bürgerrechte und
Menschenrechte im Zeitalter der
Aufklärung und der Revolution? Das sind
Themen, die durch die Frauenbewegung

der neuesten Zeit aufgegriffen
worden sind, polemisch, wie man nach
der Lektüre von Heide Wunders Buch
erkennt, indem nämlich die gesellschaftlichen

Veränderungen seit dem 15.
Jahrhundert durch die Feministinnen generell

als Verlustgeschichte interpretiert

wurden. Die Frauen seien durch Luther
domestiziert worden, man habe sie aus
dem Handwerk verdrängt und als
Hexen verfolgt. Alle diese pauschalen
Charakterisierungen einer Epoche lassen

sich im Lichte der historischen
Belege nicht aufrechterhalten.

«Postfeminismus» in der Diskussion
Zu Camille Paglias
«Masken der Sexualität»

Nicht nur in Amerika scheint sie ein
Skandalthema zu sein. Camille Paglia
sei die Vordenkerin des «Postfeminismus»,

weil sie Thesen vertrete, die den
Feministinnen ein Horror sein müssen.
So bestreitet sie, dass mit der sozialen
Konvention der Gleichberechtigung,
die sie nicht etwa bekämpft, mit der
Beseitigung der gesellschaftlichen
Diskriminierung der Frau, an der auch ihr
gelegen ist, auch die aus der Natur
hervorgehende Ungleichheit der
Geschlechter ausgewogen sei. Wenn sie

sagt, die Natur könne nicht geändert
werden, ihr seien wir ausgeliefert, auch

wenn Religion und Kultur zu zähmen
und zu sublimieren versuchen, was in
ihrem dunklen Schoss brodelt, meint sie

tatsächlich, «der ewige Kriegszustand
der Geschlechter» sei biologisch,
anatomisch, hormonell und hirnphysiologisch
bedingt. Kein Wunder, dass ihr Buch
von prominenten Theoretikerinnen des
Feminismus geschmäht wird, - jüngst
auch von Silvia Bovenschen, die es in der
«Zeit» kurzerhand «eine Gartenlaube
der Lust» nennt, eine Sumpfblüte des
Kulturbetriebs eher als eine ernst zu
nehmende Forschungsarbeit. Tatsächlich

sind die Angriffsflächen gross, die
Schwächen der Argumentation nicht zu
übersehen. «Masken der Sexualität»
möchte anhand der gesamten
Kulturgeschichte nachzeichnen, dass «weib-



FRAUENLEBEN 429

lieh» und «männlich» so etwas wie zwei
feindliche Bereiche bezeichnen, nämlich

die uranfängliche, dionysisch-chaotische

Natur und die apollinisch-klare
Welt der Kunst3. Dabei gilt als
Voraussetzung, es sei der jüdisch-christlichen
Tradition nicht gelungen, die heidnische
Antike wirklich aufzuheben und zu
überwinden. Sie sei in der Kunst, der
Erotik, der Astrologie und der
Popkultur bis auf den heutigen Tag lebendig.

Über 800 grossformatige Seiten
umfasst das Buch der streitbaren Professorin

für Humanwissenschaften, die in
Philadelphia lehrt. Der Stil ist oft aggressiv.

Die Verfasserin ist weit davon
entfernt, ihren Hang zur Provokation im
geringsten zu bremsen. Das mag seine

vorwiegend persönlichen und privaten
Gründe haben und muss toleriert werden.

Der sachlichen Diskussion ist es

jedoch nicht förderlich; aber
Auseinandersetzung verdient die gewaltige
Beispielsammlung auf jeden Fall. Der Stoff,
der hier ausgebreitet wird, und die engagiert

vorgetragenen Belege zu den Thesen

reichen von der Mythologie bis zu
den amerikanischen «Dekadenten», zu
Emerson, Whitman, James und bis zu
Emily Dickinson. Apollon und Dionysos,

Rousseau versus de Sade, Goethe
und der zeitgenössische Schauerroman,
Byron, Balzac und so herauf bis in die
neueste Zeit noch manche herausragenden

Beispiele aus der Literatur dienen
Camille Paglia zur Stützung ihrer
Positionen. Vielleicht sind diese Positionen
aber am tiefsten begründet und verankert

in der Kindheitserfahrung der
Autorin. Ihre Grossmütter, sagt sie in
einem Interview, seien phantastische
Persönlichkeiten gewesen. Ihnen und
ihrer Tante widmete sie ihr Buch. Fast
ein Jahrzehnt lang wurde das Manuskript

von verschiedenen Verlagen
abgelehnt; jetzt liegt es in der dritten Auf¬

lage vor und ist von der Kritik für den
Staatspreis nominiert worden. Die deutsche

Erstausgabe erschien zwei Jahre
nach dem Original, 1992.

Camille Paglia definiert die Sexualität
als eine stürmische, unkontrollierbare
und dunkle Kraft. Wer dieses Reich der
Nacht betritt, dem kann Schreckliches
geschehen. Gewalt ist niemals
auszuschliessen, sondern der Sexualität
immanent. Nicht die Frauen sind das
schwache Geschlecht, sondern die Männer.

Die westliche Kultur, vorwiegend
von Männern geschaffen, vermochte die
naturhafte Übermacht der Sexualität
nicht zu zähmen. Ihre Schöpfungen sind
«Masken der Sexualität», Rollen, hinter
denen sich die ungebändigte Natur
verbirgt. Darüber kann man - und soll man
- streiten. Ich meine, Camille Paglias
Ausgangspunkt sei überzeugender als
ihre Beweisführung. Was sie über den
Transvestismus des Dionysos, über die
hygraphysis bei Plutarch sagt, die feuchte,

flüssige Natur, die sie gleichsetzt mit
dem reifen weiblichen Körper, ist mehr
nicht als eben eine These, die manchem
einleuchten wird. Wenn sie die Mona
Lisa als «Maske der Sexualität schlechthin»

bezeichnet, werden es einige nur
absurd finden, während andere die
sphinxhafte, provokative Verschlossenheit

und Überlegenheit der Figur in
Paglias Sinn zu deuten bereit sein werden.

Voraussetzung für die eine oder die
andere Entscheidung ist die vorgeprägte
Einstellung zur Natur der Sexualität.

Das Kapitel «Von Goethe zum
Schauerroman» ist ein Beispiel für die sprunghafte

Art der Darstellung. Es geht der
Autorin nicht um Interpretation, nicht
um das, was Goethes Leistung als Ganzes

ausmacht, sondern um Indizien und
Details. Sie interessiert sich für das

Motiv des Transvestismus, nicht nur in
der Figur der Mignon im «Wilhelm Mei-



430 FRAUENLEBEN

ster». In Baubo übrigens habe Goethe
die «Urmutter der rituellen Exhibition»
beschworen, der Gang zu den Müttern
im «Faust» sei ein Abstieg in die
verdrängte heidnische Natur. Was soll's?

Dergleichen kann man allenfalls erwägen

oder behaupten, nur müsste man's
dann auch in eine Gesamtschau einfügen.

Daran liegt der Autorin indessen
nicht, da sie sich vorgenommen hat, die
Kulturgeschichte mit Siebenmeilenstiefeln

zu durcheilen. Goethe, das merkt
sie im Vorbeigang zu « Werther» an, habe
den Selbstmord poetisiert und erotisiert,
aber Kleist sei der «perfekte Masochist»,
wobei wir beim Verfasser der «Penthesilea»

erfahren könnten, dass «Sexualität
Kreuzigung und Folter» sei. Von hier
springt die Darstellung zur zeitgenössischen

«Gothic Novel» in England, nach
Paglia eine Reaktion auf Rousseau, in
der sich die Dämonie der sexuellen
Phantasie, «unbeeinträchtigt von Kultur»,

so richtig ausleben kann. Rousseau,

natürlich, wird als Verräter am
Apollinischen abgestraft.

Von ähnlicher Sprunghaftigkeit ist die
Beweisführung in den Kapiteln, die sich
mit der griechischen Mythologie und der
klassischen Antike befassen. Was ihrer
These dient, führt sie an, was sie im
gleichen Zusammenhang relativieren
könnte, lässt sie weg. Medea und Phädra
erscheinen in ihrem «zerstörerischen
Verhältnis zur männlichen Tat», aber es
wird nicht, wie bei Mary F. Lefkowitz,
die kritische Beurteilung von Medeas
Handeln durch den Chor erwähnt, der
notabene aus Frauen besteht. Es ist
verständlich, dass Camille Paglias
Argumentation empörte Reaktionen ausgelöst

hat. «Der weibliche Körper», sagt
sie, «ist eine chthonische Maschine,
gleichgültig gegen den Geist, der ihn
bewohnt». Camille Paglias Gang durch die
Jahrhunderte westlicher Kultur, von der

heidnischen Schönheit in der griechischen

Antike bis zu der amerikanischen
Dekadenz, ist vermutlich wegen seiner
Polemik gegen die Feministinnen,
denen sie Vereinfachung des «Problems
des Geschlechts» vorwirft, weil sie «es

auf eine Frage von sozialen Konventionen

reduzieren», zu sehr durch eine
zeitbedingte Auseinandersetzung
bestimmt. Dieser Gang schärft jedoch den
Blick auf Grundbedingungen und
Grundverhältnisse, die in der Antike, in
der Frühen Neuzeit und in der aktuellen
Gegenwart mächtig sind. Rousseau und
der Marquis de Sade, nach Camille
Paglias Meinung die Antipoden, der
eine fälschlicherweise überzeugt von
der gutartigen und nur durch die
menschliche Gesellschaft an ihrem
wohltätigen Wirken verhinderte Natur,
der andere überzeugt von ihrer
Grausamkeit und zerstörerischen Gewalt,
personifizieren für sie Prinzipien, die ge-
geneinanderstehen. Ihre Sicht ist diejenige

de Sades. Sie hält Aggression für
naturentsprungen und daher den Aufruf
«Zurück zur Natur!» für gleichbedeutend

mit der Entfesselung von Gewalt
und Lust. Zivilisation und Kultur sind
die Kräfte, die sich bemühen - wie sie

sagt - «das Verbrechen im Zaum zu
halten». Die vorausgesetzte Vergeblichkeit
dieses Bemühens hindert die Verfasserin

daran, die kulturellen Werke und
Leistungen in ihrem ganzen Reichtum
und ihrer sittigenden Wirkung zu
würdigen.

Anton Krättli

1 Mary R. Lefkowitz, Die Töchter des Zeus.
Frauen im alten Griechenland. Verlag C. H.
Beck, München 1992. -2 Heide Wunder. «Er
ist die Sonn' sie ist der Mond». Frauen in der
Frühen Neuzeit. Verlag C. H. Beck, München
1992. - 3 Camille Paglia, Die Masken der
Sexualität. Byblos Verlag, Berlin 1992.



HISTORISCHER ROMAN

Gisbert Haefs' «Alexander»1

nebst einigen Bemerkungen zum historischen Roman

43 i

Es ist auffällig und wohl kaum Zufall,
dass auf dem Buchmarkt des vergangenen

Herbstes mehrere historische
Romane und Biographien unter den
zahlreichen Neuerscheinungen angezeigt
wurden. Das Angebot reicht von «Der
Sohn des Pharao» von Pauline Gedge,
«Dominicus. Ein Roman aus dem alten
Rom» von Kathleen Robinson über «Ein
Mann namens Saulus» von Gerald Mes-
sadié bis hin zu «Tiberius. Historischer
Roman» von Volker Ebersbach und
«Alexander» von Gisbert Haefs. Und
selbst der Kriminalroman spürt weit in
der «Geschichte» zurückliegenden
Verbrechen nach. Liess einst Josephine Tey
in «Alibi für einen König» (The
Daughter of Time) den ans Krankenbett
gefesselten Inspektor Grant sich des
Falles Richard III. annehmen, so schickt
Lindsey Davis in «Bronzeschatten» Di-
dius Falco im alten Rom erneut auf
Verbrecherjagd.

Dies ist Anlass, sich der Geschichte
und der Bedingungen des historischen
Romans kurz zu erinnern, zwar nicht
grundlegend und erschöpfend, aber es

soll doch versucht werden, in einigen
Stichworten und Streiflichtern den
Gegenstand zu beleuchten.

Zum historischen Roman

Im 19. Jahrhundert begünstigte vor
allem die Zeit des Historismus und
Klassizismus die historische Dichtung. Zwei
Werke waren es besonders, die das

«historische Bewusstsein» des Jahrhunderts

mitprägten: Ralph Waldo Emersons

«Repräsentanten des Menschenge¬

schlechts» (Representative Men, 1850)
und Thomas Carlyles « Über Helden und
Heldenverehrung und das Heldentümliche

in der Geschichte (1841). Von den
Werken dieser beiden Autoren gingen
starke Impulse aus für die Verehrung
der Grossen, denen Leo von Klenze bei
Regensburg in der Walhalla einen
eigentlichen Ruhmestempel errichtete,
womit die Heldenverehrung des
19. Jahrhunderts geradezu kultische
Züge annahm. Durch Jahrzehnte blieb
in der Folge Ralph Waldo Emersons
Maxime «It is natural to believe in great
men» unangefochten. Eine Gegenbewegung,

die sich nach dem Zweiten Weltkrieg

verstärkte, dürfte - nicht selten
ideologisch motiviert - ihren Höhepunkt

erreicht haben, als Peter Bichsel
1967 feststellte: «Ich kann mir einfach
nicht vorstellen, dass die alten Eidgenossen

idealere Gestalten waren als mein
Nachbar und ich.»

Im Mai 1968, nur ein Jahr später also,
geht Ernst Jünger in seinem Tagebuch
auf die Problematik dieser Entmythisie-
rung ein: «Wer an die Substanz gehen
will, darfden Mythos nicht ausschliessen

Schon Moses hat entmythisiert.
Heute kommen andere Verzerrungen
hinzu: Aktualisierung, Sozialisierung,
Moralisierung der Geschichte, der
Abscheu vor grossen Männern, das heisst
Charakteren, die durch die Psychologen
kastriert werden.»

Wie Ernst Jünger an gleicher Stelle die
Entwicklung des Imperium Romanum
verfolgt und dabei vom «Wunder der
Geschichte» spricht, hält er in seinem
Tagebuch als Grundtatsache fest, «dass
Geschichte nicht mehr existiert», der



432 HISTORISCHER ROMAN

Mensch unserer Zeit sei «aus dem Rahmen

der Geschichte entlassen» - dies
rund zwanzig Jahre vor Francis Fukuya-
mas «End of History», - und er kommt
zum Schluss: «Damit verbindet sich ein

neues Heimweh nach der Geschichte,
eine Trauer gleich der des Achilles an der
Leiche des Patroklus. »

Im 19. Jahrhundert erlebte auch die
Historiographie einen Höhepunkt; als
deren glänzendste Vertreter wären im
deutschen Sprachraum etwa Otfried
Müller, Barthold Georg Niebuhr, Theodor

Mommsen, Ernst Curtius, Leopold
von Ranke, Jacob Burckhardt und Heinrich

von Treitschke zu nennen.
Geschichtliche Dichtung und

Geschichtsschreibung waren sich damals
näher als heute. Augenfällig wird dies,
wenn wir verfolgen, wie Wilhelm von
Humboldt die Aufgabe des Geschichtsschreibers

bestimmt: «Die Aufgabe des
Geschichtsschreibers ist die Darstellung
des Geschehenen Das Geschehene
aber ist nur zum Teil in der Sinnenwelt
sichtbar, das Übrige muss hinzu empfunden,

geschlossen, errathen werden
Die Wahrheit alles Geschehenen beruht
auf dem Hinzukommen jenes oben
erwähnten, unsichtbaren Theils jeder That-
sache, und diesen muss daher der
Geschichtsschreiberhinzufügen. Von dieser
Seite betrachtet, ist er selbstthätig, und
sogar schöpferisch, zwar nicht indem er
hervorbringt, was nicht vorhanden ist,
aber indem er aus eigener Kraft bildet,
was er, wie es wirklich ist, nicht mit
blosser Empfänglichkeit wahrnehmen
konnte (...).»

In diesem Sinne stellt Herman
Grimm, der Übersetzer Ralph Waldo
Emersons, folgerichtig fest: «Geschichte

zu schreiben, ist eine künstlerische Thä-
tigkeit wie Malerei, Sculptur und Poesie. »

Denn er ist überzeugt, dass dichterische

Weltbetrachtung der historischen

Wahrheit letztlich näherkomme als «ar-
chivalische Gelehrsamkeit».

Ansichten, wie sie Wilhelm von Humboldt

und Herman Grimm vertreten und
die in ihrer Zeit keineswegs vereinzelt
dastehen, waren dazu angetan, nicht nur
der Geschichtsschreibung, sondern
auch der Geschichtsdichtung eine
eigene Dignität zu verleihen.

Fragt man nun endlich nach historischen

Romanen, wird man zuerst Werke
wie Walter Scotts «Ivanhoe», Henryk
Sienkiewiczs «Quo vadis?», E. G. Bul-
wer-Lyttons «Die letzten Tage von Pompeji,

Heinrich Zschokkes «Der Freihof
von Aarau», Wilhelm Hauffs «Lichtenstein»,

Viktor von Scheffels «Ekkehard»,
Mika Waltaris «Sinuhe, der Ägypter»
und Bruno Brehms «Throne stürzen»
nennen und sich vielleicht auch mancher
Vertreter des Professorenromans - von
Felix Dahns «Ein Kampf um Rom»
über Georg Ebers, Wilhelm Heinrich
Riehl bis hin zu Umberto Ecos «Der
Name der Rose» - erinnern.

Dann wird man auf berühmtere
Namen verweisen, auf Alessandro Manzonis

«Die Verlobten», Leo N. Tolstoi,
«Krieg und Frieden», Gustave Flauberts
«Salambö», Adalbert Stifters «Witiko»,
Theodor Fontanes «Vor dem Sturm»,
August Strindbergs «Historische
Miniaturen», auf Wilhelm Raabe, Conrad
Ferdinand Meyer.

Und in einem dritten Ansatz wird
man sich schliesslich fragen, ob in
diesem Zusammenhang nicht auch Namen
wie Anatole France, Thornton Wilder,
Marguerite Yourcenar, Alfred Döblin,
Hermann Broch, Leo Perutz, Wolf von
Niebelschütz, Bertolt Brecht und Thomas

Mann genannt werden müssten.
Die Frage, warum der Dichter

historische Stoffe wählt, ist ebenso wie die
Frage, wie diese zu behandeln seien,
recht unterschiedlich beantwortet wor-



HISTORISCHER ROMAN 433

den. Neben dem Interesse an der Historie

selbst ist wohl die Vorliebe des Dichters

und Biographen für grosse
interessante Gestalten ein Grund. Nach
Helfrich Peter Sturz (Schriften, 1779)
macht gerade dies die Schriften
Plutarchs lesenswert.

«Plutarch hat darum so herrliche
Biographien geschrieben, weil er keine halb
grosse Menschen wählte, wie es in
ruhigen Staaten Tausende gibt, sondern

grosse Tugendhafte und erhabene
Verbrecher. »

Dazu tritt im 19. Jahrhundert die
Überzeugung vom Vorbildcharakter
des Genies für die Geschichte der
Menschheit, von der Bedeutung des
Idealen und Heroischen, der Hang zur
Mythisierung, der Versuch, Mythos und
Wirklichkeit eins werden zu lassen.

Einen weiteren Grund für die Wahl
historischer Stoffe nennt schliesslich
Franz Grillparzer: «Der Dichter wählt
historische Stoffe, weil er darin den Keim
zu seinen eigenen Entwicklungen findet,
vor allem aber um seinen Ereignissen
und Personen eine Konsistenz, einen
Schwerpunkt der Realität zu geben,
damit auch der Anteil aus dem Reich des
Traumes in das der Wirklichkeit übergehe.

Wer würde auch einen erdichteten
Eroberer ertragen können, der ein
erdichtetes Land mit erdichteten Heldentaten

eroberte. Namentlich was über das

gewöhnlich Glaubliche hinausgeht, muss
einen solchen Anhaltspunkt haben, wenn
es nicht lächerlich werden soll. Alexander
der Grosse oder Napoleon als erdichtete
Personen würden der Spott aller
Vernünftigen sein. »

So wie die Tragödie nach G. E. Lessing

«keine dialogierte Geschichte», ist
der historische Roman keine Abfolge
historischer Genrestücke, kein blosses

Den-Fakten-Entlangschreiben. Dies
sucht Adalbert Stifter, dessen «Witiko»

von Helmut Heissenbüttel als «die
entschiedenste historische Erzählung in
deutscher Sprache» bezeichnet worden
ist, seinem Verleger in einem Brief
(8. September 1848) darzulegen, indem
er ihm den Unterschied von fiktivem
und «historischem» Erzählen und die

grossen Anforderungen, welche die
Arbeit an einem historischen Roman
stellt, auseinandersetzt.

«Ich habe das Gerippe von sechs Bänden

zusammen getragen, nämlich zwei
Romane. Alle Szenerie und Handlung ist
geordnet, der Organismus ist gegliedert,
und es fehlt nur die Textierung, die hier
das unendlich leichtere ist, als bei der
Phantasieerzählung, weil hier das
Wesentlichste und Schwierigste die
Herausfindung des Körpers des Mittelalters ist,
der aber, wenn er einmal gefunden ist,

sofort für sich selber dasteht, und keines
Kleides mehr bedarf, da er's schon anhat.
Wenn Sie wussten, welche Arbeit es ist,

aus den alten Urkunden und Dokumenten

den Körper des Mittelalters zu
konstruieren, und ihm das poetisch historische

Materiale unterzubreiten so
würden Sie meinem Fleiss gewiss Gerechtigkeit

widerfahren lassen (...).»

Gisbert Haefs,
«Hannibal. Der Roman Karthagos»

Als 1989 «Hannibal» von Gisbert
Haefs erschien, wurde der Roman nur
von wenigen Kritikern beachtet, fand
bei diesen aber nachhaltige Zustimmung.

Enthusiastischer war die Aufnahme

bei den Lesern: Der Roman liegt
heute in der dritten Auflage und in
mehreren Übersetzungen vor. In seinem
Werk «Geschichte als Sinngebung des
Sinnlosen» hat Theodor Lessing festgestellt,

wir seien es gewohnt, die
Geschichte mit den Augen der überleben-



434 HISTORISCHER ROMAN

den Sieger zu betrachten, und besassen
keine Geschichte der untergegangenen
Völker, und er stellt die Frage: «Wie
würde Geschichte Roms und des
römischen Reiches vom punischen Standpunkt

aus zu schreiben sein?»
Und dies ist nun genau das Kunststück,

das Gisbert Haefs gelingt. Er
schreibt die Geschichte der punischen
Kriege und der Stadt Karthago nicht aus
römischer, sondern aus karthagischer
Sicht, genauer, er lässt diese durch den
hellenischen Kaufmann Antigonos,
einen in Karthago ansässigen Metöken,
bald distanziert, bald fasziniert, erzählen.

Hannibal als zentrale Figur in einem
historischen Roman - das ist eine glückliche

Wahl. Helden und Sieger im Sinne
des 19. Jahrhunderts sind unserem Zeitalter

fragwürdig geworden. Hannibal ist
zwar auch ein Held - aber gleichzeitig
ein Verlierer, und der Leser schlägt sich

gerne auf seine Seite.

Alexander. Der Roman der Einigung
Griechenlands

Im Herbst 1992 nun legt Gisbert
Haefs den ersten Teil seines Alexanderromans

vor. Die Gestalt Alexanders ist
eine Figur, von der grosse Faszination
ausgeht. Das zeigt schon der sogenannte
antike Alexanderroman, der in über
dreissig Sprachen übersetzt wurde und
in rund zweihundert Fassungen vorliegt.
Im Mittelalter, als Alberic de Besançon
und der Pfaffe Lamprecht sich anschickten,

den Stoff erneut zu gestalten, war
der antike Roman über ganz Europa
verbreitet. Der neue Roman von
Gisbert Haefs belegt nun, dass die
Faszinationskraft, die von Alexander ausgeht,
bis heute nicht erloschen ist. Schon Walter

Scott hat über die Bedingungen,
denen der historische Roman zu gehor¬

chen hat, nachgedacht, und E. G. Bul-
wer-Lytton, der selbst mehrere historische

Romane verfasste, bezeichnet dessen

Äusserungen als «den wahren
Kanon der Grundsätze, nach welchem jede
Dichtung über die Vergangenheit beurteilt

werden sollte». Ein Grundsatz Walter

Scotts lautet: «Um irgendwie
Teilnahme zu erregen, muss der gewählte
Gegenstand in die Sitten und die Sprache
der Zeit, worin wir leben, übersetzt werden

(...).»

Dies ist ein Problem, mit dem sich
auch Gisbert Haefs auseinandersetzt.
Zu Beginn seines Romans lässt er den
jungen Makedonen Peukestas, der
Aristoteles aufsucht, um einem Testament
des Feldherrn nachzuspüren, sich mit
dem greisen Philosophen auf dem
Sterbelager darüber unterhalten, wie «das
Leben des Königs» zu erzählen sei.
«Dann werden wir auch von Männern
reden müssen, über die wenig bekannt ist.

Wir werden Mutmassungen darüber
anstellen müssen, wie bestimmte Dinge
gewesen sein könnten, damit wir andere
Vorgänge erklären können
Vielleicht solltest du, statt trockene Wahrheiten

zu schreiben, die Geschichte auf
erfundene und wirkliche Charaktere aufteilen

und sie reden und handeln lassen. Es
wäre eine kunstfertige Form der Lüge.
Aber vielleicht ist für diese Belange eine
ordentlich gearbeitete Lüge die einzig
mögliche Wahrheit.»

Peukestas unterstellt Aristoteles, dass

er ihm nicht von den Dingen berichte,
sondern «seine Ansicht der Dinge»
vortrage, worauf ihn der Philosoph belehrt:
«Du hast deine Sicht der Dinge
mitgebracht. Ich muss dir meine Sicht der Dinge

geben Wenn ich dir meine Sicht

sage und dich zum Widerspruch bringe,
wirst du vielleicht zwei Schritte gehen
und am Ende nicht deine und nicht



HISTORISCHER ROMAN 435

meine, sondern die Wahrheit der Dinge
finden. »

Auch fordert er Vertrauen: «Du wirst
mir vertrauen müssen - wie einem Dichter,

der Wirklichkeit entstellt, aber ein
Kunstwerk liefert, das eine neue
Wirklichkeit und in sich richtig ist (...).» Die
Bedenken des jungen Makedonen sind
im Grunde die Vorbehalte des Zeitgenossen

gegenüber dem Anspruch von
absoluter historischer Wahrheit.

Das überaus Erfrischende an Gisbert
Haefs historischem Roman ist es, dass

ihm diese «Übersetzung», von der Scott
spricht, in der Konzeption des ganzen
Romans wie auch in Einzelheiten vollauf

gelingt. Wenn Aristoteles, Piaton
und Sokrates einander gegenübergestellt,

beziehungsweise gegeneinander
ausgespielt werden, so ist dies nicht nur
amüsant, es geschieht auch auf
geistreiche Weise. Unbeschwert auch der
Umgang mit Zitaten und Anspielungen:
Dymas singt in der Schänke «ein
einfaches Lied, das er oft gehört hatte». Und
wie der Leser dem Sänger lauscht, will
auch ihm scheinen, die Verse oft gehört
zu haben, und unversehens wird er
gewahr, dass es solche aus dem «Lied der
Parzen» sind; andere wiederum scheinen

an solche aus der Anthologia Graeca

anzuklingen.
Umsichtig und souverän ist des

Autors Umgang mit der Historie, die
Verarbeitung der geschichtlichen Fakten

sowie die Organisation und
Formung des Stoffs zum Roman. Nur wenige

Figuren sind erfunden: Dymas, der
Musiker, Tekhnef, seine Geliebte,
Peukestas, der den sterbenden Aristoteles
aufsucht, Kleonike, die Handelsherrin
aus Ägypten. Bagoas (der Heile) ist aus
mehreren Personen der Alexandertexte
zusammengesetzt, der Kaufherr Hamil-
kar wird zum Leiter des karthagischen
Geheimdienstes.

Die Ausführungen über die Mysterien

stellen nach des Autors eigenen
Worten den «unzulässigen Versuch» dar,
«eine Unscharfe-Relation des Mysterien-
komplexes zu erstellen», jene über die
Musik der Antike, von der wir sehr wenig

wissen, und die Entwicklung der
Musikinstrumente erscheinen als
wahrscheinlich. All dies sind somit Ergebnisse

überzeugender, «sehr einleuchtender
Wahrscheinlichkeitsberechnungen».

Die Folterung von Arrhabaios und
Heromenes - der Attentäter, denen
Philipp zum Opfer fiel -, der Alexander
seine Freunde Aristoteles und Demara-
tos beiwohnen lässt, gerät zu einer
Schlüsselszene. Indem Aristoteles
Peukestas davon berichtet, sucht er ihm die
«Grundlagen der Staatskunst», das « Wesen

der Macht» deutlich zu machen.
«Wer die Macht hat, wer sie behalten und
sichern will, ganz gleich, ob aus Eigennutz

oder zugunsten des Volks, muss diese

Dinge tun Deshalb bin ich nicht
zurückgeschreckt, damals in Aigai. Ich
habe es nicht gemocht Ich habe es

widerwärtig gefunden; und notwendig.»
Eine Episode, der historische «Konsistenz»

keineswegs mangelt. Ihre Schatten

verfinstern die Antike gleichermassen

wie die Gegenwart.
Der Alexanderroman von Gisbert

Haefs ist handwerklich sauber und
kunstfertig gearbeitet, sprachlich
gekonnt, phantasievoll, spannend und
unterhaltend. Die Klage, deutsche Bücher
fänden im Ausland kaum mehr Leser
und die deutschsprachigen Leser würden

sich - übersättigt von «gedankenschweren

Nabelschauen» und langweiligen

Experimenten - ausländischen
Erzeugnissen zuwenden (Der Spiegel,
Nr. 12/1992), ist gewiss berechtigt, aber
nur zu gut verständlich. Gisbert Haefs
historischer Roman jedoch befriedigt
den Wunsch des Lesers nach gut erzähl-



436 HISTORISCHER ROMAN

ten, handfesten Geschichten, die ihn in
Spannung versetzen und unterhalten,
und vielleicht stillt er auch das «neue
Heimweh nach der Geschichte».

«Aristoteles lächelte. <Das Amulett
und Bagoas? Ah, Freund, das ist eine
andere Geschichte.)» Mit diesen Worten
endet der erste Teil des Alexanderromans.

Auf diese «andere Geschichte»,
den zweiten Teil des Romans, darf der

Leser gespannt sein. - Dass man die
Fortsetzung eines Romans mit Spannung

hat erwarten dürfen, das ist in der
deutschen Literatur seit langem nicht
mehr der Fall gewesen.

René Strasser

1 Gisbert Haefs, Alexander. Der Roman
der Einigung Griechenlands. «Hellas».
Haffmanns Verlag, Zürich 1992.

«Die Wohnung hatte Fenster auf allen Seiten»

Zu Tsushima Yüko, «Lichtkreise»1

«Es war, als ob ich etwas Zerbrechliches,

Unförmiges, Durchsichtiges vor
Augen hätte, das, anstatt in sich
zusammenzufallen, Wurzeln zu schlagen, ja
sogar Blüten zu treiben versuchte. Nur
ich vermochte es zu sehen. Mein Herz
hing bereits zu sehr an diesem mir
unlängst anvertrauten Zerbrechlichen, als
dass ich mich noch mit Fujino als Mann
und Frau hätte treffen können, als ob
nichts geschehen wäre.»

Die Frau, die Ich-Erzählerin, lebt seit
einem Monat getrennt von Fujino,
ihrem Gatten. Fujino hat nach kurzer
Zeit die Ehe als belastend für seine
freiberufliche Tätigkeit empfunden und
Frau und Kind verlassen. Die Frau wagt
es, ihre noch nicht dreijährige Tochter
allein zu erziehen und nicht, wie es früher

die Regel war, ins Elternhaus
zurückzukehren.

Zerbrechlich und unförmig erscheint
ihr das zukünftige Leben, doch
paradoxerweise auch durchsichtig. Unklar
und klar zugleich. Die Praxis, die tagtägliche

Bemeisterung des Lebens verlangt

einen nüchternen Sinn. Die Frau mietet
eine Wohnung. Als Bibliothekarin
arbeitet sie in einer Radiostation; die Kleine

ist tagsüber im Hort. Die während
den Studien- und Ehejahren gewachsenen

Freundschaften zerfallen, neue
aufzubauen, ist schwierig. Die Beziehungen
zur alten Mutter sind distanziert. Die
Frau will unabhängig sein. -Ein Lebensbild,

das sich, von aussen gesehen, kaum
von ähnlichen Frauenschicksalen in den
modernen Zivilisationen unterscheidet.
Ein Zeitporträt also?

Das Buch «Lichtkreise» kann, dank
der realistischen Schilderung einzelner
Situationen, dank genauester
Ortsbeschreibungen als Chronik der siebziger
Jahre in Japan gelesen werden. Doch
Tsushima Yükos eigentliches Thema ist
die Zerbrechlichkeit. Selbst kleine
Störungen des normalen Tagesablaufes
hinterlassen Bruchstellen. Bedrohlicher
jedoch ist die Labilität, das Rätsel des
individuellen Innenlebens. Die Ich-
Figur erkundet ihre Gefühle mit der
gleichen Objektivität, mit der sie über



ZU TSUSHIMA YUKO 437

das tatsächliche Geschehen berichtet.
Erinnertes, Geträumtes, Phantasie- und
Wahnvorstellungen umspielen, sekundieren

die banalen Fakten. Innere und
äussere Bildwahrnehmung fliessen
ineinander.

«Lichtkreise» beginnt mit dem
simplen Satz: «Die Wohnung hatte Fenster

auf allen Seiten.» Zu jeder Tageszeit
seien die Räume von Licht durchflutet
und der rote Küchenboden steigere
noch den Eindruck von Wärme des

neuen Heims, heisst es, und dann die
Bemerkung der Frau, sie sei glücklich,
dass es ihr gelungen sei, ihrer Tochter
durch dieses helle Licht über die
Ortsveränderung hinwegzuhelfen. Die
Erzählung schliesst mit einem überhasteten,

sachlich unmotivierten Umzug in
eine düstere, billige Wohnung, wo das

grösste Zimmer mit grünem Kunststoff
verschalt und daher auch tagsüber
elektrisches Licht nötig ist. Wollte man aus
dieser Gegenüberstellung auf die
Resignation der Protagonistin schliessen,
täuscht man sich; denn ihr Leben, ein
dichtes Gewebe aus Traum und
Wirklichkeit, verläuft in einem unablässigen
Phasenwechsel von Emotionen. Mit
«Lichtkreis» ist das erste Kapitel, mit
«Lichtpartikel» das letzte überschrieben.

Wenn wir alle zwölf Kapitel
überblicken, vermögen wir kaum eine kausal
begründete Handlungs- oder
Entwicklungstendenz zu erkennen.

«Ich befand mich in einem Zustand
völliger Orientierungslosigkeit», gesteht
die Frau. Sie hat das Gefühl, sie sässe in
einem Gefäss von der Form eines Silbersterns,

das sich zu drehen beginne und
ihren Körper platt drücke. Oder in
einem Traum wählt sie sich austauschbare

Partner und empfindet ein
«funkelndes Lustgefühl» dabei. Tag- und
Nachtträume überlagern sich, ja die
Nacht erscheint erlebnisreicher als der

Tag. Im wachen Zustand sucht und findet

die Frau Räume, in denen sie sich
gleichsam vom Boden abheben kann.
Im Appartementshaus gibt es ein leeres,
aus unerklärlichen Gründen unvermietetes

Zimmer. Dorthin zieht sie sich
zurück, fasziniert von den «tanzenden, fahlen

Lichtstrahlen». Hin und wieder
besucht sie mit der Tochter den grossen
Park, «Bois de Boulogne» nennt sie ihn.

- Schmale Zelkoven stehen da, von
ihren hohen Wipfeln aus könnte man
direkt ins lichte Firmament gelangen.-

Nicht allein die Traumwelt und die
geistigen Eskapaden bewirken die
Desorientierung, mehr noch ist's das
triebhafte, unkontrollierte Handeln, das alle
vernünftigen Pläne noch und noch
durchkreuzt. Zwar sind die Ehebande
durchschnitten, doch sie verstören,
gleich Phantomschmerzen, das Innenleben.

Das Kind ist den widersprüchlichen

Empfindungen und Launen der
Mutter ausgesetzt. Es reagiert darauf
mit unruhigem Schlaf und später mit
Tobsuchtsanfällen. Die Mutter fühlt sich
schuldig. Sie betrinkt sich; im Traum
sieht sie den Leichnam ihres Kindes. In
solchen Szenen manifestiert sich das

Amorphe, das Chaos. Mit der dunklen
Seite des Lebens korrespondiert in
geheimnisvoller Weise die helle. «Lichtkreise»

offenbaren Transparentes. Ein
nächtliches Schauspiel wird zum Sinnbild:

Mutter und Tochter werden von
Detonationen aus dem Schlaf gerissen,
sie steigen auf den Dachgarten.
Explosionen, infolge von Selbstentzündung in
einer chemischen Fabrik, hinterlassen
faszinierende Laufspuren im weiten
Firmament. «Das blitzende Licht breitete

sich, einem Lebewesen gleich, am
Himmelaus.» «Aufdem Hintergrund des

nächtlichen Himmels, der wie beim
Abendrot in ein fahles Rot getaucht war,



438 ZU TSUSHIMA YUKO

floss der Strom der Sterne funkelnd
dahin.»

Lichterscheinungen, da raketengleich,
dort ein mildes Licht, dann eine in die
Ferne lockende Helligkeit: Sinnliche
Wahrnehmungen werden zu Visionen;
diese strukturieren den ganzen Text.
«Nur ich vermochte das Zerbrechliche
und das Durchsichtige zu sehen», sagt
die Ich-Figur. Wie stark die Figur von
autobiographischen Zügen geprägt ist,
müsste anhand des Lebenslaufes der
Autorin aufgedeckt werden. Dazu einige

Notizen: Tsushima Yüko wird 1947
als drittes Kind des bekannten Schriftstellers

Dazai Osamu geboren. Wegen
einer Liebesaffäre wählt der Vater 1948
den Freitod. Die Familie lebt von da an
zurückgezogen von der Gesellschaft;

1960 stirbt der geistig behinderte Bruder.

Nach dem Anglistikstudium heiratet

Tsushima Yüko 1970; sechs Jahre
danach kommt es zur Scheidung; sie
erzieht ihre zwei Kinder allein. - Ihr erster
Erzählband erscheint 1976; weitere
Veröffentlichungen folgen, ebenfalls
Literaturpreise.

Diese wenigen Angaben steigern
wohl das Interesse an der Lektüre; die
Qualität des Buches aber liegt in der
kunstvollen Kombination von Faktizität
und Fiktion. :

Elise Guignard

1 Tsushima Yüko: Lichtkreise. Aus dem

Japanischen von Heinrich Reinfried.
Zürcher Reihe Japanische Literatur, hrsg.
E. Klopfenstein. Theseus-Verlag, Zürich /
München 1991.

Marksteine eines Unterganges

Der Kollaps des Kommunismus als «oral history»

Wo dem Historiker schriftliche Quellen

nicht in genügendem Ausmass zur
Verfügung stehen, kommen heute
immer öfter die Methoden der «oralhistory»
zum Einsatz. Eine solche ausgewählte
Sammlung von Interviews legt Michael
Charlton vor, der sich mit seinen Doku-
mentarserien bei der britischen BBC
einen Namen gemacht, die jeweils der
Erforschung eines zeitgeschichtlichen
Themas gewidmet waren. Im Winter
1990/91 sendete das dritte Radioprogramm

der BBC Charltons Gespräche
mit ehemaligen Politbüromitgliedern,
Geheimdienstoffizieren, Kardinälen,
Theologen, Philosophen und Historikern.

Die Absicht war, durch die Befra¬

gung von ausgesuchten Interviewpartnern
die Hintergründe von Niedergang

und Fall der kommunistischen
Herrschaftssysteme zu beleuchten. Seine

Gesprächspartner waren dabei oft nicht
nur prominente Akteure der allerersten
Garnitur, sondern ebenso oft Berater,
Gehilfen und Ideenlieferanten mit
Zugang zum innersten Kreis der Mächtigen
sowie die einstigen Opponenten der
verschwundenen Regime.

Diese Interviews Charltons sind nun
in Buchform erschienen!. Im Titel klingt
eine ironische Referenz auf Edmund
Wilsons «To the Finland Station» an, in
dem die Ankunft Lenins aufdem Petersburger

Bahnhof zum entscheidenden



ORAL HISTORY 439

Wendepunkt der Geschichte stilisiert
wird. Charlton gliedert seine Gespräche
um fünf markante Themenkomplexe: an
den Anfang setzt er die sogenannte
«Geheimrede» Chruschtschows im Jahre
1956; weitere «landmarks» sind die
fortdauernde Prägungskraft des nationalen
Elementes in Osteuropa, die Resistenz
von religiösen Orientierungen, die
Sprengkraft der ungelösten deutschen
Frage und schliesslich der Zusammenbruch

der ideologischen Sprachregelung,

die dazu führte, dass zwischen
Sprache und Realität in Osteuropa
keinerlei sinnvoller Bezug mehr bestehen
konnte. Charlton zeigt sich als kenntnisreicher,

kritischer und scharfsinniger
Fragesteller, der sich nicht mit
vordergründigen Erklärungsversuchen zufrieden

gibt. Zudem verfügt er über einen
sicheren Sinn für die historische Anekdote,

wo diese die Zusammenhänge auf
den Punkt zu bringen vermag. Die
Interviewtexte werden dann mit eigenen
Erläuterungen und Reminiszenzen
verbunden. Radikale Neuinterpretationen
findet der Leser hier keine, wohl aber
eine sorgfältige Nachprüfung
eingeschliffener Vorstellungen und Meinungen.

Da und dort setzt Charlton
eigenwillige Akzente (zum Beispiel über die
Rolle der Kirchen), welche die Debatte
anregen.

Über die «Geheimrede» Chruschtschows

am KPdSU-Parteitag im Februar
1956 und die begrenzte «Entstalinisierung»,

die ihr folgte, ist schon viel Tinte
vergossen worden. Charlton vermag
aber in seinen Gesprächen mit Alexej
Adschubei (dem Schwiegersohn
Chruschtschows), Sergo Mikoyan (dem
Sohn des damaligen Politbüromitglieds
Anastas Mikoyan) und zwei
prominenten sowjetischen Historikern
dennoch zusätzliche Aspekte freizulegen.
Chruschtschows Rede war bekanntlich

nicht eine Verurteilung Stalins für die
Morde an Millionen «gewöhnlicher»
Menschen, sondern eine Verdammung
Stalins für die Verbrechen an den
Mitgliedern der Partei. Trotzdem kristallisiert

sich in diesen Gesprächen die
Einsicht heraus, dass mit dem Eingeständnis

von Chruschtschow im Februar 1956
ein Rubikon überschritten worden war.
Ein tschechoslowakischer Exkommu-
nist stellt dies hier so dar: Es war der
Moment, wo auch die linientreuen
Parteikader zum erstenmal die Augen nicht
vor der Tatsache verschliessen konnten,
dass es zwischen der Realität und den sie
erklärenden ideologischen Konzepten
einen unüberwindlichen Graben gab.

Einer der offensichtlichsten Belege
für das Scheitern der marxistisch-leninistischen

Ideologie ist die ungebrochene
Virulenz der Nationalitätenfrage im
gesamten Bereich des ehemaligen sowjetischen

Imperiums; eine Feststellung, die
spätestens seit der jugoslawischen
Tragödie keiner weiteren Erläuterung mehr
bedarf. Andras Hegedüs, bis zum Herbst
1956 ungarischer Ministerpräsident,
illustriert in seinem Interview mit Charlton

diesen Sachverhalt mit einer
bezeichnenden Anekdote. Als der
Aufstand in Ungarn ausgebrochen war, wies
Hegedüs sein Innenministerium an,
herauszufinden, was für Leute da auf den
Strassen Budapests auf ihn und seine
Genossen zu schiessen begannen. Dies
in der ideologisch vorgeprägten Erwartung,

es könne sich dabei nur um
Angehörige des früheren Bürgertums und
somit um «Provokateure» und Saboteure
des «Klassenfeindes» handeln. Aus den
entsprechenden Berichten des Geheimdienstes

ging aber eindeutig hervor, dass
die Aufständischen sich aus allen
möglichen Bevölkerungsschichten
zusammensetzten. Kurz: Was sich hier abspielte,

war tatsächlich nichts anderes als ein



440 ORAL HISTORY

«Volksaufstand» gegen eine herrschende

Klasse, die von der Bevölkerung als

Agenten einer ausländischen Macht
gesehen wurden. Gerade bei der
Nationalitätenfrage, dies belegen die Aussagen

vor allem der polnischen Exfunktio-
näre in diesem Buch, konnte nur eine
Repression von stalinistischer Härte die
Widerstände unterdrücken. Milovan
Djilas betont zudem noch einen spezifisch

jugoslawischen Aspekt: Er
bezeichnet die Desintegration Jugoslawiens

als ein Resultat des Streites der
Parteioligarchien der einzelnen
Republiken. Djilas weiter: «Der Kommunismus

hat es den Nationen nicht erlaubt,
sich in demokratischen Strukturen zu
entwickeln. Als Konsequenz davon
haben wir es jetzt mit einer spontanen
Explosion der unterdrückten nationalen
Gefühle zu tun, die deswegen auch einen
ausgesprochen chauvinistischen und
extremistischen Charakter annehmen. »

«Wie viele Divisionen hat der Papst?»

Stalins ironische Frage dürfte heute
einen anderen Klang haben als in den
späten dreissiger Jahren. Namentlich
die kürzlichen Enthüllungen über die
Zusammenarbeit der vatikanischen
Diplomatie unter dem polnischen Pon-
tifex mit der amerikanischen Regierung
in den Jahren nach der Verhängung des

Kriegsrechts in Polen, haben hier das
ihre dazu beigetragen. Die Interviews in
diesem Kapitel dürften für viele Leser
die meisten Überraschungsmomente
bereithalten. Charlton spürt in Gesprächen

mit Vertretern der Kurie zunächst
den prekären Anfängen der vatikanischen

Ostpolitik nach. Traf doch die
Teilung Europas nach 1945 die katholische
Kirche in einem ihrer Kerngebiete, denn
ein beträchtlicher Teil der Katholiken

Europas lebte nun jenseits des Eisernen
Vorhangs. Ein «Grand design» war dazu
auch in Rom nicht vorhanden, wie der
vatikanische «Aussenminister» Casaroli
hier darlegt. Praktische Erwägungen
bestimmten vor allem in den frühen Jahren
die Bemühungen der Kirche (die damals
intern oft zu heftigen Kontroversen
führten). Auf die Frage Charltons, ob
die Kirche dann von der Geschwindigkeit

des Wandels in den osteuropäischen
Ländern Ende der achtziger Jahre ebenfalls

überrascht worden sei, antwortet
der Wiener Kardinal König: «£5 war für
mich wie für jedermann sonst eine grosse
Überraschung. Ich erwartete, dass die

Parteiführer, die Militärs und die
Geheimpolizei einschreiten würden. Die
grosse Überraschung war, dass es keinerlei

Widerstand mehr gab, das System der
Parteiherrschaft zerfiel, die Geheimpolizei

verschwand und die Militärs untätig
blieben. Es war eine Art Wunder» - ein
Wunder allerdings nicht im theologischen

Sinne, wie König sich beeilt
hinzuzufügen. Er selber hatte es als einer der
ersten Kirchenvertreter gewagt, Anfang
der sechziger Jahre nach Ungarn und
Jugoslawien zu reisen, um die unterbrochenen

Kontakte wieder anzuknüpfen.
Für viele eher unerwartet kam den
Kirchen, und zwar diesmal speziell den
protestantischen, auch bei der Auflösung
der DDR eine besondere Rolle zu.
Charlton hat von dieser Einsicht ausgehend

in seinem Deutschland-Kapitel
vor allem deutschen Kirchenmännern
seine Fragen gestellt, die in ihrer
überwiegenden Mehrheit einen ganz anderen

Weg wählten («Kirche im Sozialismus»)

als die polnischen Katholiken. Ihr
Ziel war es meist, dem Regime humanitäre

Konzessionen abzuringen. Der
Gedanke, es zu stürzen, wagte man hingegen

bis in den Herbst 1989 hinein nicht
einmal zu denken. Es gibt in diesem Zu-



ORAL HISTORY 441

sammenhang die verbreitete Ansicht,
dass es in der DDR bis zuletzt noch
verhältnismässig viele Ideologiegläubige

gegeben hat; dass man es demzufolge
in Ostdeutschland nicht einfach wie
anderswo mit der rituellen Referenz an
die herrschenden Glaubenssätze
bewenden liess. Diese These findet in den
Gesprächen Charltons mit seinen
ostdeutschen Interviewpartnern einige
Bestätigung. Was nun, nach dem
Epochenbruch von 1989/90 bleibt, ist aus
diesem Grund - mehr als anderswo -
eine ausgesprochene geistige Leere. Ein
weiteres kommt hinzu: Vor einem halben

Jahrhundert bezeichneten sich noch
85 Prozent der Ostdeutschen als
Protestanten. Heute sind es weniger als ein
Drittel: Das ausserordentliche Ausmass
der Säkularisierung lässt sich daraus
erahnen. Der Berliner Bischof Kruse
berichtet von einem ehemaligen Stasi-
Offizier, der zu ihm kam und ihn um
Hilfe bat, seinen Glauben wiederzufinden.

In seiner Jugend noch konfirmiert,
hatte er sich dann der marxistischen
Ideologie zugewandt und sein Leben
völlig diesem Zweck verschrieben. Nun,
so Kruse, sei er völlig orientierungslos
und auf der Suche nach den verschütteten

christlichen Wurzeln.

Bedeutung der Sprache

Der polnische Philosoph Leszek
Kolakowski weist im Gespräch mit Charlton

auf die besondere Bedeutung der
Sprache im Realsozialismus hin: «Der
wichtigste Faktor beim Niedergang des

Kommunismus war nicht ökonomischer
Natur, sondern es war die ideologische
Zersetzung. Es gibt keinen Grund,
weshalb dieses System trotz aller ökonomischen

Ineffizienz, Unfähigkeit und des

daraus resultierenden menschlichen

Elends nicht unbeschränkt hätte dauern
können. Das System wurde durch eine

ganz spezielle ideologische Sprache
aufrechterhalten, die zumindest von einem
Teil der Bevölkerung ernstgenommen
worden ist, den Parteimitgliedern oder
Parteiaktivisten. Diese Tatsache war von
entscheidender Wichtigkeitfür das Überleben

des Systems». Die Lüge, so
Kolakowski weiter, sei zwar ein universelles
Phänomen: Die Menschen hätten
immer schon Lügen erzählt. Neu im
Totalitarismus war hingegen, dass die Sprache

als solche verzerrt worden war. Die
Lügenhaftigkeit wurde dadurch in die
Sprache selbst eingebaut und auch
diejenigen, welche die herrschende Ideologie

und ihre Worthülsen innerlich
ablehnten, eigneten sich unwillkürlich
Elemente dieser Sprache und ihrer
Aussagen an, die mit ihrer Alltagserfahrung
zum Teil in diametralem Widerspruch
standen. In der Tschechoslowakei konnte

man allerdings schon in den langen
Breschnew-Jahren eine signifikante
Veränderung wahrnehmen: eine
schizophrene Grundhaltung begann sich
auszubreiten. Genau hier, so meint
Kolakowski, sei dann ein entscheidender

Punkt überschritten worden: Denn
von dem Zeitpunkt an, wo der Glaube
an die Ideologie selbst bei den Angehörigen

der Nomenklatura zu erlöschen
begann, hatte das System seine
Widerstandsfähigkeit eingebüsst, weil die
künstliche Sprache nun fehlte, mit der
man im Bewusstsein eine zweite Realität

hatte aufbauen könne. Ein Offizier
des Staatssicherheitsdienstes machte in
den frühen achtziger Jahren Miroslav
Kusy (1968 noch Chefideologe in der
Slowakei) diesen Zusammenhang auf
unübertroffen deutliche Weise klar:
«Wir sind nicht interessiert daran, was sie
denken. Wir bestehen nur darauf, dass sie
diese Gedanken nicht in der Öffentlich-



442 ORAL HISTORY

keit äussern. Behalten sie ihre Meinungen

für sich - so wie wir und alle anderen
Leute dies tun. » Derartige Aussagen
machen unter anderem auch nachvollziehbar,

warum viele ehemalige Angehörige
der Nomenklatura dann als «Wendehälse»

den Übergang nach 1989 erstaunlich

gut bewerkstelligen konnten.

Verwüstung im Bewusstsein

Die Berichterstattung aus Osteuropa
wird gegenwärtig von düsteren Farben
beherrscht; selbst aus den «neuen
Bundesländern» Deutschlands mit ihren
vergleichsweise beneidenswerten
Bedingungen häufen sich die wirtschaftlichen

und politischen Hiobsbotschaften.

Charlton konzentriert sich in seinen
Gesprächen nicht nur auf
Vergangenheitsbewältigung und Vergangenheitserklärung,

es geht im Schlusskapitel
auch um den Versuch, über die Zukunft
Osteuropas zu fundierten Aussagen zu
kommen. Der Leser findet dabei wenig,
das ihn zu einer etwas optimistischeren

Sicht der Dinge veranlassen könnte.
Petr Pinhart, der erste tschechische
Ministerpräsident nach der «Samtrevolution»,

gibt sich im Gespräch mit
Charlton über die Zukunftsperspektiven

sehr pessimistisch. Die von der
herrschenden Ideologie angerichtete
mentale Verwüstung im Bewusstsein
der Menschen, so Pinhart, liesse sich
noch immer kaum in ihren wahren
Ausmassen abschätzen. «Die Menschen
haben ihre Identität verloren und glauben,

sie könnten sie dadurch
wiedergewinnen, indem sie der Welt erzählen,
wer sie sind und was ihnen in den letzten
vierzig Jahren widerfahren ist. Sie sind
alle besessen von dieser Frage der Identität.

Es ist ein Reflex der Selbstverteidigung.

Sie wollen sprechen, aber nicht
zuhören. Unglücklicherweise ist das Ergebnis

davon, dass es keine Kommunikation
gibt.»

Beat Bumbacher

1 Michael Charlton. Footsteps from the
Finland Station. Landmarks in the Collapse of
Communism. London 1992. The Claridge
Press.

Entwicklungsperspektiven osteuropäischer Demokratien

Mutmassungen aus einem sozialwissenschaftlichen Forschungslabor1

«Savoir pour prévoir - prévoir pour
prévenir.» Wer die Literatur über sozio-
ökonomische und -politische
Entwicklungstendenzen in Osteuropa in den frühen

achtziger Jahren zu überblicken
versucht, gelangt nicht umhin zum
Schluss. dass die Sozialwissenschaften
den ersten Teil dieses Mottos nicht ein¬

zulösen vermochten. Nur vereinzelte,
oftmals belächelte Randfiguren im
Wissenschaftsbetrieb getrauten sich offen
einen plötzlichen Niedergang der
kommunistischen Parteiregimes zu prophezeien.

Entsprechend gross waren dann auch
das Erstaunen und die Ratlosigkeit



MITTEL- UND OSTEUROPA 443

selbst ausgewiesener Experten, als der
Ostblock Ende der achtziger Jahre von
einer mächtigen liberalen Bewegung
«Wir sind das Volk» erschüttert wurde.
In der Tat hatte man sich in der
Nachkriegszeit schon fast daran gewöhnt, in
periodischen Abständen auf geringfügig
zu- und abnehmende Spannungen im
Ost-West-Verhältnis und chronische
gesellschaftliche Strukturprobleme, nicht
aber auf das baldige Ende der Regimes
hingewiesen zu werden.

Zumindest seit der zweiten russischen
Revolution und dem Fall der Berliner
Mauer 1989 sind diese Hinweise genauso

wie die Frage nach einem möglichen
Zusammenbruch der Regimes obsolet.
Interessanter und auch praxisrelevanter
ist nunmehr die Frage nach dem Potential

der neuen Regimes, die politische
Stabilität in der Phase des Übergangs
von der Parteidiktatur zur Demokratie
westlicher Prägung trotz schwelender
sozioökonomischer Rigiditäten zu
bewahren.

Wissen nutzbar machen, um die
wirtschaftliche und soziale Zukunft
Osteuropas zu prognostizieren - und damit
letztlich eine Grundlage zu bieten für
die Verhinderung eines frühen Tods der
jungen demokratischen Marktwirtschaft,

war mitunter auch das Ziel einer
Tagung am Wissenschaftszentrum in
Berlin im Dezember 1990. Um
möglichst empirisch fundierte
Entwicklungsszenarien auszuloten, bediente
sich eine Gruppe west- und
osteuropäischer Politik- und Wirtschaftswissenschafter

des Instrumentariums der
Computersimulation.

Wolf-Dieter Eberwein, der sich u. a.

durch die Mitarbeit am GLOBUS-Mo-
dell (Generating Longterm Operations
by Using Simulation) in Berlin profiliert
hat und zwischen 1990 und 1991 eine
Gastprofessur am Institut für Interna¬

tionale Studien in Genf innehatte, legt
nun eine Sammlung von neuen
überarbeiteten Tagungsbeiträgen vor, die
sich als lobenswerte Ergänzung zur
täglichen Medienberichterstattung anbieten.

Nach einem einleitenden Überblick
des Herausgebers über die Vorzüge und
Probleme von sozialwissenschaftlichen
Simulationsmodellen beschäftigen sich
vier Beiträge mit Regimewechseln im
allgemeinen sowie mit kurzfristigen
sozialen Kosten des Zusammenbruchs
der kommunistischen Regimes im
besonderen und Problemen der Modellierung

von sozialen Prozessen in Osteuropa.

Im zweiten Teil des Buchs folgen die
Ergebnisse von Simulationen der
sozioökonomischen und -politischen
Entwicklungsprozesse während der neunziger

Jahre in den neuen deutschen
Bundesländern, Polen und verschiedenen
Weltregionen.

Eberwein und Groenen verweisen in
ihrem ersten Beitrag zunächst auf die
sozialwissenschaftliche Tradition der
Frage nach den strukturellen Ursachen
von Regimewechseln. So zeigt eine
komparative Analyse von über 400

Regimewechseln in der Zeitspanne
1816-1980, dass die Übergangsphase
zumeist von einer Welle der zwischenstaatlichen

und in geringem Ausmass auch
der innerstaatlichen Konfliktivität
begleitet wird. Im weiteren spricht ein Ost-
West-Vergleich für die Annahme, dass

die Demokratisierung in Osteuropa
massgeblich durch die ungünstige sozio-
ökonomische Entwicklung seit den
siebziger Jahren vorangetrieben wurde.
Zwei Besonderheiten kennzeichnen die
osteuropäischen Regimewechsel: Im
Unterschied zu Lateinamerika wurde
der Massenprotest in der Regel - eine
Ausnahme bildet Polen - zum einen
nicht durch reformistische Kräfte innerhalb

der politischen Elite initiiert; zum



444 MITTEL- UND OSTEUROPA

andern fallen die Regimewechsel im
Osten durch eine vergleichsweise geringe
Gewalttätigkeit auf.

Genbergs Beitrag widmet sich der
Frage nach den sozialen Kosten des
Übergangs von der Plan- zur Marktwirtschaft.

Dabei gelangt er zum Schluss,
dass es illusorisch sei, die
Anpassungsschwierigkeiten in Abrede stellen zu
wollen. Jellema diskutiert im Anschluss
daran die Vor- und Nachteile verschiedener

Simulationsmodelle, welche die
angesprochenen destabilisierenden
Konsequenzen der Privatisierung und freien
Preisbildung beschreiben.

Jede Simulation steht und fällt mit der
Qualität der zugrundeliegenden Daten.
Von daher liegt es nahe, dass sich ein
weiterer Beitrag mit dem Vorwurf
auseinandersetzt, die statistische Basis in
den osteuropäischen Ländern reiche
nicht für eine seriöse Modellierung aus.
Mihalys Überblick über statistische
Handbücher, die periodisch von
Regierungen und internationalen Organisationen

herausgegeben werden, spricht
in der Tat für einen vorsichtigen
Umgang mit Prognosen auf der Basis von
osteuropäischen Daten. Immerhin räumt
er aber doch ein, dass sich genügend
«gute» Daten finden lassen, um ansprechende

Modelle zu generieren.
Zweifellos der Kernbeitrag des

Sammelbands stammt von einer Forschergruppe

der Erasmus Universität in
Rotterdam (Cohen, van Tongeren, Boehle),
die auf der Grundlage des GLOBUS-
Modells die wirtschaftliche Entwicklung
in den Jahren 1995 und 2000 in Polen,
der Tschechoslowakei, dem Territorium
der neuen deutschen Bundesländer
einerseits sowie vier Staatengruppen
(sieben westliche Industrienationen,
vier östliche Nationen, neun Staaten der
Dritten Welt, fünf erdölexportierende
Länder) andererseits prognostiziert.

Dabei zeigen die Modellschätzungen,
dass die Regimewechsel kurzfristig -
bedingt durch die akute Schwächung
des Aussenhandels - zu Wachstumseinbrüchen,

langfristig aber doch zu einem
wirtschaftlichen Aufschwung führen
werden.

Jenes Bild, das im Einklang mit den
meisten Kommentaren für eine mehr
oder weniger lange Durststrecke für die
jungen Demokratien spricht, wird
sowohl durch zwei Fallstudien zur
Entwicklung in den ostdeutschen Bundesländern

als auch durch eine Modellierung

der Situation in Polen
unterstrichen.

Groenen und Eberwein gelangen in
ihrem zweiten Beitrag zum Schluss, dass
sich das Ungleichgewicht zwischen den
alten und neuen Bundesländern
verschärft und sich bis ins Jahr 2005 in
einem markanten Legitimitätsverlust,
gemessen an politischen Protest- und
Gewaltereignissen, äussern wird. Stärker

auf die wirtschaftliche Entwicklung
fokussiert sind die Ergebnisse von Bieb-
ler, Fleissner und Ludwig. Ihre Prognosen

dokumentieren einen kurzfristigen
Wirtschaftseinbruch in den alten
Bundesländern, der in erster Linie die
mangelnde Investitionsbereitschaft spiegle.
Im Unterschied zur Rotterdamer
Forschungsgruppe, die keine Aussagen zum
Trend zwischen 1990 und 1995 macht,
nehmen alle Szenarien an, dass bereits
1992 der Tiefpunkt der Entwicklung,
gemessen am Wirtschaftswachstum und
der Arbeitslosigkeit erreicht worden ist.
Eine diametral entgegengesetzte
Prognose verzeichnen die Ergebnisse von
Weife für Polen. Demzufolge werden die
Wachstumsrate, Beschäftigungs- und
Lohnniveaus nach einem steilen
Anstieg nach 1990 ihren Höhepunkt im
Jahre 1992 erreichen und dann wieder
leicht sinken.



MITTEL- UND OSTEUROPA 445

Obwohl die empirischen Beiträge in
der Datierung der Ab- und
Aufschwungphasen je nach Land variieren,
stimmen sie doch darin überein, dass die
unmittelbare Übergangsphase von
beträchtlichen sozialen Rigiditäten begleitet

wird. Auch wenn keiner der Autoren
einen Rückfall in eine kommunistische
oder gar nationalistisch-autoritäre
Planwirtschaft prognostiziert, mahnen die
kurzfristigen Entwicklungsaussichten
die westeuropäischen Regierungen, den
Transformationsprozess nicht passiv zu
observieren, sondern tatkräftig zu
unterstützen. Dabei darf sich die Hilfe aber
nicht auf finanzielle Zuwendungen
beschränken. Die bedrohlich aufflammenden

ethnischen Konflikte, denen in den
Beiträgen leider nur ein geringes
Gewicht eingeräumt wird, lassen sich nicht
mit Wirtschaftshilfe allein eindämmen.
Mindestens so wichtig ist die Hilfe beim
Aufbau demokratischer
Konfliktregelungsmodelle, die ethnischen, religiösen
und sozialen Minderheiten einerseits von
der Willkür des Staats schützen und
andererseits den Ansprüchen der Bürger auf
Berücksichtigung ihrer wirtschaftUchen
Interessen Rechnung tragen.

Trotz der ausgeprägten Fokussierung
auf wirtschaftspolitische Prozesse, die
historisch und soziologisch geschulte
Leser und Leserinnen zwangsläufig als

Einseitigkeit empfinden müssen, bietet
die Beitragssammlung alles in allem
doch eine fruchtbare, statistisch
fundierte Basis für die Beurteilung massenmedial

verbreiteter Spekulationen über
die nahe und ferne Zukunft der
osteuropäischen Demokratien. Dabei warnen
die Ergebnisse, die sozialen und politischen

Kosten der wirtschaftlichen
Liberalisierung zu unterschätzen. Allen
voran die Opfer der Deregulierung werden

sich nicht noch einmal jahrzehntelang

mit der Aussicht auf eine langfri¬

stige individuelle Wohlstandsmehrung
zufriedenstellen lassen.

Im Hinblick auf eine Fortsetzung der
Arbeit mit Simulationsmodellen bleibt
zu hoffen, dass in einer nächsten Reihe
von Versuchen, die möglichen
Entwicklungspfade zu modellieren, weitere
osteuropäische Staaten mitberücksichtigt
werden und vor allem auch verstärkt
dem europäischen Integrationsprozess
Rechnung getragen wird. Immerhin ist
doch zu vermuten, dass die bisherigen
Prognosen je nach Ausmass der letztlich
erzielten wirtschaftlichen oder gar
politischen Integration massiv zu modifizieren

sind.
Michael Notiert

1 Wolf-Dieter Eberwein (Hg.): Transformation

Processes in Eastern Europe. Perspectives

from the Modelling Laboratory. Empirische

und methodologische Beiträge zur
Sozialwissenschaft, Vol. 10. Peter Lang,
Frankfurt am Main 1992.

UNSERE"FEU"
jetztauch im 5erEtui erhältlich!

Lieblinss-Stumpen"
erkennen Sie aut

den eisten Blick.../

w

>w

am den
Blickzweiten

erkennen Sie Ihre
auchFEU letzt

5er Etui

**-

tf
_*_V4 m

Cigarranfabrik A. Wuhrmann S Cie. AG, 4310 Rheinfelden
Tel. 061/831 54 33 - Fax 061/831 24 54



446

Hinweise

HINWEISE

«Kulinarische Welten»

Irrtum, hier wird kein Kochbuch
vorgestellt. Eher schon das Buch des

Meisterphotographen Bob Carlos Clarke
über das Wirken eines jungen Kochs,
der das Zeug zum Meister seines Fachs
besitzt, und ganz ohne Zweifel ein mit
Pfiff und Geschmack gestaltetes Werk,
für dessen Layout Clive Hayball und
David Rowley zeichnen; denn das Original

erschien 1990 bei Pyramid Books in
London. Die deutsche Ausgabe betreute

der Hugendubel Verlag, München
(Übersetzung: Claudia Stendel-King).
Der angehende Meisterkoch aber, dessen

Selbstkommentare von erfrischender

Offenheit sind, ist Marco Pierre White,

noch nicht dreissig Jahre alt, der sein
erstes Restaurant, «Harvey's», mit
fünfundzwanzig eröffnete und heute von
sich sagt, er habe sich als Koch noch
nicht ganz gefunden und das könne man
an seinen Gerichten ablesen. «Ich fange
an zu blühen», sagt er im gleichen Atemzug,

und wenn man die Farbbilder seiner
kulinarischen Kreationen sieht, ahnt
man auch, wie das zu verstehen ist. Er
arbeitet intuitiv, er ist ein Erfinder, und
vor allem ist er besessen von seinem
künstlerischen Handwerk, auf optische
Reize seiner Kreationen nicht weniger
bedacht als auf ihre geschmackliche
Finesse. Kein Wunder, dass er-als jüngster

Koch überhaupt - mit zwei
Michelin-Sternen ausgezeichnet wurde und
die Restaurantkritiker und kulinarischen

Führer Londons ihn mit höchstem
Lob bedenken. Natürlich enthält das
Buch auch die Rezepte zu den abgebildeten

Gerichten. Aber «Nachmachen»
dürfte schwierig sein. Die Reportage aus
Marco Pierre Whites Küche hingegen,

die Marco am Werk zeigt, seine Gesellen
und Gehilfen, ihre Besessenheit im
Umgang mit den guten Dingen dieser Erde,
vermittelt einen Begriff davon, wie
faszinierend Kochen sein kann.

Briefwechsel
Thomas Mann - Agnes E. Meyer

Der umfangreichste Briefwechsel
Thomas Manns ist der mit Agnes
E. Meyer, einer Amerikanerin
deutscher Abstammung, der er für seine
Etablierung in den Vereinigten Staaten viel
zu verdanken hat, die ihn bewunderte
und für ihn Verdienstmöglichkeiten und
einflussreiche Gönner beschaffte. Ob
der Briefwechsel so bedeutend sei, wie
der Herausgeber Hans Rudolf Vaget ihn
sieht, ist natürlich eine Ermessensfrage.
Er schickt seiner Edition eine siebzigseitige

Einleitung voraus, in der er sein
Urteil kenntnisreich begründet. Der
kommentierende Anhang und das Register

umfassen 350, der Briefwechsel
selbst, teils deutsch, teils englisch
geführt, über 700 Seiten. Agnes Meyers
Ehemann, der Bankier und Finanzpolitiker

Eugene Meyer, kaufte und leitete
unter anderem die «Washington Post»,
wobei ihn seine Frau tatkräftig
unterstützte und als Journalistin auf die
Gestaltung des Blattes grossen Einfluss
hatte. 1937 interviewte Agnes Meyer
Thomas Mann in Amerika, und von da

an datiert die Korrespondenz, die Hans
Rudolf Vaget, der am Smith College,
Northampton, Mass., Deutsche Literatur

und Komparatistik lehrt, nun
herausgegeben hat (S. Fischer Verlag,
Frankfurt am Main 1992).


	Das Buch

