Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 5

Artikel: Der Held, die Jungfrau und das Untier : das romantisch-nazarenische
Frauenbild, Franz Pforrs "Heiliger Georg" und der Mythos des
Drachenopfers

Autor: Jauslin, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Manfred Jauslin

Der Held, die Jungfrau und das Untier

Das romantisch-nazarenische Frauenbild, Franz Pforrs
«Heiliger Georg» und der Mythos des Drachenopfers

«Doch die lieblichste von allen Dichtersiinden
Lass nicht biissen den, der sie gepflegt,
Siisse Frauenbilder zu erfinden,
Wie die bittre Erde sie nicht hegt.»
Gottfried Keller

In der christlich-patriarchalischen Gesellschaft schwankt die Vorstellung
vom Wesen der Frau zwischen dem Bild der Hexe oder Dirne und dem der
Madonna. An beiden Imaginationen, der der Depravation und der der
Erhohung, mussten die Frauen sich messen lassen. Fiir das Mittelalter und
auch noch fiir die Zeit der Hexenverfolgungen war jedoch die Gestalt der
Gottesmutter nicht so sehr Vorbild als vielmehr ein verehrtes, iiberirdisches
Wesen; sie war die entriickte, die gnadenreiche Himmelskonigin, unerreich-
bar fiir ihre irdischen Schwestern. In der sich konstituierenden biirgerlichen
Gesellschaft wurde die Gottesmutter domestiziert zum Hausmiitterchen.
Dergestalt auf die Erde geholt, konnte sie zum Vorbild der real existie-
renden Frauen werden.

Diese Sdkularisierung des Madonnenbildes ist nicht zufillig verbunden
mit der Ausbreitung des Protestantismus, der die ausufernde Vorstellungs-
welt des katholischen Glaubens wieder der Eindeutigkeit patriarchalisch-
monotheistischer Vorstellungen unterwarf. Im Protestantismus ist Gott, wie
Theweleit sagt, «ganz mdnnlich geworden. Die weiblichen Anteile (katholi-
sche Marienerehrung) sind herausgenommen und werden ebenfalls verwelt-
licht: im Frauenbild»'; «zum «Gott innen> kommt die <Frau innen>, wirkend
im Innern des Hauses, der erweiterten Grenze des minnlichen Ichs»?.

Diese Reduktion der Frau auf das Ideal der «drinnen waltenden» Haus-
frau, das an Begriffen des Gemiithaften, Hauslichen, Ziichtig-Frommen
orientiert ist, bewahrt jedoch in der Dichotomisierung des Weiblichen eine
andere Seite, welche die Frau als Reprisentantin unentstellter Natur her-
vortreten ldsst. Nicht nur erscheint Natur unter weiblichen Aspekten, wie
etwa im Wort «Mutter Natur», auch das Weibliche wird mit Bildern und
Begriffen aus dem Bereich der Natur verklért. Diese assoziative Verkniip-
fung der Begriffe Frau und Natur blieb, wie Silvia Bovenschen darlegt, bis



402 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

heute erhalten. So erkennt noch anfangs des 19. Jahrhunderts der Physiker
und Romantiker Johann Wilhelm Ritter die Frau als die «Fortsetzung der
Erde», und eine Metaphorik, die von der Liebeslyrik bis zu den jiingsten
Schlagertexten reicht, beschreibt die Frau «in botanischen Kategorien»>.
Diese Beschworung des Weiblichen als Residuum des Natiirlichen betrifft
aber «nur das gedachte Weibliche; die Verwandtschaft, der realen Frauen mit
der Natur beschrinkt sich darauf, dass sie wie diese Objekte der minnlichen
Zugriffe und Beherrschung sein sollen»*. Unterwerfung der Natur bedeutet
aber stets auch Unterwerfung der innern Natur des Menschen, seiner
Wiinsche und Sehnsiichte. In der Projektion einer unentstellten Natur
auf die Frau wird diese auch zum «Wunschterritorium»> der verbotenen
Triebe, sie werden als das Verdriangte mit dem weiblichen Geschlecht
identifiziert.

Dieses Doppelbild der Frau als Reprédsentantin nicht nur unentstellter,
sondern auch bedrohlicher, da nicht vergesellschafteter Natur lebt aufin der
Romantik, an der Schwelle zur industriellen Revolution. Dem Mann, der
sich aufmacht, bis in die letzten noch unentdeckten Winkel der Erde vorzu-
dringen und Natur restlos den Anforderungen der entstehenden neuen
Produktionsbedingungen zu unterwerfen, erscheinen die uralten Bilder
einer ddmonisierten Weiblichkeit, «und die Literatur der <Schwarzen Ro-
mantik> wurde geradezu zu einem Tummelplatz weiblicher Spukgestalten
(...)»® Schon Goethes Mignon, seine Ottilie sind geformt aus dem Gegen-
satz von kindlicher Unschuld und Natiirlichkeit und ddmonisierter Weib-
lichkeit. Thre Unschuld macht sie zum Idol und prépariert Ottilie, wie
Benjamin erkannt hat, zum Opfer an die unversshnte mythische Natur zur
Entsithnung der Schuldigen’. Was aber am dichotomisierten Frauenbild
geopfert wird, ist der Anteil an weiblicher Sexualitit, welcher der gefiirch-
teten Natur zugeschlagen wird, um den Zivilisationsprozess als Naturbe-
herrschung zu gewihrleisten. Damit wird aber deutlich, dass das Opfer als
Kulturarbeit aufzufassen ist.

Seltener scheint die romantische Malerei sich mit diesem Motiv der Frau
als Projektion ménnlicher Angste zu befassen. In Runges « Morgen» (Ham-
burger Kunsthalle) kann, nach den eigenen Worten des Malers, die Alle-
gorie der Aurora auch als Venus gedeutet werden’, womit auf die Mutter-
gottin verwiesen wird. Sie verkorpert als Lichtbringerin das Prinzip der
Schopfung und des Lebens in einem urspriinglichen Sinn. Die ddmonisier-
ten Anteile, mit denen der patriarchalische Zivilisationsprozess die Mutter-
gottin ausgestattet hat, erscheinen zuriickgedrdngt zugunsten einer allum-
fassenden, die Welt tiberstromenden Harmonie. Runges Evokationen der
Muttergottin als Allegorie des Morgens sind vor dem Horizont fortschrei-
tender gesellschaftlicher Entfremdung der Hoffnung gewidmet, «das ver-
lorne Paradies aus seiner Nothwendigkeit zu construiren»0,



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 403

Ganz auf seine ddmonisierten Anteile reduziert scheint das Frauenbild
hingegen in Caspar David Friedrichs frithem Holzschnitt der « Frau mit dem
Raben am Abgrund» (Miinchen, Staatliche Graphische Sammlung), die in
Gestus und Habitus ein deutlich hexenhaftes Geprége zeigt. Das wirre,
flatternde Haar, die apotropéische Geste der linken Hand, der Totenvogel
iber ihrem Kopf, der ihr dunkle Prophezeiungen zuzuwispern scheint, die
abgestorbene Vegetation —selbst die aufziingelnde Schlange zuihren Fiissen
fehlt nicht, um das Bild der Hexe zu vervollstindigen. Erinnert man sich
jedoch traditioneller Hexendarstellungen, etwa jener Baldungs, dessen
Hexen sich naiv-betriebsam mit ihrer Rolle identifizieren und ganz in ihrem
geschéftigen Treiben aufzugehen scheinen, wirkt Friedrichs Frau mit dem
Raben — wenn man der Interpretation als Hexe folgen will — in ithrem
Rollenverstandnis gebrochen. Thr Gesichtsausdruck ist gramerfiillt, die
abwehrende Geste der linken Hand scheint der unheilvollen Botschaft des
Raben zu gelten: Ausgestossen und fremd, ist Friedrichs «Hexe» in ihrer
Einsamkeit als Leidende dargestellt. Die anthropologischen Kategorien, die
dieses Welt- und Gesellschaftsverhiltnis beschreiben, sind Isolation, Indivi-
dualitdtsverlust wie auch Bindungslosigkeit, Fremdbestimmung und
existentielle Unbefriedigtheit. Exemplarisch werden sie zum Signet der
Bildaussage in einem anderen Gemaélde Friedrichs, der « Frau am Fenster»
(Berlin, Nationalgalerie) von 1822. In diesem Bild verbindet Friedrich
erstmals sein bevorzugtes Motiv des Landschaftsraumes mit einem Innen-
raum. Dabei erfolgt jedoch eine radikale Trennung der Raumzonen in
Vordergrund und Hintergrund. Der Mittelgrund ist nahezu dem Blick des
Betrachters entzogen; er kann nur aufgrund eines schmalen Wasserstreifens
und der hochragenden Schiffsmasten als Fluss erkannt werden, wobei aber
ein bildparalleler Fluss stets die Raumtrennung betont. Bildparallel ist auch
die Bewegung der Schiffe; sie bieten keine Verbindung zwischen den Ufern,
wie Borsch-Supan meint!!, und bezeichnen damit eine Raumstruktur, in der
jede Tiefenbewegung aufgehoben ist. Das Interieur ist aufs Ausserste redu-
ziert, es besteht eigentlich nur aus einer Fensterwand, die so weit in den
Bildvordergrund geriickt ist, dass sich der Aufenthaltsraum der Frau auf
einen schmalen Streifen einengt. Der Verzicht auf alle Attribute hduslichen
Wohnens, ebenso wie die stumpfen braun-griinen Farben der Wandfldche
betonen den Aspekt des Eingeschlossenseins. Auch das Fenster, durch das
die Frau blickt, ist auffallend klein, wihrend das hoch oben befindliche,
grosse ihr unerreichbar bleibt. Der Naturausschnitt, der in den Fenstern
sichtbar wird, ist, in starkem Kontrast zum Vordergrund, in hellen blauen
und zartgriinen Farben gehalten. Raumtrennung und Farbsymbolik akzen-
tuieren hier die Bedeutung der unberiihrten Natur, die, dem beherrschen-
den menschlichen Zugriff entzogen, einem besseren Dasein gleichgesetzt
wird. Dass die Rolle der Riickenfigur in diesem einzigen Innenraumgemal-



404 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

de des Malers einer Frau iibertragen wird, ist kein Zufall. Zwar handelt es
sich offensichtlich um Friedrichs Frau Caroline, die aus dem Fenster des
Ateliers schaut, doch verliert sie als Riickenfigur ihre Individualitiit, ebenso
wie der kahle Innenraum keinen Hinweis auf die Personlichkeit des Bewoh-
ners gibt. Die weibliche Figur erhélt durch diese Anonymitét eine stellver-
tretende Funktion fir die Rolle der Frau in der Gesellschaft des 19. Jahr-
hunderts. In der biirgerlich-patriarchalischen Ordnung ist das Haus der Ort,
an dem die Frau sich im Rahmen der ihr zugebilligten Rolle als Hausfrau
und Mutter verwirklichen kann. In diese Rolle ist die Frau auf Friedrichs
Bild hilflos eingefangen. Wihrend ihrin einem anderen Bild des Malers, der
«Frau in der Morgensonne» (Essen, Museum Folkwang), um 1818, noch ein
feierlicher Gestus der Zuwendung an die Natur gestattet war, der aber schon
wie ein Abschied anmutet, bleibt ihr jetzt nur noch der passive Blick auf das
unerreichbare Draussen, wo das Leben — der Fluss — buchstéblich an ihr
voriiberfliesst. Der Innenraum, der die Frau einschliesst und abschliesst,
tragt so die Signatur der ménnlichen Herrschaft iiber die Frau und dessen,
was als unterdriickte Natur gleichsam in ihr gefiirchtet wird. Das beherr-
schende Verhéltnis des Menschen zur Natur, ihre falsche Aneignung, wirkt
zuriick auf das gesellschaftliche Verhiltnis des Menschen zu sich selbst und
auf das natiirliche Verhiltnis zwischen Mann und Frau, das sich gleichfalls
als Herrschaftsverhéltnis konstituiert.

Der gesellschaftliche Charakter der Naturbeherrschung, die auf Differen-
zierung und Abtrennung zielt, erscheint also unmittelbar im Verhaltnis
zwischen Mann und Frau, das sich als ein natiirliches verbramt und damit
dasihm zugrundeliegende Herrschaftsprinzip verleugnet und internalisiert.
Die Folgen dieses Prozesses werden von der Gesellschaftstheorie als Ent-
fremdung, von der Psychoanalyse als Neurose beschrieben. Der Trieb-
verzicht, der die Kulturleistung fundiert, die Verpdnung emotioneller
Regungen werden aber unaufhérlich in Frage gestellt durch die Rolle der
Frau, der — als Korrektiv des rationalen ménnlichen Charakters — Eigen-
schaften wie Gemiit, Emotionalitat, Fiirsorglichkeit, Hauslichkeit, Natiir-
lichkeit zugeschrieben werden. Die Abspaltung von Natur, die in der diffe-
renzierenden Trennung der Geschlechter nach Eigenschaften sich wieder-
findet, erfdhrt ihren bildhaften Ausdruck in der «Frau am Fenster», die als
Preis der Naturbeherrschung von ihrer eigenen Natiirlichkeit sichtbar durch
Wainde getrennt ist. Als «Klagelaute einer unbefriedigten Existenz»12 werden
Friedrichs Bilder damit, trotz ihrer prononcierten Innerlichkeit, zum Vehi-
kel einer immanenten Gesellschaftskritik.

Wihrend also bei Friedrich dergestalt die gesellschaftlichen Antinomien
in die Bildform eingehen, werden sie bei einer Gruppe von betont religitsen
Malern, die mit dem Spottnamen «Nazarener»'3 bedacht wurden, konse-
quent unterdriickt. Diese konfliktverneinende, harmonisierende Haltung



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 405

entspringt einem religids bestimmten Weltbild, dem Kritik an der Wirklich-
keit a priori als Kritik an Gottes Werk und damit als siindhaft erscheint.
Auch diese Insistenz auf Harmonie setzt freilich bereits die Erfahrung ihres
Mangels voraus.

Bemerkenswert istjedoch, dass im Werk dieser Maler der Darstellung der
Frau eine weit grossere Bedeutung zukommt als etwa bei Friedrich. Dieses
Frauenbild steht in engem Zusammenhang mit der Marienikonographie
und illustriert damit unmittelbar jene beschriebene Sikularisierung des
Madonnenbildes im Bilde der real existierenden Frau, die in diesem Prozess
idealisiert, entsexualisiert und auf ein bestimmtes Rollenverhalten ein-
geengt wird. Bezeichnend ist dabei, dass diese Weiblichkeitsvorstellungen
hauptséchlich von Protestanten und Konvertiten initiiert und gepflegt
wurden. Ein Beispiel ist das Bildnis der Clara Bianca von Quandt (Berlin,
Nationalgalerie), der Frau des Kunstsammlers Johann Gottlob von Quandit,
von Julius Schnorr von Carolsfeld. Schnorr war mit den beiden Quandt
freundschaftlich verbunden und empfand fiir Frau Quandt eine schwirme-
risch-platonische Zuneigung, die, wie seine Briefe bezeugen, an den mittel-
alterlichen Minnedienst erinnert!4. 1820 malte Schnorr im Auftrag Quandts
das Bildnis von dessen Frau sowie gleichzeitig ein Madonnenbild (Koln,
Wallraff-Richartz-Museum). Beide Bilder waren, als Pendants gedacht, zum
Schmuck des Wohnzimmers bestimmt!>. Schnorrs Portriat der Frau von
Quandt lehnt sich an Giulio Romanos «Portrit der Johanna von Aragonien»
(Paris, Louvre) an. Wihrend aber Giulios Renaissancefiirstin hoheitsvoll
aus dem Bild herausblickt, ist Frau Quandt als in sich und ihr Spiel versun-
kene Lautenspielerin dargestellt. Sie sitzt nach rechts gewandt vor einer
romanischen Arkade, hinter der ein Orangenbaum — Symbol des Siidens wie
auch der Liebe — emporwichst. Eine an Deutschland erinnernde Mittelge-
birgslandschaft schliesst das Bild im Hintergrund ab. Trotz der exquisiten
Farbenpracht, die dieses Bild auszeichnet, bleibt die Portritierte puppen-
haft starr, eine Wirkung, die noch durch das durchscheinend-blasse Inkarnat
betont wird. «Aus der unbewegten Haltung der Lautenspielerin sind», so
konstatiert Anton Merk, «die Spuren des Lebens getilgt. Vergleicht man das
Bild mit der Madonna, so erkliirt sich die stilisierende Gestaltungsweise aus
dem Bemiihen Schnorrs, Frau Quandt <ihrer> Madonna anzugleichen»10,

Schnorrs «Madonna mit Kind» sitzt, diesmal nach links gewandt, gleich-
falls vor einer Arkadendffnung, hinter der sich als christliches Symbol ein
Weinstock emporrankt. Die Landschaft im Hintergrund ist italienisch
gepragt. Die Darstellung selbst ist konventionell und steht in der Tradition
der Marienikonographie der italienischen Renaissance. Wesentlich ist im
Zusammenhang mit dem Frauenbild, dass Schnorrs Muttergottes in der
unmittelbaren Korrespondenz mit dem Bildnis der Frau von Quandt pro-
faniert und ihres sakralen Charakters unbeabsichtigt enthoben wird!”. Jene



406 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

Domestizierung der Gottesmutter, die von den himmlischen Héhen herab-
stieg, um zur Biirgerin Maria zu werden, deutet sich in diesem Bild bereits
an. Vollends vollzogen wird sie in Franz Pforrs diptychonartigem kleinen
Tafelbild «Sulamith und Maria» (Sammlung Schifer, Niirnberg, Germani-
sches Nationalmuseum).

Dieses Bild war als Freundschaftsgabe fiir Overbeck gedacht. Sulamith
und Maria sind die beiden «ertrdumten» zukiinftigen Braute, wie sie sich
Pforr und Overbeck in Gesprichen und Briefen vorgestellt hatten. Das
Vorbild der Marienikonographie fiir die beiden weiblichen Gestalten ist
uniibersehbar. Konsequenterweise lassen die beiden «Brédute» keinerlei
Individualitiat erkennen, sondern folgen einem Typus, der Madchenhaftig-
keit, Schlichtheit, Lieblichkeit, Unschuld und dhnliche ménnliche Projek-
tionen verkorpern soll. Auch sind beide Frauen in einem geschlossenen
Raum, beziehungsweise in einem schiitzenden Bezirk dargestellt, d. h. also
in einen biirgerlich-héduslichen Zusammenhang gebracht. Die ihr Haar
kdmmende Maria sitzt im Ddmmerlicht ihres gotischen Butzenscheiben-
zimmers, Sulamith verharrt in der Haltung einer Madonna auf der Rasen-
bank in einem ummauerten Garten, in dem das mittelalterliche Motiv des
Hortus conclusus anklingt. Im Hintergrund tritt Overbeck als Ehemann
durch eine Gartenpforte herein. Pforr selbst, der der «Braut» Maria — mit
dem Namen wird sie schon als die Unerreichbare gekennzeichnet — zuzu-
ordnen wire, findet fiir sich in diesem Bild eines zukiinftigen, ertrdumten
Lebens keinen Platz. Im Verhéltnis der drei im Bild auftretenden Personen
wird jedoch die gesellschaftliche Rollenverteilung zwischen Mann und Frau
sichtbar gemacht: Die Frau ist ganz dem Bereich von Haus und Hof zuge-
ordnet, wihrend der Mann hinausgeht, um sich im feindlichen Leben zu
bewihren. Diese Rollenteilung wird von Pforr mehrfach explizit formuliert.
Zunichst in einem «Zukunftstraum»18 iiberschriebenen Text, in dem er
seinen Freunden sein kiinftiges Leben schildert, aber auch in einem ziemlich
holprig gereimten Gedicht mit dem sinnigen Titel «An Deutschlands
Frauen»1?, das diese Haltung auf recht naive Weise reproduziert: «Kiihnheit,
Mut und kraftvoll Streben, /Das erhielt der Mann zum Los. / Ausgestossen
in das wilde Leben, / Macht Gefahr und Sieg ihn stolz und gross. / (...) Doch
das Weib, das schwache, unbewehrte, / Ohne Schutz und ohne Kraft, / Ist sie
doch die Hochverehrte, / Ihre Schwiiche ihr nur Achtung schafft. // Wenn sie
zlichtig mit gesenkten Blicken / Vor dem Manne steht mit hohem Sinn. / Er
blickt auf und leget mit Entziicken / Gern das Schwert zu ihren Fiissen hin.»
Aus der unfreiwilligen Komik dieser Verse erschliesst sich unmittelbar
Pforrs konventionalisiertes Verstdndnis der Rollenverteilung von Frau und
Mann. Dabei wird die Frau, wie Silvia Bovenschen zu Recht erkannt hat,
«zugleich erhoben und erniedrigt, und zwar so hoch und so tief, dass sie in
den gesellschaftlichen Lebenszusammenhiingen keinen Platz mehr findet»2,



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 407

Franz Pforr, Der Drachenkampf des hl. Georg, 1809/10, Ol auf Holz,
27,9 x21,2 cm. Stddelsches Kunstinstitut, Frankfurt am Main.



408 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

Eine vergleichbare Situation zeigt auch Overbecks Portriit seines Freun-
des Franz Pforr (Berlin, Nationalgalerie). Dieses Bild ist eine unmittelbare
Illustration jener Lebensverhiltnisse, die Pforr in seinem erwéhnten «Zu-
kunftstraum» seinen Freunden beschreibt. Auch hier verkorpert die Frau
den méadchenhaften Typus. Sie sitzt iiber ihre Handarbeit gebeugt und
zugleich in einem geistlichen Buche lesend?!, wihrend Pforr im Vorder-
grund aus dem ihn rahmenartig umgebenden Fenster blickt. Damit ist die
Trennung der Lebenssphédren von Mann und Frau angedeutet, wobei auch
hier Aussenkontakte dem Mann zukommen. Allerdings kann auch Pforr auf
diesem Bild nur in die Welt hinausblicken, er bleibt in passiv-melancho-
lischer Haltung in den Rahmen seines Fensters eingefangen. FEine
unverhohlene Wahrheit, die wohl seinen realen Lebensverhiltnissen
entsprach.

Von Schnorrs Portrit der Frau von Quandt iiber Pforrs Diptychon bis zu
Overbecks Evokation biirgerlicher Héuslichkeit beschreiben diese Bilder
die irdisch gewordene Maria als «die Denaturierte, die Entsinnlichte, die Frau
mit der unbefleckten Empfingnis»?* und geben sich damit zu erkennen als
zOlibatire, von Angst vor weiblicher Sexualitdt bestimmte Projektionen,
wie sie auch in Gottfried Kellers eingangs zitierten «siissen Frauenbildern,
(...) wie die bittre Erde sie nicht hegt», ihren literarischen Ausdruck
finden.

Spéter hat Overbeck auch das Bild seiner wirklichen Familie gemalt. Es
zeigt den Maler, seine Frau Nina und den etwa zweijdhrigen Sohn. Der
Hintergrund ist zweigeteilt, Overbeck steht links vor einer italienischen
Stadtlandschaft und blickt aus dem Bild heraus, wihrend seine Frau vor
einem Vorhang, der den Eindruck eines Innenraums hervorruft, in sich
versunken iiber das Kind gebeugt ist, eine Haltung, die wieder auf die
Madonnenikonographie anspielt. Das Kind selbst blickt wie sein Vater aus
dem Bild heraus. Die Komposition bezieht sich offensichtlich, indem das
profane Familienbild sakralisiert wird, auf die Ikonographie der hl. Familie.
Unmittelbares Vorbild ist Overbecks wenige Jahre friiher entstandene
«Madonna mit Kind» (Kopenhagen, Thorvaldsen Museum), ein Bild, das
die gleiche Hintergrundaufteilung aufweist, jedoch, wie es sich aus der
Themenstellung ergibt, auf die Darstellung des Vaters verzichtet; er erhilt
erst im Familienbild den ihm zustehenden Platz eingerdumt.

In Overbecks Familienbild wird nicht nur das Vorbild der hl. Familie
wirksam, sondern auch hier wird wieder die ganze Maschinerie der Rollen-
teilung zwischen Mann und Frau vorgefiihrt. Anfon Merk hat auf die
Bedeutung der Sakralisierung biirgerlicher Familienverhéltnisse fiir diese
Rollenteilung hingewiesen. Aus der Gleichsetzung der biirgerlichen Familie
mit der hl. Familie erhalten geltende oder geforderte Familienstruktur und
Rollenteilung ihre Legitimation?3, das Vorbild der Madonna stiitzt durch



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 409

den religiosen Anspruch die sozialen Erwartungen an Eigenschaften und
Verhaltensweisen der Frau®4.

Offenkundig zeugt das Frauenbild der christlich-romantischen Maler von
einem ungebrochen-affirmativen Einverstindnis mit der herrschenden
Sicht auf die Frau, wobei in diesem Bild einseitig die Vorstellung von einer
erfolgreich domestizierten, den biirgerlichen Normen unterworfenen Frau
bestimmend 1st. Es scheint also, dass in der nazarenischen Kunst jene
andere, unter dem Aspekt des Ddmonischen und einer bedrohlichen Natur
gesehene Projektion des Weiblichen keine Rolle spielt — ein Resultat, das
zweifellos den Erwartungen entsprechen diirfte.

Betrachtet man unter diesen Voraussetzungen Franz Pforrs «Drachen-
kampf des hl. Georg» (Frankfurt a. M., Stiddelsches Kunstinstitut), so wird
auf den ersten Blick deutlich, dass auch hier die Jungfrau dem konventio-
nalisierten, madonnenhaften Frauentypus entspricht, ein Eindruck, der
durch den Nimbus tiber ihrem Haupt noch betont wird. Angeregt wurde
dieses Bild durch Raffaels «hl. Georg», dersich heute in der National Gallery
in Washington befindet. Dieser Einfluss ist beispielsweise am fast identi-
schen Pferdegeschirr erkennbar, aber auch an der Situierung der betenden
Jungfrau seitlich im Mittelgrund. Man konnte bei Pforrs Anordnung der
beiden Hauptfiguren Reiter und Jungfrau beinahe von einer seitenverkehr-
ten Ubernahme der Raffaelischen Komposition sprechen. Doch zeigt
Raffaels Bild einen jugendlichen Helden bei einer stiirmischen Reiter-
attacke auf das Untier. Im Hintergrund 6ffnen sich die Felsen auf eine weite
Landschaft, und man kann sich vorstellen, dass der Held sogleich die
Jungfrau auf sein Pferd ziehen wird, um auf die in der Ferne sichtbar
werdende Stadt zuzureiten.

In Pforrs Bild hingegen ist keinerlei Dramatik spiirbar. Obwohl alle
Merkmale eines heftig bewegten Kampfes im Bild versammelt sind — das in
der Levade aufsteigende Pferd, der Reiter, der sich zum entscheidenden
Lanzenstoss in den Steigbiigeln erhoben hat, der sich aufbdiumende Drache
—, erscheint doch alle Bewegung, wie schon Fritz Herbert Lehr an Pforrs
Bildern beobachtet hat, «wie unter einem Bann erstarrt»?>, Und im Gegen-
satz zu Raffaels Helden trégt Pforrs hl. Georg kindlich-weiche Ziige, die ihn
wie traumversunken und verloren erscheinen lassen zwischen den schroffen,
abweisenden Felsen, auf denen sich im Hintergrund unerreichbar eine Burg
vor einem schweflig-gelben Himmel erhebt. Dieser hl. Georg wird nicht wie
Raffaels Heiliger als Sieger in die Zivilisation zuriickreiten, sondern er
scheint zu ahnen, dass er schon der Wildnis verfallen ist, die ihn umgibt, und
wenn er den Drachen auch tétet, wird doch die Wildnis, aus der immer neue
Drachen erstehen, tiberleben. Die Jungfrau selbst wirkt unbeteiligt, sie
bleibt unberiihrt von dem Geschehen, das sich zwischen Georg und dem



410 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

Drachen abspielt. Ist aber die Jungfrau nicht vordringlich das Opfer, das
gerettet werden muss, erhilt die Totung des Drachens einen Zweck in sich
selbst. Man muss sich also fragen: Wer ist der Drache? Was macht er im Bild,
wenn er die Jungfrau nicht zu bedrohen scheint, aber doch eine Gefahr
darstellt, welcher der Heilige entgegenzutreten hat? Eine naheliegende
traditionelle Deutung sagt, dass mit dem Drachen die Gewalt des Bosen
besiegt werde. Diese Interpretation fiihrt aber nun zur Anschlussfrage nach
der besonderen Qualitit dieses Bosen, speziell in unserem Bildzusammen-
hang. Es ist vielfach belegbar, dass schon in der christlichen Ikonographie
die Schlange als Verkorperung des Bosen erscheint. Die Schlange ist aber
in einer uralten Tradition auch ein primér weibliches Symbol, das nun, mit
der Qualitédt des Bosen ausgestattet, der christlichen Theologie erlaubt, das
Bose mit dem Weiblichen zu identifizieren. Konnte also die Totung des
Drachens (= Schlange) jene scheinbare Leerstelle im Weiblichkeitsbild der
Nazarener ausfiillen, an der noch die christlich-biirgerliche Gesellschaft ihre
Projektionen des Bdsen angesiedelt hat?

Die urspriingliche Tétung des Drachens beschreibt offensichtlich die vom
Mythos als Zivilisationsprozess verklarte Aufrichtung patriarchaler Herr-
schaftsverhéltnisse, denen gegeniiber der weiblich gedachte Drache als
chthonisches, der Erdgottin zugeordnetes Wesen fiir die chaotische, nicht-
vergesellschaftete Natur steht. Diese im Mythos transportierten Vorstellun-
gen erhielten im 19. Jahrhundert offenkundig eine neue Bedeutung. Fast
scheint es, als ob die mythischen Angste unter den Bedingungen einer
erneuten revolutiondren Verdnderung der gesellschaftlichen Verhéltnisse
durch die aufkommende Industrialisierung wieder lebendig wiirden. So ist
auch nach Bachofens « Mutterrecht», einem der zentralen Werke, in denen
die Bourgeoisie ihre Angste und Erwartungen formulierte, die matriarchale
Welt dem chthonischen Bereich zuzuordnen. In Bachofens zwiespiltiger
Sicht wird die «sumpfgezeugte» matriarchale Welt iiberwunden vom apol-
linisch-hellen, ménnlichen Prinzip. Bezeichnend fiir Bachofens Gynaiko-
kratie war die «hetirische Zeugung». Sie wird aufgehoben durch den Uber-
gang zur Ehe, d. h. durch die Vergesellschaftung des chaotischen Weib-
lichen. Der Drachentoter ist somit die Verkdrperung der apollinischen
Lichtgestalt, er ist der Kulturbringer, der die finsteren Naturméchte besiegt.
Dieser Vorgang ist nach Horst Kurnitzky, auf dessen zentrale Thesen ich
mich hier weitgehend beziehe, so alt wie die menschliche Gesellschaft2°.
Schonim altbabylonischen Mythos totet der Held Marduk als Verkorperung
des Sonnengottes die weibliche Schlange Tiamat. Hydra, Tochter des
Typhon und der Erdschlange Echidna, wird von Herakles getotet. IThre
immer wieder nachwachsenden Kopfe sind «Ausdruck einer gesellschaft-
lichen Verfassung, in der die Gesellschaft in der Abwehr bedrohlicher Unge-
heuer immer wieder konstituiert wird»?.



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 411

Dieser zentrale Mythos, in dem die abendlidndische Zivilisation sich zu
erkennen scheint, erhilt seine besondere Evidenz im Erscheinen des Gottes
Apoll, der nicht nur als Drachentoter hervortrat, sondern dem Mythos
gemass als der eigentliche Schopfer der Kultur gilt. Der Apollo-Kultbegann
wohl damit, dass der Gott in Delphi einen weiblichen Drachen tétete und
den Kult der Priesterin Pythia fiir seine Zwecke okkupierte. Und indem er
dem sterbenden Ungeheuer zuruft: « Hier sollst du vermodern in mdinner-
nihrender Erde ... »?8, gibt er ihm unmissverstandlich zu verstehen, was ihm
zugedacht ist und was von nun an Ziel aller gesellschaftlichen Produktion
sein wird.

Unterwerfung der weiblich gedachten Natur, «in der Sprache des Mythos
stets als Kampf mit dem Monster dargestellt»*, liegt, wie Horst Kurnitzky
ausfiithrt, auch der Geschichte von Kénig Odipus und der Sphinx zugrunde.
Mit dieser Konzeption gelingt es Kurnitzky, den Odipusmythos aus den
Verengungen der Psychoanalyse herauszulosen und ihn als Bericht von
einer urspiinglichen, die Zivilisation konstituierenden Griindungstat zu
entziffern. In einer ungemein schliissigen Interpretation zu Paolo Uccellos
«San Giorgio e il drago» (London, National Gallery) beschreibt Kurnitzky
dieses Bild zunéchst in der traditionellen Terminologie der Freudschen
Psychoanalyse’. Auch Uccellos Giorgio ist ein kindlicher Held, der kaum
alter als zehn Jahre zu sein scheint. Die «Jungfrau», die er befreit, ist viel
dlter, sie konnte wohl seine Mutter sein. Der Drache, den sie an einer schlaff
durchhingenden Leine fiihrt, scheint sie nicht zu bedrohen. Es ist nahelie-
gend, in dieser Konstellation die klassische ddipale Situation zu erkennen:
Der kleine Giorgio ist «Odipus», die «Jungfrau» ist die Mutter, die es zu
erobern gilt, der Drache aber ist der Vater, der Odipus im Weg steht; und
die Leine konnte als das Eheband interpretiert werden. Kurnitzky bemerkt
nun eine Reihe von symbolischen Mitteilungen, die eine weit dariiber
hinausgehende Interpretation zulassen. Die Leine, die Mutter und Drachen
verbindet, konnte auch auf Identitit verweisen. Damit wire der Drache eine
andere Gestalt der Mutter, wie es auch der Mythos bestitigt, der den
Drachen als Personifikation des Weiblichen sieht. Ziel von Giorgios Aktion
ist es, sich der Mutter, also der Frau zu beméchtigen. Diesem Vorhaben
entspricht, dass das Bild auf eine heilige Hochzeit hinweist: «Giorgio sitzt
auf einem weissen Pferd, das als weibliches Todessymbol und Hochzeitssym-
bol die dargestellte Aktion, nimlich die Totung des Drachens, also die
bedrohliche chaotische Natur unter gesellschaftliche Kontrolle, d. h. in die
Gewalt des Mannes zu bekommen, hier schon vorwegnimmt. Giorgio dem
Siegbringer ist der Sieg gewiss. Hier wird chaotisches Weibliches zur produk-
tiven Frau gemacht.»3! Die Symbolik des Bildes ist dabei iiberdeutlich. Die
Lanze, das Phallussymbol par excellence, wird in die Pupille des Drachens
gebohrt. Pupilla bedeutet aber, wie Kurnitzky erinnert, im Lateinischen



412 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

Midchen, wie auch Kore im Griechischen zugleich Maddchen und Auge
heisst.

Damit, so erkennt Kurnitzky, verkehrt sich die Situation. Der Drache
bedroht nicht das Midchen, sondern er ist selbst das Midchen, vor dem
Giorgio Angst hat, verschlungen zu werden, was seine Tat rechtfertigt.
« Er totet es und macht es damit zur Frau, die schon dahinter steht und durch
die Leine die Verbindung beider Figuren andeutet.»3?> Dass der Drache als
das bedrohliche Weibliche im Todeskampf noch einmal die gefidhrlichen
Zihne zeigt, bestitigt durch die Kastrationsdrohung mit der symbolisierten
Vagina dentata das Unternehmen Giorgio einmal mehr33,

Mit dem Tod des Drachens kann, wie der planmaéssig angelegte Garten
zeigt, auf dem sich der Kampf abspielt, das geordnete gesellschaftliche
Leben beginnen. In einem einige Jahre spiter gemalten Bild Uccellos von
«San Giorgio e il drago» (Paris, Musée Jacquemart-André)34 hat die geord-
nete agrarische Produktion bereits fast das ganze Bild erfasst. Bisin die Tiefe
des Bildraumes erstrecken sich geometrisch angelegte Felder, und im Hin-
tergrund erwartet die befestigte Stadt als Symbol einer durchorganisierten
gesellschaftlichen Produktion den siegreichen Helden mit seiner Beute. Die
Frau ist mit betend zusammengefalteten Hénden, gleichsam wie eine
Madonna, dargestellt. In dieser Rolle ist sie als Frau unerreichbar. «Ist sie
jedoch die Frau, zu der das Mdidchen im Ritual (die Totung des Drachens,
M. J.) gemacht wird, driicken die betenden Hinde die Dankbarkeit aus, nun
endlich vollwertiges, produktives Gesellschaftsmitglied zu werden.»> Beide,
der Drache als bedrohliches Weibliches wie auch das Midchen als unpro-
duktives Weibliches miissen sterben, damit das gesellschaftliche Leben
weitergehen kann. Die Frauen, die im Hintergrund stehen, haben dieses
Ritual der Zurichtung offensichtlich schon hinter sich und erwarten nunihre
neue Geschlechtsgenossin.

Was der Drachenkampf zum Ziel hat, ist also die soziale Sublimierung
der Triebe, der Sexualitit iiberhaupt, aber insbesondere der weiblichen
Sexualitét, weil nur so der Fortgang der Kultur sichergestellt werden kann.
Schon Sigmund Freud, dem weibliche Sexualitit als «dark continent»
erschien, erkennt diesen Zusammenhang zwischen Kulturleistung und der
Unterdriickung weiblicher Libido und benutzt hierfiir auch schon die
Metapher des Kampfes, denn «dabei benimmt sich die Kultur gegen die
Sexualitit wie ein Voksstamm oder eine Schicht der Bevilkerung, die eine
andere ihrer Ausbeutung unterworfen hat»3’. Diesem immer wieder zu
wiederholenden Ritual der Triebunterdriickung «verdankt sich», wie Kur-
nitzky fortféhrt, «das Kulturland, zu dem die Mutter Erde gemacht wurde,
wie in noch verstiirktem Masse die Stadt ... »38 beides Werke der Zivilisation,
die auch Uccello in den Perspektiven seiner Drachenkampfbilder sichtbar
gemacht hat.



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 413

Weigerte sich die Frau, sich diesem Ritual der Triebunterdriickung zu
unterwerfen, wiirde sie real zum Opfer, d. h. zur Hexe.3? Diese Ausgrenzung
destruktiver Weiblichkeit ist nicht beschriankt auf die historische Hexen-
verfolgung in der Zeit, als die biirgerliche Gesellschaft sich konstituierte, sie
ist vielmehr noch virulent in den Bildern und Obsessionen der Kunst und
Literatur der entwickelten biirgerlichen Gesellschaft.*) Damit fithrt der
Exkurs, der von der Entstehung der Zivilisation zu Uccellos «San Giorgio»
ging, wieder zuriick in das grosse Jahrhundert der biirgerlichen Gesellschaft,
das neunzehnte, an dessen Anfang Pforrs kleines, fast unscheinbares Bild
des Drachentoters steht. Was hat sich nun gegen Uccellos Bild verdndert?

Auch Pforrs hl. Georg ist ein sehr jugendlich wirkender Held, aber von
der Aufmerksamkeit und dem kindlichen Eifer, mit dem Uccellos Giorgio
seine Lanze in das Untier bohrt, ist bei thm nichts mehr zu erkennen.
Traumverloren und mit verhangenen Lidern, als lasteten Generationen von
Drachentdtern auf seinen Schultern, blickt er auf das Opfer zu seinen
Fiissen. Bedauert er die Unvermeidlichkeit des Rituals? Fast scheint es so,
denn dieser hl. Georg ist nicht der jugendliche Held, der die Jungfrau
erobert, um sie zur niitzlichen Frau zu machen. Ahnlich wie Hamlet, der,
wenn auch widerstrebend, die von der Gesellschaft auferlegte Tat vollbringt,
sich aber Ophelia und damit der Reproduktion verweigert und so die
Kontinuitét eines auf dem Opfer aufgebauten Zivilisationsprozesses unter-
bricht, ist auch Pforrs hl. Georg ein zégernder Held, der den Sinn des Opfers
nicht mehr recht einzusehen vermag. Um der Uberlieferung willen aber
muss die Tat geschehen. Der Mythos verlangt sein Recht. Und so muss auch
hier, wie schon bei Uccello, weibliche Sexualitét als wilde, nicht vergesell-
schaftete Natur in der Gestalt des Drachens geopfert werden.

Die betende Jungfrau bleibt aber nunmehr in der Verdrangung der ihr
urspriinglich zugehorigen Sexualitit zu jener ewigen Jungfriulichkeit ver-
urteilt, die sie in ihrer Rolle als Madonna verkdrpern muss. Anders als in
Uccellos frithem Drachenbild, wo weibliche Sexualitét fiir gesellschaftliche
Zwecke funktionalisiert wird, gibt es bei Pforr keine Verbindung mehr
zwischen ihr und dem Drachen, dem Sinnbild ihrer nun von ihr abgeschnit-
tenen Sexualitédt. Uniibersehbar hat sich Pforrs zolibatiarer Held zwischen
beide gestellt. Sein weisses Pferd betont als Todessymbol diesen lebens-
verneinenden Aspekt des Bildes, der darin besteht, dass der Held das
Weibliche totet, um die Jungfriulichkeit zu bewahren. Der alte mythische
Zweck des Opfers, die Totung des Schuldlosen zur Entsithnung der Schul-
digen, wie er selbst im Kreuzestod Christi noch blutig sich bewéhrt, erscheint
seiner gesellschaftlichen Funktion enthoben, denn in der Insistenz auf
Jungfréaulichkeit entzieht der Held das Mddchen der Vergesellschaftung des
Weiblichen in der Ehe; er hebt es aus den gesellschaftlichen Lebenszusam-
menhingen heraus und verweigert seine Verwertung als Frau, ebenso wie



414 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

er fiir sich die Rolle als Held verweigert. Der Jungfrau ist, worauf schon der
Heiligenschein verweist, die Lebenssituation der Nonne zugedacht, der
komplementir die zolibatdre Existenz des Helden entspricht?.

In dieser Verweigerung der gesellschaftlichen Nutzung wird aber die
Funktion des Opfers als Kulturarbeit und als Grundlage des gesellschaft-
lichen Fortschritts in Frage gestellt. Und indem dem Fortschritt als Perpe-
tuierung des gesellschaftlichen Unheils seine mythische Voraussetzung ent-
zogen wird, erscheint am Horizont der Geschichte das virtuelle Bild einer
Gesellschaft, in der das Opfer selbst seine Notwendigkeit zu verlieren
scheint. Dieses Bild kann nur traumhaft beschworen werden, und wie
traumbefangen handelt auch Pforrs kindlicher Held, unzuginglich dem
zweckbestimmten rationalen Denken. Der Schlaf der Vernunft, sagt aber
nun Goya, gebiert Ungeheuer. Ein wahrhaft dialektisches Wort! Denn die
Ungeheuer erstehen, wie Adrono und Horkheimer inihrem epochalen Buch
gezeigt haben, nachgewiesenermassen aus dem Traum der Vernunft von
einer vollends aufgeklédrten Erde. Indem Pforrs Bild auf den alten blutigen
Mythos insistiert, hebt es ihn zuriick ins Gedéchtnis, es macht ihn bewusst
als blutige Vergangenheit, die von den geschiftigen Agenten des Fort-
schritts bewusstlos weitergeschrieben wird.

Aus diesem Grund muss das Opferim Bild nach wie vor stattfinden. Diese
Realitét des Opfers dekouvriert die Utopie des Fortschritts als Fortsetzung
dessen, was sie zu iiberwinden vorgibt. «Dass es <so weiter> geht», sagt
Benjamin, «ist die Katastrophe»*2. Dies ist der Bann, unter dem Pforrs Bild
erstarrt ist. Dem entspricht auch die Natur, in der der Drachenkampf
stattfindet. Sie ist weder die von der Zivilisation aufbereitete Landschaft
Uccellos, noch birgt sie, wie bei Raffael, die Verheissung der nahen Stadt;
sie istim wahrsten Sinn des Wortes ausweglos. Als unbezihmbare, feindliche
Natur ist sie Kombattantin im Kampf zwischen Held und Drachen. Sie ist
ebenso todbringend wie ihr Gegenspieler, die Burg, der phallisch empor-
ragende Hort der Zivilisation, die im Hintergrund im schwefligen Licht
ihren Untergang erwartet.

Diese Todessymbolik, die das Bild bestimmt, entstammt selbst noch dem
Wesen der toten, todbringenden Gesellschaft. Indem das Bild darauf
verweist, erhélt es seinen Wahrheitsgehalt. Damit bekommt das Bild inner-
halb der Reihe der nazarenischen Frauenbilder eine besondere Bedeutung,
die nicht zuletzt darin besteht, dass es eben dieses Frauenbild implizit in
Frage stellt. Diese Bedeutung ist nicht unmittelbar und zu jeder Zeit erkenn-
bar, aber jedes Kunstwerk ist ein Palimpsest, auf dem der Lauf der Geschich-
te einen anderen, nicht immer lesbaren Text hervortreten lisst.

1Klaus Theweleit, Ménnerphantasien, 1. Frauen, Fluten, Korper, Geschichte, Frankfurt am
Main 1977, S. 390, Anm. ebd. — 2Ebd. S. 397. — 3Silvia Bovenschen, Die aktuelle Hexe, die



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 415

historische Hexe und der Hexenmythos, in: Becker, Bovenschen, Brackert u. a. Aus der Zeit
der Verzweiflung. Zur Genese und Aktualitit des Hexenbildes, Frankfurt am Main 1978,
S. 283. -4Silvia Bovenschen, Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu
kulturgeschichtlichen und literarischen Prisentationsformen des Weiblichen, Frankfurt am
Main 1979, S. 32. — 5Theweleit 1977. S. 455. — 6 Bovenschen 1979, S. 83f. — 7Walter Benjamin,
Ges. Schriften, Bd. I, I, Frankfurt am Main 1980, S. 140. — 8 Zum Begriff des Opfers und der
darauf fundierten Kulturleistung vgl. Horst Kurnitzky, Triebstruktur des Geldes. Ein Beitrag
zur Theorie der Weiblichkeit, Berlin 1974, und ders., Odipus, ein Held der westlichen Welt,
Berlin 1978. - 9Vgl. Runge in seiner Zeit, Kat. der Hamburger Ausst., Miinchen 1977, S.204.
—10Clemens Brentano, Brief an Runge vom 21. Januar 1810, zit. Kat. Hamburg/Miinchen 1977,
S. 32. — 1 Helmut Borsch-Supan und Karl Wilhelm Jdhnig, Caspar David Friedrich, Gemilde,
Druckgraphik und bildmissige Zeichnungen, Miinchen 1973, S. 376. - 12 Carl Gustav Carus,
zit. nach Sigrid Hinz, Caspar David Friedrich in Briefen und Bekenntnissen, Miinchen 1968,
S.7.-13Vgl. Jens Christian Jensen, I Nazareni — Das Wort, der Stil, in: Katalog Klassizismus
und Romantik in Deutschland, Niirnberg 1966. — 14 Julius Schnorr von Carolsfeld, Briefe aus
Italien, Gotha 1886, vgl. Katalog Die Nazarener, Frankfurt am Main 1977, S. 153 und 161. -
15 Kat. Frankfurt 1977, S. 153. - 16 Ebd. - 17 Erlebbar wird diese Profanierung des Sakralen und
Sakralisierung des Profanen natiirlich nur, wenn die Bilder, wie urspriinglich vorgesehen,
nebeneinander héingen. In der heutigen Situation ist dieser Vorgang nur im Kopf nachvollzieh-
bar. - 18 Abgedruckt bei Fritz Herbert Lehr, Die Bliitezeit romantischer Bildkunst. Franz Pforr,
der Meister des Lukasbundes, Diss. Marburg 1924, S. 293f. - W Ebd. S. 264. — 20 Bovenschen
1979, S. 31f. —21 Overbeck beschreibt sein Bild in einem Brief an Sutter vom 10. Oktober 1810,
zit. nach Lehr S. 194f. — 22Bovenschen 1978, S. 287. — 22 Kat. Frankfurt 1977, S. 154. - 2¢Ebd. S.
123, — 5 Lehr, S. 124. — 2% Kurnitzky 1978, S. 71f. — 27Ebd. S. 72. — 2Homerischer Apollon
Hymnos, Vers 363. Fiir den Zitatnachweis danke ich Johannes Eichrodt, Basel. — 2 Kurnitzky
1978,8.79.-30Ebd. S. 103ff. - 31 Ebd. S. 105. - 2 Ebd. =33 Ebd. S. 106. -3 Ebd. S. 110 ff. - 35 Ebd.
S.111.-36Kurnitzky spricht von der «sozialen Sublimierung der Inzestwiinsche» (S.111) —eine
unnotige Einschridnkung des Triebbegriffs, wie ich meine, denn so verfillt er in eine psycho-
analytische Terminologie, deren Uberwindung in seinem Buch intendiert ist. — 37 Sigmund
Freud, Das Unbehagen in der Kultur, Fischer TB 6043 Frankfurt am Main 1972, S. 97. -
38 Kurnitzky 1978, S. 111. - ¥ Ebd. S. 124, — 40 Beispiclsweise in Ibsens «Hedda Gabler» (1890),
die, wie Adorno erkennt, bereits das Opfer jener Gesellschaft ist, gegen die sie zu rebellieren
meint. Vgl. Adorno, Minima Moralia 1976, S. 117ff. - 4. In dieser Lebensperspektive werden
personliche Konflikte Pforrs sichtbar. Diese Konflikte sind wohl nicht nur aus seiner tédlichen
Krankheit erklérbar, die bei ihm ein Gefiihl der Ausweglosigkeit hervorrief, sondern auch in
einer durch seine puritanische Herkunft massiv verdrangten Sexualitit, welche moglicherweise
sublimierte homosexuelle Ziige trug und damit zusétzlich dem Verdikt der Gesellschaft verfiel.
Auch hier dringt sich das Beispiel Kleist auf, dem gleichermassen das Leben im Ausgleich
zwischen seinen Obsessionen und den Anforderungen der Gesellschaft misslang. — 2 Walter
Benjamin, Ges. Schriften, Bd. I, 2, S. 683.



	Der Held, die Jungfrau und das Untier : das romantisch-nazarenische Frauenbild, Franz Pforrs "Heiliger Georg" und der Mythos des Drachenopfers

