
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 73 (1993)

Heft: 5

Artikel: Der Held, die Jungfrau und das Untier : das romantisch-nazarenische
Frauenbild, Franz Pforrs "Heiliger Georg" und der Mythos des
Drachenopfers

Autor: Jauslin, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Jauslin

Der Held, die Jungfrau und das Untier
Das romantisch-nazarenische Frauenbild, Franz Pforrs
«Heiliger Georg» und der Mythos des Drachenopfers

«Doch die lieblichste von allen Dichtersünden
Lass nicht büssen den, der sie gepflegt,
Süsse Frauenbilder zu erfinden,
Wie die bittre Erde sie nicht hegt.»

Gottfried Keller

In der christlich-patriarchalischen Gesellschaft schwankt die Vorstellung
vom Wesen der Frau zwischen dem Bild der Hexe oder Dirne und dem der
Madonna. An beiden Imaginationen, der der Depravation und der der
Erhöhung, mussten die Frauen sich messen lassen. Für das Mittelalter und
auch noch für die Zeit der Hexenverfolgungen war jedoch die Gestalt der
Gottesmutter nicht so sehr Vorbild als vielmehr ein verehrtes, überirdisches
Wesen; sie war die entrückte, die gnadenreiche Himmelskönigin, unerreichbar

für ihre irdischen Schwestern. In der sich konstituierenden bürgerlichen
Gesellschaft wurde die Gottesmutter domestiziert zum Hausmütterchen.
Dergestalt auf die Erde geholt, konnte sie zum Vorbild der real existierenden

Frauen werden.
Diese Säkularisierung des Madonnenbildes ist nicht zufällig verbunden

mit der Ausbreitung des Protestantismus, der die ausufernde Vorstellungswelt
des katholischen Glaubens wieder der Eindeutigkeit

patriarchalischmonotheistischer Vorstellungen unterwarf. Im Protestantismus ist Gott, wie
Theweleit sagt, «ganz männlich geworden. Die weiblichen Anteile (katholische

Marienerehrung) sind herausgenommen und werden ebenfalls verweltlicht:

im Frauenbild»1; «zum <Gott innen> kommt die <Frau innen>, wirkend
im Innern des Hauses, der erweiterten Grenze des männlichen Ichs»2.

Diese Reduktion der Frau auf das Ideal der «drinnen waltenden» Hausfrau,

das an Begriffen des Gemüthaften, Häuslichen, Züchtig-Frommen
orientiert ist, bewahrt jedoch in der Dichotomisierung des Weiblichen eine
andere Seite, welche die Frau als Repräsentantin unentstellter Natur
hervortreten lässt. Nicht nur erscheint Natur unter weiblichen Aspekten, wie
etwa im Wort «Mutter Natur», auch das Weibliche wird mit Bildern und
Begriffen aus dem Bereich der Natur verklärt. Diese assoziative Verknüpfung

der Begriffe Frau und Natur blieb, wie Silvia Bovenschen darlegt, bis



402 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

heute erhalten. So erkennt noch anfangs des 19. Jahrhunderts der Physiker
und Romantiker Johann Wilhelm Ritter die Frau als die «Fortsetzung der
Erde», und eine Metaphorik, die von der Liebeslyrik bis zu den jüngsten
Schlagertexten reicht, beschreibt die Frau «in botanischen Kategorien»3.
Diese Beschwörung des Weiblichen als Residuum des Natürlichen betrifft
aber «nur das gedachte Weibliche; die Verwandtschaft, der realen Frauen mit
der Natur beschränkt sich darauf, dass sie wie diese Objekte der männlichen
Zugriffe und Beherrschung sein sollen»*. Unterwerfung der Natur bedeutet
aber stets auch Unterwerfung der innern Natur des Menschen, seiner
Wünsche und Sehnsüchte. In der Projektion einer unentstellten Natur
auf die Frau wird diese auch zum «Wunschterritorium»5 der verbotenen
Triebe, sie werden als das Verdrängte mit dem weiblichen Geschlecht
identifiziert.

Dieses Doppelbild der Frau als Repräsentantin nicht nur unentstellter,
sondern auch bedrohlicher, da nicht vergesellschafteter Natur lebt auf in der
Romantik, an der Schwelle zur industriellen Revolution. Dem Mann, der
sich aufmacht, bis in die letzten noch unentdeckten Winkel der Erde
vorzudringen und Natur restlos den Anforderungen der entstehenden neuen
Produktionsbedingungen zu unterwerfen, erscheinen die uralten Bilder
einer dämonisierten Weiblichkeit, «und die Literatur der 'Schwarzen
Romantik) wurde geradezu zu einem Tummelplatz weiblicher Spukgestalten
(,..)»6. Schon Goethes Mignon, seine Ottilie sind geformt aus dem Gegensatz

von kindlicher Unschuld und Natürlichkeit und dämonisierter
Weiblichkeit. Ihre Unschuld macht sie zum Idol und präpariert Ottilie, wie
Benjamin erkannt hat, zum Opfer an die unversöhnte mythische Natur zur
Entsühnung der Schuldigen7. Was aber am dichotomisierten Frauenbild
geopfert wird, ist der Anteil an weiblicher Sexualität, welcher der gefürchteten

Natur zugeschlagen wird, um den Zivilisationsprozess als
Naturbeherrschung zu gewährleisten. Damit wird aber deutlich, dass das Opfer als
Kulturarbeit aufzufassen ist8.

Seltener scheint die romantische Malerei sich mit diesem Motiv der Frau
als Projektion männlicher Ängste zu befassen. In Runges «Morgen»
(Hamburger Kunsthalle) kann, nach den eigenen Worten des Malers, die
Allegorie der Aurora auch als Venus gedeutet werden9, womit auf die Muttergöttin

verwiesen wird. Sie verkörpert als Lichtbringerin das Prinzip der
Schöpfung und des Lebens in einem ursprünglichen Sinn. Die dämonisierten

Anteile, mit denen der patriarchalische Zivilisationsprozess die Muttergöttin

ausgestattet hat, erscheinen zurückgedrängt zugunsten einer
allumfassenden, die Welt überströmenden Harmonie. Runges Evokationen der
Muttergöttin als Allegorie des Morgens sind vor dem Horizont fortschreitender

gesellschaftlicher Entfremdung der Hoffnung gewidmet, «das
verlorne Paradies aus seiner Nothwendigkeit zu construiren»10.



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 403

Ganz auf seine dämonisierten Anteile reduziert scheint das Frauenbild
hingegen in Caspar David Friedrichs frühem Holzschnitt der «Frau mit dem
Raben am Abgrund» (München, Staatliche Graphische Sammlung), die in
Gestus und Habitus ein deutlich hexenhaftes Gepräge zeigt. Das wirre,
flatternde Haar, die apotropäische Geste der linken Hand, der Totenvogel
über ihrem Kopf, der ihr dunkle Prophezeiungen zuzuwispern scheint, die
abgestorbene Vegetation - selbst die aufzüngelnde Schlange zu ihren Füssen
fehlt nicht, um das Bild der Hexe zu vervollständigen. Erinnert man sich
jedoch traditioneller Hexendarstellungen, etwa jener Baidungs, dessen
Hexen sich naiv-betriebsam mit ihrer Rolle identifizieren und ganz in ihrem
geschäftigen Treiben aufzugehen scheinen, wirkt Friedrichs Frau mit dem
Raben - wenn man der Interpretation als Hexe folgen will - in ihrem
Rollenverständnis gebrochen. Ihr Gesichtsausdruck ist gramerfüllt, die
abwehrende Geste der linken Hand scheint der unheilvollen Botschaft des
Raben zu gelten: Ausgestossen und fremd, ist Friedrichs «Hexe» in ihrer
Einsamkeit als Leidende dargestellt. Die anthropologischen Kategorien, die
dieses Welt- und Gesellschaftsverhältnis beschreiben, sind Isolation,
Individualitätsverlust wie auch Bindungslosigkeit, Fremdbestimmung und
existentielle Unbefriedigtheit. Exemplarisch werden sie zum Signet der
Bildaussage in einem anderen Gemälde Friedrichs, der «Frau am Fenster»
(Berlin, Nationalgalerie) von 1822. In diesem Bild verbindet Friedrich
erstmals sein bevorzugtes Motiv des Landschaftsraumes mit einem Innenraum.

Dabei erfolgt jedoch eine radikale Trennung der Raumzonen in
Vordergrund und Hintergrund. Der Mittelgrund ist nahezu dem Blick des
Betrachters entzogen; er kann nur aufgrund eines schmalen Wasserstreifens
und der hochragenden Schiffsmasten als Fluss erkannt werden, wobei aber
ein bildparalleler Fluss stets die Raumtrennung betont. Bildparallel ist auch
die Bewegung der Schiffe; sie bieten keine Verbindung zwischen den Ufern,
wie Börsch-Supan meint11, und bezeichnen damit eine Raumstruktur, in der
jede Tiefenbewegung aufgehoben ist. Das Interieur ist aufs Äusserste reduziert,

es besteht eigentlich nur aus einer Fensterwand, die so weit in den
Bildvordergrund gerückt ist, dass sich der Aufenthaltsraum der Frau auf
einen schmalen Streifen einengt. Der Verzicht auf alle Attribute häuslichen
Wohnens, ebenso wie die stumpfen braun-grünen Farben der Wandfläche
betonen den Aspekt des Eingeschlossenseins. Auch das Fenster, durch das
die Frau blickt, ist auffallend klein, während das hoch oben befindliche,
grosse ihr unerreichbar bleibt. Der Naturausschnitt, der in den Fenstern
sichtbar wird, ist, in starkem Kontrast zum Vordergrund, in hellen blauen
und zartgrünen Farben gehalten. Raumtrennung und Farbsymbolik
akzentuieren hier die Bedeutung der unberührten Natur, die, dem beherrschenden

menschlichen Zugriff entzogen, einem besseren Dasein gleichgesetzt
wird. Dass die Rolle der Rückenfigur in diesem einzigen Innenraumgemäl-



404 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

de des Malers einer Frau übertragen wird, ist kein Zufall. Zwar handelt es
sich offensichtlich um Friedrichs Frau Caroline, die aus dem Fenster des
Ateliers schaut, doch verliert sie als Rückenfigur ihre Individualität, ebenso
wie der kahle Innenraum keinen Hinweis auf die Persönlichkeit des Bewohners

gibt. Die weibliche Figur erhält durch diese Anonymität eine
stellvertretende Funktion für die Rolle der Frau in der Gesellschaft des 19.
Jahrhunderts. In der bürgerlich-patriarchalischen Ordnung ist das Haus der Ort,
an dem die Frau sich im Rahmen der ihr zugebilligten Rolle als Hausfrau
und Mutter verwirklichen kann. In diese Rolle ist die Frau auf Friedrichs
Bild hilflos eingefangen. Während ihr in einem anderen Bild des Malers, der
«Frau in der Morgensonne» (Essen, Museum Folkwang), um 1818, noch ein
feierlicher Gestus der Zuwendung an die Natur gestattet war, der aber schon
wie ein Abschied anmutet, bleibt ihr jetzt nur noch der passive Blick auf das
unerreichbare Draussen, wo das Leben - der Fluss - buchstäblich an ihr
vorüberfliesst. Der Innenraum, der die Frau einschliesst und abschliesst,
trägt so die Signatur der männlichen Herrschaft über die Frau und dessen,
was als unterdrückte Natur gleichsam in ihr gefürchtet wird. Das
beherrschende Verhältnis des Menschen zur Natur, ihre falsche Aneignung, wirkt
zurück auf das gesellschaftliche Verhältnis des Menschen zu sich selbst und
auf das natürliche Verhältnis zwischen Mann und Frau, das sich gleichfalls
als Herrschaftsverhältnis konstituiert.

Der gesellschaftliche Charakter der Naturbeherrschung, die auf Differenzierung

und Abtrennung zielt, erscheint also unmittelbar im Verhältnis
zwischen Mann und Frau, das sich als ein natürliches verbrämt und damit
das ihm zugrundeliegende Herrschaftsprinzip verleugnet und internalisiert.
Die Folgen dieses Prozesses werden von der Gesellschaftstheorie als
Entfremdung, von der Psychoanalyse als Neurose beschrieben. Der
Triebverzicht, der die Kulturleistung fundiert, die Verpönung emotioneller
Regungen werden aber unaufhörlich in Frage gestellt durch die Rolle der
Frau, der - als Korrektiv des rationalen männlichen Charakters -
Eigenschaften wie Gemüt, Emotionalität, Fürsorglichkeit, Häuslichkeit,
Natürlichkeit zugeschrieben werden. Die Abspaltung von Natur, die in der
differenzierenden Trennung der Geschlechter nach Eigenschaften sich wiederfindet,

erfährt ihren bildhaften Ausdruck in der «Frau am Fenster», die als
Preis der Naturbeherrschung von ihrer eigenen Natürlichkeit sichtbar durch
Wände getrennt ist. Als «Klagelaute einer unbefriedigten Existenz»12 werden
Friedrichs Bilder damit, trotz ihrer prononcierten Innerlichkeit, zum Vehikel

einer immanenten Gesellschaftskritik.
Während also bei Friedrich dergestalt die gesellschaftlichen Antinomien

in die Bildform eingehen, werden sie bei einer Gruppe von betont religiösen
Malern, die mit dem Spottnamen «Nazarener»13 bedacht wurden, konsequent

unterdrückt. Diese konfliktverneinende, harmonisierende Haltung



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 405

entspringt einem religiös bestimmten Weltbild, dem Kritik an der Wirklichkeit

a priori als Kritik an Gottes Werk und damit als sündhaft erscheint.
Auch diese Insistenz auf Harmonie setzt freilich bereits die Erfahrung ihres
Mangels voraus.

Bemerkenswert ist jedoch, dass im Werk dieser Maler der Darstellung der
Frau eine weit grössere Bedeutung zukommt als etwa bei Friedrich. Dieses
Frauenbild steht in engem Zusammenhang mit der Marienikonographie
und illustriert damit unmittelbar jene beschriebene Säkularisierung des
Madonnenbildes im Bilde der real existierenden Frau, die in diesem Prozess
idealisiert, entsexualisiert und auf ein bestimmtes Rollenverhalten
eingeengt wird. Bezeichnend ist dabei, dass diese Weiblichkeitsvorstellungen
hauptsächlich von Protestanten und Konvertiten initiiert und gepflegt
wurden. Ein Beispiel ist das Bildnis der Clara Bianca von Quandi (Berlin,
Nationalgalerie), der Frau des Kunstsammlers Johann Gottlob von Quandi,
von Julius Schnorr von Carolsfeld. Schnorr war mit den beiden Quandt
freundschaftlich verbunden und empfand für Frau Quandt eine
schwärmerisch-platonische Zuneigung, die, wie seine Briefe bezeugen, an den
mittelalterlichen Minnedienst erinnert14.1820 malte Schnorr im Auftrag Quandts
das Bildnis von dessen Frau sowie gleichzeitig ein Madonnenbild (Köln,
Wallraff-Richartz-Museum). Beide Bilder waren, als Pendants gedacht, zum
Schmuck des Wohnzimmers bestimmt15. Schnorrs Porträt der Frau von
Quandt lehnt sich an Giulio Romanos «Porträt derJohanna von Aragonien»
(Paris, Louvre) an. Während aber Giulios Renaissancefürstin hoheitsvoll
aus dem Bild herausblickt, ist Frau Quandt als in sich und ihr Spiel versunkene

Lautenspielerin dargestellt. Sie sitzt nach rechts gewandt vor einer
romanischen Arkade, hinter der ein Orangenbaum - Symbol des Südens wie
auch der Liebe - emporwächst. Eine an Deutschland erinnernde
Mittelgebirgslandschaft schliesst das Bild im Hintergrund ab. Trotz der exquisiten
Farbenpracht, die dieses Bild auszeichnet, bleibt die Porträtierte puppenhaft

starr, eine Wirkung, die noch durch das durchscheinend-blasse Inkarnat
betont wird. «Aus der unbewegten Haltung der Lautenspielerin sind», so
konstatiert Anton Merk, «die Spuren des Lebens getilgt. Vergleicht man das
Bild mit der Madonna, so erklärt sich die stilisierende Gestaltungsweise aus
dem Bemühen Schnorrs, Frau Quandt <ihrer> Madonna anzugleichen»^.

Schnorrs «Madonna mit Kind» sitzt, diesmal nach links gewandt, gleichfalls

vor einer Arkadenöffnung, hinter der sich als christliches Symbol ein
Weinstock emporrankt. Die Landschaft im Hintergrund ist italienisch
geprägt. Die Darstellung selbst ist konventionell und steht in der Tradition
der Marienikonographie der italienischen Renaissance. Wesentlich ist im
Zusammenhang mit dem Frauenbild, dass Schnorrs Muttergottes in der
unmittelbaren Korrespondenz mit dem Bildnis der Frau von Quandt
profaniert und ihres sakralen Charakters unbeabsichtigt enthoben wird17. Jene



406 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

Domestizierung der Gottesmutter, die von den himmlischen Höhen herabstieg,

um zur Bürgerin Maria zu werden, deutet sich in diesem Bild bereits
an. Vollends vollzogen wird sie in Franz Pforrs diptychonartigem kleinen
Tafelbild «Sulamith und Maria» (Sammlung Schäfer, Nürnberg, Germanisches

Nationalmuseum).
Dieses Bild war als Freundschaftsgabe für Overbeck gedacht. Sulamith

und Maria sind die beiden «erträumten» zukünftigen Bräute, wie sie sich
Pforr und Overbeck in Gesprächen und Briefen vorgestellt hatten. Das
Vorbild der Marienikonographie für die beiden weiblichen Gestalten ist
unübersehbar. Konsequenterweise lassen die beiden «Bräute» keinerlei
Individualität erkennen, sondern folgen einem Typus, der Mädchenhaftig-
keit, Schlichtheit, Lieblichkeit, Unschuld und ähnliche männliche Projektionen

verkörpern soll. Auch sind beide Frauen in einem geschlossenen
Raum, beziehungsweise in einem schützenden Bezirk dargestellt, d. h. also
in einen bürgerlich-häuslichen Zusammenhang gebracht. Die ihr Haar
kämmende Maria sitzt im Dämmerlicht ihres gotischen Butzenscheibenzimmers,

Sulamith verharrt in der Haltung einer Madonna auf der Rasenbank

in einem ummauerten Garten, in dem das mittelalterliche Motiv des
Hortus conclusus anklingt. Im Hintergrund tritt Overbeck als Ehemann
durch eine Gartenpforte herein. Pforr selbst, der der «Braut» Maria - mit
dem Namen wird sie schon als die Unerreichbare gekennzeichnet -
zuzuordnen wäre, findet für sich in diesem Bild eines zukünftigen, erträumten
Lebens keinen Platz. Im Verhältnis der drei im Bild auftretenden Personen
wird jedoch die gesellschaftliche Rollenverteilung zwischen Mann und Frau
sichtbar gemacht: Die Frau ist ganz dem Bereich von Haus und Hof
zugeordnet, während der Mann hinausgeht, um sich im feindlichen Leben zu
bewähren. Diese Rollenteilung wird von Pforr mehrfach explizit formuliert.
Zunächst in einem «Zukunftstraum»18 überschriebenen Text, in dem er
seinen Freunden sein künftiges Leben schildert, aber auch in einem ziemlich
holprig gereimten Gedicht mit dem sinnigen Titel «An Deutschlands
Frauen»19, das diese Haltung aufrecht naive Weise reproduziert: «Kühnheit,
Mut und kraftvoll Streben, /Das erhielt der Mann zum Los. /Ausgestossen
in das wilde Leben, /Macht Gefahr und Sieg ihn stolz und gross. /(...) Doch
das Weib, das schwache, unbewehrte, / Ohne Schutz und ohne Kraft, /Ist sie
doch die Hochverehrte, / Ihre Schwäche ihr nurAchtung schafft. // Wenn sie
züchtig mit gesenkten Blicken / Vor dem Manne steht mit hohem Sinn. / Er
blickt auf und leget mit Entzücken / Gern das Schwert zu ihren Füssen hin.»
Aus der unfreiwilligen Komik dieser Verse erschliesst sich unmittelbar
Pforrs konventionalisiertes Verständnis der Rollenverteilung von Frau und
Mann. Dabei wird die Frau, wie Silvia Bovenschen zu Recht erkannt hat,
«zugleich erhoben und erniedrigt, und zwar so hoch und so tief, dass sie in
den gesellschaftlichen Lebenszusammenhängen keinen Platz mehr findet»20.



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 407

¦¦o^:r-.:p*aigjtìj»jj|gaìj|gS

M

_#f

-¦

\

¦ ri:-.-:

Franz Pforr, Der Drachenkampf des hl. Georg, 1809 /10, Öl auf Holz,
27,9x21,2 cm. Städelsches Kunstinstitut, Frankfurt am Main.



408 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

Eine vergleichbare Situation zeigt auch Overbecks Porträt seines Freundes

Franz Pforr (Berlin, Nationalgalerie). Dieses Bild ist eine unmittelbare
Illustration jener Lebensverhältnisse, die Pforr in seinem erwähnten
«Zukunftstraum» seinen Freunden beschreibt. Auch hier verkörpert die Frau
den mädchenhaften Typus. Sie sitzt über ihre Handarbeit gebeugt und
zugleich in einem geistlichen Buche lesend21, während Pforr im Vordergrund

aus dem ihn rahmenartig umgebenden Fenster blickt. Damit ist die
Trennung der Lebenssphären von Mann und Frau angedeutet, wobei auch
hier Aussenkontakte dem Mann zukommen. Allerdings kann auch Pforr auf
diesem Bild nur in die Welt hinausblicken, er bleibt in passiv-melancholischer

Haltung in den Rahmen seines Fensters eingefangen. Eine
unverhohlene Wahrheit, die wohl seinen realen Lebensverhältnissen
entsprach.

Von Schnorrs Porträt der Frau von Quandt über Pforrs Diptychon bis zu
Overbecks Evokation bürgerlicher Häuslichkeit beschreiben diese Bilder
die irdisch gewordene Maria als «die Denaturierte, die Entsinnlichte, die Frau
mit der unbefleckten Empfängnis»22 und geben sich damit zu erkennen als

zölibatäre, von Angst vor weiblicher Sexualität bestimmte Projektionen,
wie sie auch in Gottfried Kellers eingangs zitierten «süssen Frauenbildern,

wie die bittre Erde sie nicht hegt», ihren literarischen Ausdruck
finden.

Später hat Overbeck auch das Bild seiner wirklichen Familie gemalt. Es
zeigt den Maler, seine Frau Nina und den etwa zweijährigen Sohn. Der
Hintergrund ist zweigeteilt, Overbeck steht links vor einer italienischen
Stadtlandschaft und blickt aus dem Bild heraus, während seine Frau vor
einem Vorhang, der den Eindruck eines Innenraums hervorruft, in sich
versunken über das Kind gebeugt ist, eine Haltung, die wieder auf die
Madonnenikonographie anspielt. Das Kind selbst blickt wie sein Vater aus
dem Bild heraus. Die Komposition bezieht sich offensichtlich, indem das

profane Familienbild sakralisiert wird, auf die Ikonographie der hl. Familie.
Unmittelbares Vorbild ist Overbecks wenige Jahre früher entstandene
«Madonna mit Kind» (Kopenhagen, Thorvaldsen Museum), ein Bild, das
die gleiche Hintergrundaufteilung aufweist, jedoch, wie es sich aus der
Themenstellung ergibt, auf die Darstellung des Vaters verzichtet; er erhält
erst im Familienbild den ihm zustehenden Platz eingeräumt.

In Overbecks Familienbild wird nicht nur das Vorbild der hl. Familie
wirksam, sondern auch hier wird wieder die ganze Maschinerie der Rollenteilung

zwischen Mann und Frau vorgeführt. Anton Merk hat auf die
Bedeutung der Sakralisierung bürgerlicher Familienverhältnisse für diese

Rollenteilung hingewiesen. Aus der Gleichsetzung der bürgerlichen Familie
mit der hl. Familie erhalten geltende oder geforderte Familienstruktur und
Rollenteilung ihre Legitimation23, das Vorbild der Madonna stützt durch



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 409

den religiösen Anspruch die sozialen Erwartungen an Eigenschaften und
Verhaltensweisen der Frau24.

Offenkundig zeugt das Frauenbild der christlich-romantischen Maler von
einem ungebrochen-affirmativen Einverständnis mit der herrschenden
Sicht auf die Frau, wobei in diesem Bild einseitig die Vorstellung von einer
erfolgreich domestizierten, den bürgerlichen Normen unterworfenen Frau
bestimmend ist. Es scheint also, dass in der nazarenischen Kunst jene
andere, unter dem Aspekt des Dämonischen und einer bedrohlichen Natur
gesehene Projektion des Weiblichen keine Rolle spielt - ein Resultat, das
zweifellos den Erwartungen entsprechen dürfte.

Betrachtet man unter diesen Voraussetzungen Franz Pforrs «Drachenkampf

des hl. Georg» (Frankfurt a.M., Städelsches Kunstinstitut), so wird
auf den ersten Blick deutlich, dass auch hier die Jungfrau dem konventio-
nalisierten, madonnenhaften Frauentypus entspricht, ein Eindruck, der
durch den Nimbus über ihrem Haupt noch betont wird. Angeregt wurde
dieses Bild durch Raffaels «hl. Georg», der sich heute in der National Gallery
in Washington befindet. Dieser Einfluss ist beispielsweise am fast identischen

Pferdegeschirr erkennbar, aber auch an der Situierung der betenden
Jungfrau seitlich im Mittelgrund. Man könnte bei Pforrs Anordnung der
beiden Hauptfiguren Reiter und Jungfrau beinahe von einer seitenverkehrten

Übernahme der Raffaelischen Komposition sprechen. Doch zeigt
Raffaels Bild einen jugendlichen Helden bei einer stürmischen
Reiterattacke auf das Untier. Im Hintergrund öffnen sich die Felsen auf eine weite
Landschaft, und man kann sich vorstellen, dass der Held sogleich die
Jungfrau auf sein Pferd ziehen wird, um auf die in der Ferne sichtbar
werdende Stadt zuzureiten.

In Pforrs Bild hingegen ist keinerlei Dramatik spürbar. Obwohl alle
Merkmale eines heftig bewegten Kampfes im Bild versammelt sind - das in
der Levade aufsteigende Pferd, der Reiter, der sich zum entscheidenden
Lanzenstoss in den Steigbügeln erhoben hat, der sich aufbäumende Drache

-, erscheint doch alle Bewegung, wie schon Fritz Herbert Lehr an Pforrs
Bildern beobachtet hat, «wie unter einem Bann erstarrt»25. Und im Gegensatz

zu Raffaels Helden trägt Pforrs hl. Georg kindlich-weiche Züge, die ihn
wie traumversunken und verloren erscheinen lassen zwischen den schroffen,
abweisenden Felsen, auf denen sich im Hintergrund unerreichbar eine Burg
vor einem schweflig-gelben Himmel erhebt. Dieser hl. Georg wird nicht wie
Raffaels Heiliger als Sieger in die Zivilisation zurückreiten, sondern er
scheint zu ahnen, dass er schon der Wildnis verfallen ist, die ihn umgibt, und
wenn er den Drachen auch tötet, wird doch die Wildnis, aus der immer neue
Drachen erstehen, überleben. Die Jungfrau selbst wirkt unbeteiligt, sie
bleibt unberührt von dem Geschehen, das sich zwischen Georg und dem



410 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

Drachen abspielt. Ist aber die Jungfrau nicht vordringlich das Opfer, das

gerettet werden muss, erhält die Tötung des Drachens einen Zweck in sich
selbst. Man muss sich also fragen: Wer ist der Drache? Was macht er im Bild,
wenn er die Jungfrau nicht zu bedrohen scheint, aber doch eine Gefahr
darstellt, welcher der Heilige entgegenzutreten hat? Eine naheliegende
traditionelle Deutung sagt, dass mit dem Drachen die Gewalt des Bösen
besiegt werde. Diese Interpretation führt aber nun zur Anschlussfrage nach
der besonderen Qualität dieses Bösen, speziell in unserem Bildzusammenhang.

Es ist vielfach belegbar, dass schon in der christlichen Ikonographie
die Schlange als Verkörperung des Bösen erscheint. Die Schlange ist aber
in einer uralten Tradition auch ein primär weibliches Symbol, das nun, mit
der Qualität des Bösen ausgestattet, der christlichen Theologie erlaubt, das
Böse mit dem Weiblichen zu identifizieren. Könnte also die Tötung des
Drachens Schlange) jene scheinbare Leerstelle im Weiblichkeitsbild der
Nazarener ausfüllen, an der noch die christlich-bürgerliche Gesellschaft ihre
Projektionen des Bösen angesiedelt hat?

Die ursprüngliche Tötung des Drachens beschreibt offensichtlich die vom
Mythos als Zivilisationsprozess verklärte Aufrichtung patriarchaler
Herrschaftsverhältnisse, denen gegenüber der weiblich gedachte Drache als
chthonisches, der Erdgöttin zugeordnetes Wesen für die chaotische, nicht-
vergesellschaftete Natur steht. Diese im Mythos transportierten Vorstellungen

erhielten im 19. Jahrhundert offenkundig eine neue Bedeutung. Fast
scheint es, als ob die mythischen Ängste unter den Bedingungen einer
erneuten revolutionären Veränderung der gesellschaftlichen Verhältnisse
durch die aufkommende Industrialisierung wieder lebendig würden. So ist
auch nach Bachofens «Mutterrecht», einem der zentralen Werke, in denen
die Bourgeoisie ihre Ängste und Erwartungen formulierte, die matriarchale
Welt dem chthonischen Bereich zuzuordnen. In Bachofens zwiespältiger
Sicht wird die «sumpfgezeugte» matriarchale Welt überwunden vom
apollinisch-hellen, männlichen Prinzip. Bezeichnend für Bachofens Gynaiko-
kratie war die «hetärische Zeugung». Sie wird aufgehoben durch den Übergang

zur Ehe, d. h. durch die Vergesellschaftung des chaotischen
Weiblichen. Der Drachentöter ist somit die Verkörperung der apollinischen
Lichtgestalt, er ist der Kulturbringer, der die finsteren Naturmächte besiegt.
Dieser Vorgang ist nach Horst Kurnitzky, auf dessen zentrale Thesen ich
mich hier weitgehend beziehe, so alt wie die menschliche Gesellschaft26.
Schon im altbabylonischen Mythos tötet der Held Marduk als Verkörperung
des Sonnengottes die weibliche Schlange Tiamat. Hydra, Tochter des
Typhon und der Erdschlange Echidna, wird von Herakles getötet. Ihre
immer wieder nachwachsenden Köpfe sind «Ausdruck einer gesellschaftlichen

Verfassung, in der die Gesellschaft in der Abwehr bedrohlicher Ungeheuer

immer wieder konstituiert wird»21.



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 411

Dieser zentrale Mythos, in dem die abendländische Zivilisation sich zu
erkennen scheint, erhält seine besondere Evidenz im Erscheinen des Gottes
Apoll, der nicht nur als Drachentöter hervortrat, sondern dem Mythos
gemäss als der eigentliche Schöpfer der Kultur gilt. Der Apollo-Kult begann
wohl damit, dass der Gott in Delphi einen weiblichen Drachen tötete und
den Kult der Priesterin Pythia für seine Zwecke okkupierte. Und indem er
dem sterbenden Ungeheuer zuruft: «Hier sollst du vermodern in
männernährender Erde... »28, gibt er ihm unmissverständlich zu verstehen, was ihm
zugedacht ist und was von nun an Ziel aller gesellschaftlichen Produktion
sein wird.

Unterwerfung der weiblich gedachten Natur, «in der Sprache des Mythos
stets als Kampf mit dem Monster dargestellt»29, liegt, wie Horst Kurnitzky
ausführt, auch der Geschichte von König Ödipus und der Sphinx zugrunde.
Mit dieser Konzeption gelingt es Kurnitzky, den Ödipusmythos aus den
Verengungen der Psychoanalyse herauszulösen und ihn als Bericht von
einer urspünglichen, die Zivilisation konstituierenden Gründungstat zu
entziffern. In einer ungemein schlüssigen Interpretation zu Paolo Uccellos
«San Giorgio e il drago» (London, National Gallery) beschreibt Kurnitzky
dieses Bild zunächst in der traditionellen Terminologie der Freudschen
Psychoanalyse30. Auch Uccellos Giorgio ist ein kindlicher Held, der kaum
älter als zehn Jahre zu sein scheint. Die «Jungfrau», die er befreit, ist viel
älter, sie könnte wohl seine Mutter sein. Der Drache, den sie an einer schlaff
durchhängenden Leine führt, scheint sie nicht zu bedrohen. Es ist naheliegend,

in dieser Konstellation die klassische ödipale Situation zu erkennen:
Der kleine Giorgio ist «Ödipus», die «Jungfrau» ist die Mutter, die es zu
erobern gilt, der Drache aber ist der Vater, der Ödipus im Weg steht; und
die Leine könnte als das Eheband interpretiert werden. Kurnitzky bemerkt
nun eine Reihe von symbolischen Mitteilungen, die eine weit darüber
hinausgehende Interpretation zulassen. Die Leine, die Mutter und Drachen
verbindet, könnte auch auf Identität verweisen. Damit wäre der Drache eine
andere Gestalt der Mutter, wie es auch der Mythos bestätigt, der den
Drachen als Personifikation des Weiblichen sieht. Ziel von Giorgios Aktion
ist es, sich der Mutter, also der Frau zu bemächtigen. Diesem Vorhaben
entspricht, dass das Bild auf eine heilige Hochzeit hinweist: «Giorgio sitzt
aufeinem weissen Pferd, das als weibliches Todessymbol und Hochzeitssymbol

die dargestellte Aktion, nämlich die Tötung des Drachens, also die
bedrohliche chaotische Natur unter gesellschaftliche Kontrolle, d. h. in die
Gewalt des Mannes zu bekommen, hier schon vorwegnimmt. Giorgio dem
Siegbringer ist der Sieg gewiss. Hier wird chaotisches Weibliches zur produktiven

Frau gemacht.»31 Die Symbolik des Bildes ist dabei überdeutlich. Die
Lanze, das Phallussymbol par excellence, wird in die Pupille des Drachens
gebohrt. Pupilla bedeutet aber, wie Kurnitzky erinnert, im Lateinischen



412 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

Mädchen, wie auch Kore im Griechischen zugleich Mädchen und Auge
heisst.

Damit, so erkennt Kurnitzky, verkehrt sich die Situation. Der Drache
bedroht nicht das Mädchen, sondern er ist selbst das Mädchen, vor dem
Giorgio Angst hat, verschlungen zu werden, was seine Tat rechtfertigt.
«Er tötet es und macht es damit zur Frau, die schon dahinter steht und durch
die Leine die Verbindung beider Figuren andeutet.»32 Dass der Drache als
das bedrohliche Weibliche im Todeskampf noch einmal die gefährlichen
Zähne zeigt, bestätigt durch die Kastrationsdrohung mit der symbolisierten
Vagina dentata das Unternehmen Giorgio einmal mehr33.

Mit dem Tod des Drachens kann, wie der planmässig angelegte Garten
zeigt, auf dem sich der Kampf abspielt, das geordnete gesellschaftliche
Leben beginnen. In einem einige Jahre später gemalten Bild Uccellos von
«San Giorgio e il drago» (Paris, Musée Jacquemart-André)34 hat die geordnete

agrarische Produktion bereits fast das ganze Bild erfasst. Bis in die Tiefe
des Bildraumes erstrecken sich geometrisch angelegte Felder, und im
Hintergrund erwartet die befestigte Stadt als Symbol einer durchorganisierten
gesellschaftlichen Produktion den siegreichen Helden mit seiner Beute. Die
Frau ist mit betend zusammengefalteten Händen, gleichsam wie eine
Madonna, dargestellt. In dieser Rolle ist sie als Frau unerreichbar. «Ist sie
jedoch die Frau, zu der das Mädchen im Ritual (die Tötung des Drachens,
M. J.) gemacht wird, drücken die betenden Hände die Dankbarkeit aus, nun
endlich vollwertiges, produktives Gesellschaftsmitglied zu werden.»35 Beide,
der Drache als bedrohliches Weibliches wie auch das Mädchen als
unproduktives Weibliches müssen sterben, damit das gesellschaftliche Leben
weitergehen kann. Die Frauen, die im Hintergrund stehen, haben dieses
Ritual der Zurichtung offensichtlich schon hinter sich und erwarten nun ihre
neue Geschlechtsgenossin.

Was der Drachenkampf zum Ziel hat, ist also die soziale Sublimierung
der Triebe36, der Sexualität überhaupt, aber insbesondere der weiblichen
Sexualität, weil nur so der Fortgang der Kultur sichergestellt werden kann.
Schon Sigmund Freud, dem weibliche Sexualität als «dark continent»
erschien, erkennt diesen Zusammenhang zwischen Kulturleistung und der
Unterdrückung weiblicher Libido und benutzt hierfür auch schon die
Metapher des Kampfes, denn «dabei benimmt sich die Kultur gegen die
Sexualität wie ein Voksstamm oder eine Schicht der Bevölkerung, die eine
andere ihrer Ausbeutung unterworfen hat»31. Diesem immer wieder zu
wiederholenden Ritual der Triebunterdrückung «verdankt sich», wie
Kurnitzky fortfährt, «das Kulturland, zu dem die Mutter Erde gemacht wurde,
wie in noch verstärktem Masse die Stadt... »38, beides Werke der Zivilisation,
die auch Uccello in den Perspektiven seiner Drachenkampfbilder sichtbar
gemacht hat.



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 413

Weigerte sich die Frau, sich diesem Ritual der Triebunterdrückung zu
unterwerfen, würde sie real zum Opfer, d. h. zur Hexe.39 Diese Ausgrenzung
destruktiver Weiblichkeit ist nicht beschränkt auf die historische
Hexenverfolgung in der Zeit, als die bürgerliche Gesellschaft sich konstituierte, sie
ist vielmehr noch virulent in den Bildern und Obsessionen der Kunst und
Literatur der entwickelten bürgerlichen Gesellschaft.40 Damit führt der
Exkurs, der von der Entstehung der Zivilisation zu Uccellos «San Giorgio»
ging, wieder zurück in das grosse Jahrhundert der bürgerlichen Gesellschaft,
das neunzehnte, an dessen Anfang Pforrs kleines, fast unscheinbares Bild
des Drachentöters steht. Was hat sich nun gegen Uccellos Bild verändert?

Auch Pforrs hl. Georg ist ein sehr jugendlich wirkender Held, aber von
der Aufmerksamkeit und dem kindlichen Eifer, mit dem Uccellos Giorgio
seine Lanze in das Untier bohrt, ist bei ihm nichts mehr zu erkennen.
Traumverloren und mit verhangenen Lidern, als lasteten Generationen von
Drachentötern auf seinen Schultern, blickt er auf das Opfer zu seinen
Füssen. Bedauert er die Unvermeidlichkeit des Rituals? Fast scheint es so,
denn dieser hl. Georg ist nicht der jugendliche Held, der die Jungfrau
erobert, um sie zur nützlichen Frau zu machen. Ähnlich wie Hamlet, der,
wenn auch widerstrebend, die von der Gesellschaft auferlegte Tat vollbringt,
sich aber Ophelia und damit der Reproduktion verweigert und so die
Kontinuität eines auf dem Opfer aufgebauten Zivilisationsprozesses
unterbricht, ist auch Pforrs hl. Georg ein zögernder Held, der den Sinn des Opfers
nicht mehr recht einzusehen vermag. Um der Überlieferung willen aber
muss die Tat geschehen. Der Mythos verlangt sein Recht. Und so muss auch
hier, wie schon bei Uccello, weibliche Sexualität als wilde, nicht vergesellschaftete

Natur in der Gestalt des Drachens geopfert werden.
Die betende Jungfrau bleibt aber nunmehr in der Verdrängung der ihr

ursprünglich zugehörigen Sexualität zu jener ewigen Jungfräulichkeit
verurteilt, die sie in ihrer Rolle als Madonna verkörpern muss. Anders als in
Uccellos frühem Drachenbild, wo weibliche Sexualität für gesellschaftliche
Zwecke funktionalisiert wird, gibt es bei Pforr keine Verbindung mehr
zwischen ihr und dem Drachen, dem Sinnbild ihrer nun von ihr abgeschnittenen

Sexualität. Unübersehbar hat sich Pforrs zölibatärer Held zwischen
beide gestellt. Sein weisses Pferd betont als Todessymbol diesen
lebensverneinenden Aspekt des Bildes, der darin besteht, dass der Held das
Weibliche tötet, um die Jungfräulichkeit zu bewahren. Der alte mythische
Zweck des Opfers, die Tötung des Schuldlosen zur Entsühnung der Schuldigen,

wie er selbst im Kreuzestod Christi noch blutig sich bewährt, erscheint
seiner gesellschaftlichen Funktion enthoben, denn in der Insistenz auf
Jungfräulichkeit entzieht der Held das Mädchen der Vergesellschaftung des
Weiblichen in der Ehe; er hebt es aus den gesellschaftlichen Lebenszusammenhängen

heraus und verweigert seine Verwertung als Frau, ebenso wie



414 FRANZ PFORRS «ST. GEORG»

er für sich die Rolle als Held verweigert. Der Jungfrau ist, worauf schon der
Heiligenschein verweist, die Lebenssituation der Nonne zugedacht, der
komplementär die zölibatäre Existenz des Helden entspricht41.

In dieser Verweigerung der gesellschaftlichen Nutzung wird aber die
Funktion des Opfers als Kulturarbeit und als Grundlage des gesellschaftlichen

Fortschritts in Frage gestellt. Und indem dem Fortschritt als Perpe-
tuierung des gesellschaftlichen Unheils seine mythische Voraussetzung
entzogen wird, erscheint am Horizont der Geschichte das virtuelle Bild einer
Gesellschaft, in der das Opfer selbst seine Notwendigkeit zu verlieren
scheint. Dieses Bild kann nur traumhaft beschworen werden, und wie
traumbefangen handelt auch Pforrs kindlicher Held, unzugänglich dem
zweckbestimmten rationalen Denken. Der Schlaf der Vernunft, sagt aber
nun Goya, gebiert Ungeheuer. Ein wahrhaft dialektisches Wort! Denn die
Ungeheuer erstehen, wie Adrono und Horkheimer in ihrem epochalen Buch
gezeigt haben, nachgewiesenermassen aus dem Traum der Vernunft von
einer vollends aufgeklärten Erde. Indem Pforrs Bild auf den alten blutigen
Mythos insistiert, hebt es ihn zurück ins Gedächtnis, es macht ihn bewusst
als blutige Vergangenheit, die von den geschäftigen Agenten des
Fortschritts bewusstlos weitergeschrieben wird.

Aus diesem Grund muss das Opfer im Bild nach wie vor stattfinden. Diese
Realität des Opfers dekouvriert die Utopie des Fortschritts als Fortsetzung
dessen, was sie zu überwinden vorgibt. «Dass es <so weiter) geht», sagt
Benjamin, «ist die Katastrophe»42. Dies ist der Bann, unter dem Pforrs Bild
erstarrt ist. Dem entspricht auch die Natur, in der der Drachenkampf
stattfindet. Sie ist weder die von der Zivilisation aufbereitete Landschaft
Uccellos, noch birgt sie, wie bei Raffael, die Verheissung der nahen Stadt;
sie ist im wahrsten Sinn des Wortes ausweglos. Als unbezähmbare,/, indliche
Natur ist sie Kombattantin im Kampf zwischen Held und Drachen. Sie ist
ebenso todbringend wie ihr Gegenspieler, die Burg, der phallisch
emporragende Hort der Zivilisation, die im Hintergrund im schwefligen Licht
ihren Untergang erwartet.

Diese Todessymbolik, die das Bild bestimmt, entstammt selbst noch dem
Wesen der toten, todbringenden Gesellschaft. Indem das Bild darauf
verweist, erhält es seinen Wahrheitsgehalt. Damit bekommt das Bild innerhalb

der Reihe der nazarenischen Frauenbilder eine besondere Bedeutung,
die nicht zuletzt darin besteht, dass es eben dieses Frauenbild implizit in
Frage stellt. Diese Bedeutung ist nicht unmittelbar und zu jeder Zeit erkennbar,

aber jedes Kunstwerk ist ein Palimpsest, auf dem der Lauf der Geschichte
einen anderen, nicht immer lesbaren Text hervortreten lässt.

1 Klaus Theweleit, Männerphantasien, 1. Frauen, Fluten, Körper, Geschichte, Frankfurt am
Main 1977, S. 390, Anm. ebd. - 2Ebd. S. 397. - 3 Silvia Bovenschen, Die aktuelle Hexe, die



FRANZ PFORRS «ST. GEORG» 415

historische Hexe und der Hexenmythos, in: Becker, Bovenschen, Brackert u. a. Aus der Zeit
der Verzweiflung. Zur Genese und Aktualität des Hexenbildes, Frankfurt am Main 1978,
S. 283. -4 Silvia Bovenschen, Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu
kulturgeschichtlichen und literarischen Präsentationsformen des Weiblichen, Frankfurt am
Main 1979, S. 32. - sTheweleit 1977. S. 455. -«Bovenschen 1979, S. 83f. -tWalter Benjamin,
Ges. Schriften, Bd. 1,1, Frankfurt am Main 1980, S. 140. - 8 Zum Begriff des Opfers und der
darauf fundierten Kulturleistung vgl. Horst Kurnitzky, Triebstruktur des Geldes. Ein Beitrag
zur Theorie der Weiblichkeit, Berlin 1974, und ders., Ödipus, ein Held der westlichen Welt,
Berlin 1978. -9 Vgl. Runge in seiner Zeit, Kat. der Hamburger Ausst., München 1977, S.204.
-10 Clemens Brentano, Brief an Runge vom 21. Januar 1810, zit. Kat. Hamburg/München 1977,
S. 32. - "Helmut Börsch-Supan und Karl Wilhelm Jähnig, Caspar David Friedrich, Gemälde,
Druckgraphik und bildmässige Zeichnungen, München 1973, S. 376. - 12Carl Gustav Carus,
zit. nach Sigrid Hinz, Caspar David Friedrich in Briefen und Bekenntnissen, München 1968,
S. 7. - D Vgl. Jens Christian Jensen, I Nazareni - Das Wort, der Stil, in: Katalog Klassizismus
und Romantik in Deutschland, Nürnberg 1966. - 14 Julius Schnorr von Carolsfeld, Briefe aus
Italien, Gotha 1886, vgl. Katalog Die Nazarener, Frankfurt am Main 1977, S. 153 und 161. -
15 Kat. Frankfurt 1977, S. 153. -16 Ebd. - l7 Erlebbar wird diese Profanierung des Sakralen und
Sakralisierung des Profanen natürlich nur, wenn die Bilder, wie ursprünglich vorgesehen,
nebeneinander hängen. In der heutigen Situation ist dieser Vorgang nur im Kopf nachvollziehbar.

-18 Abgedruckt bei Fritz Herbert Lehr, Die Blütezeit romantischer Bildkunst. Franz Pforr,
der Meister des Lukasbundes, Diss. Marburg 1924, S. 293f. - i'Ebd. S. 264. - 20 Bovenschen
1979, S. 31f. -21 Overbeck beschreibt sein Bild in einem Brief an Sutter vom 10. Oktober 1810,
zit. nach Lehr S. 194f. - 22Bovenschen 1978, S. 287. -23Kat. Frankfurt 1977, S. 154. - 24Ebd. S.

123. - 25Lehr, S. 124. - 26Kurnitzky 1978, S. 71 f. - 2?Ebd. S. 72. - 28Homerischer Apollon
Hymnos, Vers 363. Für den Zitatnachweis danke ich Johannes Eichrodt, Basel. -29Kurnitzky
1978,S.79.-30Ebd.S. 103ff.-'iEbd. S. 105.-32Ebd.-33Ebd.S.106.-34Ebd. S. 110ff.-35Ebd.
S. 111. - 36 Kurnitzky spricht von der «sozialen Sublimierung der Inzestwünsche» (S. 111 - eine

unnötige Einschränkung des Triebbegriffs, wie ich meine, denn so verfällt er in eine
psychoanalytische Terminologie, deren Überwindung in seinem Buch intendiert ist. - 3? Sigmund
Freud, Das Unbehagen in der Kultur, Fischer TB 6043 Frankfurt am Main 1972, S. 97. -
38Kurnitzky 1978. S. 111. - 3"Ebd. S. 124. -«Beispielsweise in Ibsens «Hedda Gabler» (1890),
die. wie Adorno erkennt, bereits das Opfer jener Gesellschaft ist, gegen die sie zu rebellieren
meint. Vgl. Adorno. Minima Moralia 1976, S. 117 ff. - 41 In dieser Lebensperspektive werden
persönliche Konflikte Pforrs sichtbar. Diese Konflikte sind wohl nicht nur aus seiner tödlichen
Krankheit erklärbar, die bei ihm ein Gefühl der Ausweglosigkeit hervorrief, sondern auch in
einer durch seine puritanische Herkunft massiv verdrängten Sexualität, welche möglicherweise
sublimierte homosexuelle Züge trug und damit zusätzlich dem Verdikt der Gesellschaft verfiel.
Auch hier drängt sich das Beispiel Kleist auf, dem gleichermassen das Leben im Ausgleich
zwischen seinen Obsessionen und den Anforderungen der Gesellschaft misslang. - 42 Walter
Benjamin, Ges. Schriften, Bd. 1,2, S. 683.


	Der Held, die Jungfrau und das Untier : das romantisch-nazarenische Frauenbild, Franz Pforrs "Heiliger Georg" und der Mythos des Drachenopfers

