
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 12

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

«Allgemeine Aussicht über die Bundesrepublik
im Schweizer Land»

7m Johannes von Müllers Frühwerk über schweizerische Geschichte

Unterfangen in Sturm und Drang

Im Mai 1773 führte die
Jahresversammlung der Helvetischen Gesellschaft
in Schinznach-Bad den einundzwanzig-
jährigen Schaffhauser Bürgersohn
Johannes Müller und den sieben Jahre
älteren Berner Aristokraten Karl Viktor
von Bonstetten erstmals an der Tafelrunde

zusammen. Aus der Begegnung
erwuchs eine lebenslange Freundschaft.
Über sie unterrichtet ein breitangelegter,

zeit- und geistesgeschichtlich ausser-
gewöhnlich engagierter Briefwechsel,
der auch Persönliches und Gefühle
durchaus im Ton des Sturm und Drang
bekennt. Der Arbeit von Doris und Peter

Walser-Wilhelm an der Herausgabe
dieses Briefwechsels erst verdanken wir
die Kenntnis des Werkes, von dem die
Rede ist. sowohl in seiner vollendeten
französischen wie der unvollendeten
deutschen Fassung. Die beiden Forscher
entdeckten Ende 1987 bei der Suche
nach Müllerschen Manuskripten in der
Stadtbibliothek Schaffhausen Einzelblätter.

Beilagen zu einem Brief Müllers
an Bonstetten. in dem er seinem Freund
am 6. Mai 1776 «Das erste Kapitel. Idee
des Werks», eben der «Allgemeinen
Aussicht» mitteilte. Ausgehend von diesem
Fund gelang den Herausgebern Schritt
für Schritt die «Rückgewinnung» des

nun erst veröffentlichten deutschen und
französischen Werkes1.

Ziel und Inhalt der «Allgemeinen
Aussicht» bedürfen, sollen sie voll
erkannt und gerecht gewürdigt werden,
durchaus der Mitlektüre der das Werk
betreffenden Briefe. Sie erschliessen
Absicht und Plan Müllers und sind in
lobenswerter Systematik als Anhänge
der Ausgabe mitgegeben. Die Absicht
des jungen Historikers war es keineswegs,

eine Ereignisgeschichte seines
Vaterlandes zu schreiben, vielmehr, wie er
denn selber in jenen Jahren auch für sich
eine politische Laufbahn nicht aus-
schloss. in einem politischen Buch
anhand der Taten der Vorfahren und ihrer
Schicksale den Regenten seiner Zeit, die
aus der Geschichte zu lernen hätten, den
möglichen Untergang der Eidgenossenschaft

glaubhaft zu machen. Ihre letzte
Kapitulation mit Frankreich im Jahre
1777 bewog ihn angesichts der Erstarrung

der «Bundesrepublik» zur Sentenz:
«Nicht in seiner Unveränderbarkeit
besteht die Güte eines Regiments, es muss,
indem es zu seiner Zeit ein Land glücklich

macht, demselben noch eine glücklichere

Verfassung bereiten, welche einst
aus seiner Asche sich ergeben kann. »

Der Jüngling, als der sich Müller in
den Jahren, da er sich mit dem Plan des
Werkes auseinandersetzt, selber sieht,
ist kein Revolutionär. Er will politisch -
pädagogisch und reformerisch wirken,
dies aber mit der ganzen Leidenschaft,
die den Schinznachern eigen war und die



1030 ZU JOHANNES MÜLLER

er in seinem Vaterland weithin vermiss-
te. «In kleinen Staaten ersterben grosse
Gedanken aus Mangel an grossen
Leidenschaften» - so gleich zu Beginn der
Vorrede, die in ihrem idealistischen Pathos

denjenigen besingt, der «grosse Dinge

liebt», daher in der Menge einsam
bleibt, aber dabei sich «kühn in seinen
Planen sonderbar in den gewöhnlichen

Handlungen des Lebens» erweisen
wird. «Alle grossen Männer wird er
lieben, in der Meinung, sie würden seine

Bemühungen gebilligt haben; er wird
stolz werden auf ihren Ruhm, denn in
ihnen erkennt er seine wahrhaften
Altvordern.» Gemeint mit den Einsamen,
die der Menge das Grosse und Edle vor
Augen führen, sind, so zählt er unter
anderen auf. Cicero. Gustav Adolf,
Tacitus, Männer des Wortes also ebenso
wie Männer der Tat. Und nichts weniger
erstrebt er für sich selber, als mit seinem
Werk vor eben diesen bestehen zu können.

Man wird von ihm nicht «Demut
fodera» dürfen, den die Begierde eines
«unsterblichen Namens beseelt».

Das Ziel des Werkes ist also nicht
Wegweisung zur Gesundung des
Vaterlandes allein, sondern auch der eigene
höhere Ruhm. Viele Briefe an Bonstetten

erhellen die gegenseitige Bedingtheit

der zweifachen Wirkenssehnsucht:
nur wer mit dem Wort aufrüttelnd
schliesslich «Hochachtung. Zutrauen
und Freundschaft» erkämpft, darf auch
auf Früchte in der Verbesserung der
politischen Zustände hoffen.

Müller erhebt den ungemeinen
Anspruch an sein Wirken, sein Schicksal, im
Geist einer gebildeten Schicht des

ausgehenden Aufklärungsjahrhunderts,
deren Freiheitsverständnis und -Sehnsucht

mit der bald auftrumpfenden «égalité»

noch kaum etwas zu tun hatte. Zu
dieser Elite gehörend, kehrt er nach

einer bereits erstaunlichen Lebensleistung

von der Universität Göttingen
zurück. Als Zwanzigjähriger besteht er
nun das theologische Staatsexamen,
wird Professor für griechische Sprache
am Collegium Humanitatis. veröffentlicht

seine lateinische Abhandlung «Bellum

Cimbrium». beginnt die
Zusammenarbeit mit andern Gelehrten für
eine Quellensammlung zur Schweizer
Geschichte und lehnt im nächsten Jahr
die Berufung zum Rektor des berühmten

Joachimsthalschen Gymnasiums in
Berlin ab. Die Enge der Vaterstadt
erträgt er indessen nicht mehr, und dank
Bonstetten und von ihm dazu ermuntert
macht er gegen den Vater sein Recht auf
Freiheit zu persönlicher Entfaltung
geltend. Er verwirft damit freilich keineswegs

die Notwendigkeit der natürlichen
Bande für die menschliche Gesellschaft.
Freiheit und Tugend, so will es die
Ideenwelt seinesgleichen, bedingen
einander, so im Leben der einzelnen wie der
Völker. Sein Werk soll erweisen, dass
die Gesetze, welche dem Volk die Freiheit

garantieren, nicht populistisch
inauguriert und gesichert werden können,
sondern in den Händen einer aufgeklärten,

«grossmüthigen», ums öffentliche
Wohl zeitgemäss besorgten Aristokratie
ruhen müssen.

Der Stürmer und Dränger aus dem
Bürgerstand Schaffhausen findet im
Berner Aristokraten den Freund, der
ihm, wie wohl gleicher Generation, zum
restlos vertrauten, gedanklich
mitgehenden, anspornenden, gelegentlich zu
sprachlicher Zurückhaltung mahnenden

Mentor wird. Er ist es. der ihm den
Weg nach Genf weist in eine geistige und
menschliche Umgebung, die beiden das
Marode der Zeit erträglich macht und
die Hoffnung auf eine bessere Zukunft
nicht ersterben lässt. Ihm bekennt er. als
Bonstetten sich verheiratet, in unüber-



ZU JOHANNES MULLER 1031

hörbarer, aber unbegründeter Sorge,
den Freund nun zu verlieren, im
schwärmerischen Überschwang der Zeit: «Ja,

mein Bonstetten; ich bin Ihr, Sie sind
mein. Ich liebe Sie. wie man mehr nicht
als Einen Menschen in der Welt lieben
kann. Die andern liebe ich insofern sie

Ihnen gleichen. Meine Hauptbegierde
ist nun. die gute Meinung Ihrer Freundin

zu erhalten. Sprechen Sie Ihr von
Ihrem Müller, predigen Sie mich Ihr;
sagen Sie Ihr, dass, da Sie meines Freunds
ist, ich Ihr eigen sey.»

Bonstetten kommt denn auch manch
Verdienst am Stil von Müllers «Allgemeiner

Aussicht» zu. Er billigt nicht nur
die politisch pädagogische Absicht des

Historikers, sondern erwartet von ihm.
durchaus dem gleichen Ziel verpflichtet,
einen neuen Ton. anders als der
«Unerträgliche» der Schweizer Geschichten
aus seinem Berner Umkreis. «Ich wäre
geneigt zu glauben die Geschichte selbst

seye uninteressant, weil sie ein gewebe der
geschichten hundert kleiner Fürsten und
gemeinden ist. Allein Uninteressant kan
keine geschichte seyn, nur in gemeinen,

engen köpfen wird sie klein.» So schliesst

er denn diesen Brief vom 9. November
1774 an Müller mit der Bitte, die
zugleich Ermunterung sein musste: (...);
unsere Schweizer Historien sind wie die
kupfer des hinkenden Botts. wo
menschen gross wie Berge sind, und also Berge

klein wie menschen. Schreiben sie mir
doch etwas aber die möghchkeit, die
Schweizer Geschichte interessant zu
schreiben».

Sechs Tage darauf liest Bonstetten in
der Antwort aus Genf: «Hier der Plan
meiner helvetischen Geschichte». Der
endgültige war es freilich nicht, denn
erst am 29. April 1776 erhielt der Mentor
in Bern den Freudenruf Müllers: «Endlich

geniesse ich der Götterlust der Com¬

position. Ich beschreibe den Anfang der
ewigen Confoederation. »

Das Buch und sein Geist

Nach mehrjähriger Vorbereitung,
eifrigstem Quellenstudium - «4-5 Stünden
taglich Schweizerhistorie: weniger nicht,
denn warlich ich darfnicht schlafen wenn
ich dis Werk zu rechter Zeit vollenden
will» - und klärender Korrespondenz
vor allem mit Bonstetten. aber auch mit
Johann Heinrich Füssli, Peter Ochs und
anderen, entstehen innert etwa Jahresfrist

f776/77 die französische Fassung in
einem Zug. die deutsche nach einer
teilweisen Überarbeitung, worüber der
Anhang der Ausgabe in sorgfältiger Auswahl

der Dokumente ebenfalls berichtet.

Nicht einfach Geschichte zu erzählen,
sondern «über Geschichte schreiben».
nimmt sich, wie wir sahen, der Autor
vor. und zwar zu Belehrung der «Regenten».

Er sammelt also keine «Facta
sondern Maximen» als Grundlage für seine

Darstellung der «Dinge aus dem rechten

Aitgpunct». Das hilft ihm. wie er sagt,
zwar wohl, dass die «Begriffe bestirnt und
der Styl simpel und edel werden». Aber
wichtiger ist ihm das erworbene historische

Wissen als Material zu Bildung
persönlicher, höchsteigenständiger und oft
durchaus eigenwilliger Urteile und ihrer
Kondensierung zu knappen Sentenzen
von grosser gedanklicher Geschlossenheit

und sprachlicher Kraft. Es kam dabei

allerdings weniger auf historische
Genauigkeit des vermittelten Faktischen

an. als auf dessen Eignung für den
höheren Zweck der politischpädagogischen

Wirkung. Bewirkt werden soll
Besinnung auf die Quellen der Kraft, aus
der die «Bundesrepublik» entstand, auf
die Gründe ihrer Verderbnis und den



1032 ZU JOHANNES MULLER

Weg zur Wiedergeburt sozusagen des

goldenen Zeitalters der Eidgenossenschaft.

Dass keine Gelegenheit
versäumt wird, die Belehrung mit sich
anbietenden Beispielen aus der Antike zu
stützen, versteht sich für den Historiker
des 18. Jahrhunderts, ist doch die
Erinnerung an Sparta und Lykurg ein noch

um runde zwei Jahrtausende ehrwürdiger

und damit gewichtigerer Beleg als

die an das Rütli und die drei Eidgenossen.

Und wäre dem Autor die Sagenhaf-
tigkeit beider Geschichten bekannt
gewesen, sie hätten ihm als Gleichnis nicht
minderen Dienst geleistet: «Die Sitten
erhalten die Gesetze, aber gute Gesetze
bilden gute Sitten. Sparta vor Lycurgus
war eine lasterhafte Stadt. »

Die Tugend war es dann auch, die den
alten Schweizern den Weg «aus der Bar-
barey» wies, und jeder Kanton habe
«einen alten Ruhm zu behaupten». So
erfahren wir aus rund hundert Kapiteln,
wie die Orte aus Tugend und Einsicht,
aus Mässigung und Gesetzestreue zur
Bundesrepublik zusammengefunden,
deren föderalistisches Wesen jedem
Stand das ihm sozusagen Naturgemässe
bewahren hilft, ihn aber nicht weniger
dazu verpflichtet, eben dies Eigene zum
Nutzen des Ganzen einzubringen. Stand
um Stand wird dabei die ihm zukommende

Würdigung zuteil, und mit der
Laudatio wird ihm sozusagen gleich die
ihm angemessene Funktion in der
Föderation zugewiesen. Zu Beginn des
sechzehnten Kapitels des Dritten Buches,
das von der « Zunahme der Bundesrepublik»

nach der Festigung des
Dreiländerbundes handelt, erhalten so die
Urschweiz. Bern und Zürich in äusserster
Knappheit ihren Spruch: «Die drey Länder

sind alles der Freyheit schuldig. Bern
ist alles seiner Politik und seinen Waffen
schuldig. Zürich dem Handel und den
Künsten des Friedens. Aus diesem Grun¬

de herrscht in den drey Ländern die
Democratic zu Bern die Aristocratic, und
zu Zürich ist die Verfassung aus Beiden
vermischt.» Die Erzählungen über den

Weg der Orte in die gegenseitigen Bündnisse

sind wiederum gleichsam die
Tafeln, aus denen die je besondere Lehre
leuchtet, die uns das «exemplum docet».
Im Fall Luzern etwa-der Autor gewichtet

das Faktum historisch untadelig -. da
die schw ierige Verbindung der drei Länder

mit der ersten Stadt zu bewerten ist.
vernehmen wir die Warnung: «Wann die
Volksregierungen die Aristokratien
zerstören, wann der Adel die demokratischen

Verfassungen unterdrüken wollte,

so wäre das der Untergang der
Bundesrepublik-, wobei er nicht unterlässt. den
Zusammenschluss um den See mit der
Zusatzfeststellung zu beschliessen. die
Macht der vier Orte bestehe in ihrer
Einigkeit, und die Stadt zu ermahnen:
"... die Waffen der Aristokratie sind die

Mässigung und die Gerechtigkeit». Müller

gerät die Belehrung immer wieder
zur holzschnittartigen Sentenz im
hohen Ton seiner Zeit. Um zu ihr zu gelangen,

die ja doch der Nuancen entraten
muss und überdies die Ehre der Altvordern

möglichst ohne Makel verkünden
soll, darf dem edlen Zweck wohl auch
das Opfer der Ausgewogenheit des

historischen Urteils gebracht werden.
Welch mutige Parteilichkeit, den
folgenschweren Überfall der Schwyzer am
Dreikönigstag 1314 auf das Kloster
Einsiedeln als Rachehandlung zu
erklären, von der in den alten Tälern ••

niemand begriff, dass sie unerlaubt sein
könnte...»

Wenn indessen «die Bundesrepublik
durch Herrschsucht in ihren Grundsäulen

erschüttert» wird, verträgt, wo zu
Frieden und Gerechtigkeit zu mahnen
ist. das Urteil keine Beschönigungen
mehr. Der Augenblick kam mit den Er-



ZU JOHANNES MÜLLER 1033

oberungen des Aargaus und dem Streit
um das Toggenburger Erbe, dem Alten
Zürichkrieg. Mit dessen Ausbruch
schliesst die «Allgemeine Aussicht».

Dem Geist des Buches stimmte
Bonstetten allezeit von Herzen zu. Er und
Müller trafen sich in der Sorge aller
Mitglieder der Schinznacherrunde ob der
Verkrustung der staatlichen Strukturen
in den eidgenössischen Orten, ob ihrer
aussenpolitischen Unentschlossenheit.
der Blindheit gegenüber den sich
ankündigenden Veränderungen in Europa.

Beide aber halten sie nichts von
Rousseauschen Ideen, und Müller versichert

am 27. Februar 1777 dem Freund:
«Du wirst mich niemals sehen, Aufruhr
lehren, wie die Franzosen thun; noch die
Religion stürmen ...», und kurz zuvor:
«Je mehr ich alles überdenke, desto eifriger

entscheide ich mich zu Gunst der
Aristokratien.» Müllers Jugendwerk hat
nicht seinesgleichen, ist ganz Ausdruck
seiner Persönlichkeit, die
geistesgeschichtlich zu fixieren differenzierendes
Urteil erheischt. Seine «antidemokratische»

Haltung widerspricht weithin dem
philosophischen Zeitgeist der Aufklärung,

wie der Autor denn überhaupt den

Philosophen, nicht zuletzt den antiken,
politisches Misstrauen entgegenbringt.
Nicht die Philosophen hätten die Polis in
Athen und Rom in deren grosser Zeit
gross gemacht, sondern die «Schultheissen»,

unter denen er als hervorstechenden

Vertreter Themistokles rühmt. Aber
dennoch ist Müller ein Mann der
Aufklärung, die ja nicht zuletzt auch von der
Aristokratie Förderung erfahren durfte.
Der betont praktische Zug der Aufklärung,

ihr starkes Interesse für Moral, ihr
lebhafter Reformdrang, der die
gesellschaftliche Ordnung nach den Normen
der Vernunft und Freiheit umgestalten
wollte, tritt uns aus den sentenzenhaften
Urteilen, dem freimütigen Raisonne¬

ment und in der brieflichen
Auseinandersetzung mit Bonstetten immer entgegen.

Müllers Fortschrittsglaube ist der
Glaube an die Rekonstituierung eines
«goldenen Zeitalters» der Eidgenossenschaft,

das es nie sab.

Ein köstliches Vermächtnis

Dennoch bedeutet Johannes von
Müllers Frühwerk für die Historiker
aller Sparten ein köstliches Vermächtnis
als Dokument einer schwärmerischen
Freundschaft in einer Zeit, da eine
geistige Elite das kraftlos dahinsiechende
Vaterland in idealistischem Elan zu retten

sich zutrauen wollte. Nicht ohne
Selbstzweifel immerhin, was Müller
betrifft, der am 28. März 1776. also zu
Beginn der Niederschrift des Werks seinem
Freund bekennt: «Ich erschreke, mein
Freund, wann ich im 25sten Jahr in jene
Laufbahn trete, auf welcher im allen
Rom, im neuen Italien, in Frankreich und
England so grosse Männer ihre unsterblichen

Lorbeere gesammelt haben; ich sehe

ihre Schatten aufmerken, ob ich würdig

sey unter ihnen meinen Platz
einzunehmen; ich stehe vor dem unerbittlichen

Gericht der Nachwelt, welche mich
mit jenen in Parallel seien wird und
Infamie und Unsterblichen Namen unpar-
theyisch zuerkennt; ich fürchte die Schatten

unsrer Altvordern möchten mich in
meiner Nachtruhe verfolgen, wenn ich
ihnen nicht Gerechtigkeit widerfahren
lasse;...»

Müller ist in seiner Heimat und zu
seiner Zeit nicht zu anerkannter Grösse

gelangt, die er erträumte. Im Reich
draussen indessen fehlte dem
Geschichtsschreiber nichts zu höchstem
Ruhm, den ihm auch Goethe nicht
vorenthielt. Müller hätten noch die
Jahrzehnte der Restauration, ja die erste Re-



1034 ZU JOHANNES MÜLLER

generationszeit beschieden sein können,

die Zeit, da denn auch für ihn die
Frage der Volksfreiheit sich anders und
schärfer gestellt hätte als in der Schinz-
nacher Tafelrunde. Damals aber hielt er
nach eigenem Zeugnis das «Biicherma-
chen» auch in Absicht. Form und Ton
der "Allgemeinen Aussicht» für gefährlich

- wohl der Hauptgrund, weshalb sie

ungedruckt blieb, bis sie sich uns nun
zum Feierjahr von 1991 als eines der
sinnigsten Jubiläumsgeschenke an die
geistige Schweiz präsentiert.

Das Buch ist aber auch köstliches
Vermächtnis eines Sprachmeisters seiner
Zeit, dem Bonstetten. in seinen
Randbemerkungen zu den ihm laufend
zugehenden Manuskripten durchaus auch
Kritik übend, höchstes Lob zollt. Es

sprudelt aus seinem Mund in der
Fremdsprache Deutsch in ungehemmtem
Überschwang: «Stil. Plan. Gründlichkeit
alle schonen Tugenden glänzen auf
diesem vortrefflichen Werk, u wurden sie
auch das dumste Zeug darschwazen, so
wurde eine Schreibart u eine Imagination
wie die ihrige den schlechtesten Stoffzum
schazbarsten Kleinod machen.» Müllers
Französisch zeichnet sich von diesem
Deutsch durch Sicherheit im Vokabular
und Eleganz des Stils aus. Seine
Muttersprache indessen bereitet uns unendliches

Lesevergnügen, wenn wir bereit
sind, fern vom kritischen Urteil über den
aussichtslosen Reformer uns dem
grossartigen, echten Pathos zu ergeben, das

der Zeit gehört. Johannes von Müller
hat ihren Gedanken und Gefühlen die
Sprache des poeta laureatus geschenkt.
Hören wir sie zum Schluss noch einmal

in ihrer Kraft und Klarheit: «Fürsten
welche ihre Staaten wie Pachtungen
verwalten, bereiten Sie zu einem langsamen
Absterben oder zu einer schnellen
Eroberung; sie selbst kommen ohne allen
Ruhm auf die Nachwelt. Da nichts weniger

Geist erfordert als die Kunst der Un-
terdrükung, so wird sie oft von den kleinsten

Herren in ihrer Volkomenheit ausge-
übel. »

Eine höchst lobenswerte Leistung
haben schliesslich die Herausgeber
erbracht. Die Mühsal der Forscherarbeit,
die Aufbereitung der Manuskripte in
beiden Sprachen, die Wohlüberlegtheit
der Begleitmaterialsammlung in der
deutschen Sprache, der Briefwechsel also

vor allem, die verschiedenen Fassungen

der Müllerschen Erzählung der Tell-
sage, die Register und schliesslich die
besonders für die Fachleute instruktiven
Nachweise über Inhalt und Standort der
Manuskripte verdienen hohe Anerkennung,

in die auch der Verlag für die
geschmackvolle Gestaltung der Bücher
einbezogen sei.

Alfred Wyser

Johann Müller (Johannes von Müller)
1752-1809. allgemeine Aussicht über die

Bundesrepublik im Schweizer Land, deutsche

Fassung 1776-1777. Erstausgabe, nach
den Handschriften herausgegeben und eingeleitet

von Doris und Peter Walser-Wilhelm.
Ammann-Verlag. Zürich 1991 / Jean Muller
(Jean de Muller) 1752-1809. vue Generale de
la Républic Federative des Suisses, version
Française 1776-1777. première édition,
publiée d'après les manuscrits par Doris et Peter
Walser-Wilhelm. Verlag Ammann. Zürich
1991.



ZU MARKUS WERNER 1035

Gesundung und Untergang

Zu Markus Werner: «Bis bald»

Er hat einiges mit den Hauptfiguren
der vorangegangenen Bücher von Markus

Werner gemein. Lorenz. Hatt. der
Ich-Erzähler aus Werners viertem
Roman: Wie sie fühlt er sich fremd in der
Wirklichkeit, unfähig, mit den alltäglichen

und besonderen Widrigkeiten der
Welt zurechtzukommen, die ihm wie
ihnen «unhaltbar» vorkommt. Darüberhinaus

aber scheint Hatt «das Organ zu
fehlen, das mich ein Ende fassen lässt als
Ende». Diese besondere Eigenschaft ist
ein Dreh- und Angelpunkt dieses
Buches. «Es ist mir nie gelungen, Städte.

Hügelzüge oder Menschen mit einem
Schlussblick anzuschauen», sagt Hatt.
«mein Herz sagt immer nur: Bis bald».

<¦ Bis bald» heisst das neue Buch Markus

Werners, das im Juli erschienen ist
und bereits im August in Deutschland in
die Bestenliste des Südwestfunks
gewählt wurde Y

In vielen, immer wieder unterbrochenen

Zusammenkünften erzählt darin
der Denkmalpfleger Hatt einem namenlos

bleibenden Freund seine Kranken-
und Lebensgeschichte, berichtet von
seinem ersten Herzinfarkt, den er bei
einer Tunesienreise erlitten hatte, vom
anschliessenden Kuraufenthalt und vom
wenige Monate später eingetretenen
Zweitinfarkt. Nun sitzt er. auf ein
Spenderherz wartend, in seiner Wohnung.
Als ihm die Ärzte in Aussicht gestellt
hatten, dass ihn nur noch eine
Transplantation <retten> könne, hatte er nicht
gezögert.

Werner verschränkt Hatts Themen
geschickt: die akuten Auswirkungen der
Krankheit dienen dem Unterbrechen
des Monologes und dem Wechsel der

Zeitebenen, manchmal innerhalb eines
Satzes: «Da stand ich, um alles Ungewisse

abzuschütteln, ruckartig auf, und jetzt
musst du mich entschuldigen, die Nasensonde

ist fällig, zwölf Atemzüge aus der
Flasche sind geboten. Moment.»

Momentane Gefühle wecken Erinnerungen,

diese wiederum zwingen zur
Auseinandersetzung mit der aktuellen
Situation: «Ich habe einen jungen Mann
gekannt, der Vorjahren Sulawesi bereiste
und nie mehr zurückkam, zuerst für
verschollen, dann amtlich für tot erklärt wurde,

und das Schicksal und einsame Ende
dieses mir keineswegs nahestehenden
Menschen beschäftigt mich auf den
heutigen Tag so stark, dass ich, wenn ich
daran denke, von Panik und Grauen
befallen werde und ein so heftiges Erbarmen

spüre, wie ich es nicht einmal beim
Sterben meines Kindes spürte, denn das
Kind hatte in unseren Armen sterben
können, während der junge Mann zum
Polartod verurteilt gewesen war. Ich
dachte also in dieser tunesischen Toilette
an Regina, weil sie für mich, auch lange
nach der Trennung, für Heimat stand, für
etwas Heimatähnliches aufjeden Fall, sie

war der Mensch, dessen Nähe und
Beistand ich mir damals gewünscht hätte
und manchmal auch heute noch wünsche,

wenn ich mich frage, wer mich
begleiten könnte, falls das Geschick ein

eigentliches Sterben für mich vorsieht und
nicht den Überraschungstod, der keiner
Begleitung bedarf und mir trotz seines

guten Rufs auch nicht angenehm ist.»
Werner erzählt Hatts Geschichte

sachlich und genau, seine Prosa ist nie
geschwätzig oder larmoyant. Auch
nicht, wenn es - wie oft in diesem Buch



1036 ZU MARKUS WERNER

- um Abschied und Tod geht, um das

Sterben seines kleinen Sohnes etwa
oder um die Trennung von seiner Frau.
Aber eigentlich ist ja Hatts ganzes
Erzählen ein Abschiednehmen, der
Versuch, das eigene Ende zu fassen, denn
die Aussicht auf ein geeignetes Spenderherz

ist gering und ein Kunstherz eine
schlechte Alternative.

Distanz zu dem eigentlich bedrängenden

Thema des Buches schaffen Werners

schon aus den früheren Büchern
bekannter humorvoller Stil, seine subtile

Sprachlust und Situationskomik
sowie seine ironischen Kommentare -
etwa zu den Verhältnissen in der
Schweiz oder zum Verhältnis der
Geschlechter. Eine erstaunliche Leichtigkeit

geht aus von diesem Buch, das ganz
nebenbei auch von der Liebe handelt,
vom Warten - und vom Erzählen.

Als Todkranker erfährt Hatt übersieh
selbst, was er bereits aus seiner Ehe
kennt, dass nämlich «Fremdheit
ausgerechnet im intimen Umgang spürbar»

wird. Sein Erzählen aber und seine

Erzählhaltung, die «das Ich nicht fallen»
lässt, tragen dazu bei. die Fremdheit zu
überwinden. Einem Freund gegenüber
hat er diese Erzählhaltung einmal als

«denkmalpflegerische Leistung» verteidigt.

Erzählen birgt aber auch eine
Gefahr: Mit der erzählenden Wiederholung

des Erlebten drohen Hatt seine
ursprünglichen Gefühle unwirklich, seine
Geschichte selbst unwahr zu werden.
Seine Erzählhaltung widersteht dieser
Gefahr, sie zwingt ihn. genau zu sein,
nicht wie früher weitgehend fraglos zu
leben und nur die deutlich störenden
Gefühle wahrzunehmen. Sein Erzählen
wird zur Selbsterkundung, in deren Verlauf

Hatt in sich anscheinend - Werner
ist klug genug, eine solche Möglichkeit
nur anzudeuten - sogar das Organ
entdeckt, das ihm scheinbar gefehlt hat.

Deshalb wohl kann er. am Ende seiner
Erzählung «angekommen», auf die
vorgesehene Transplantation verzichten.

Indem Werner seinen Protagonisten
über das Erzählen reflektieren lässt. legt
er seine eigene Poetologie dar. die er
deutlich von postmoderen Erzähltheorien

abhebt. Was Werner da schreibt, ist
das, was der streitbare Freund Hatts als

«prinzipiell verlogen und veraltet»
verwirft. «Ihm gingen diese Helden, die so

taten, als hätten sie Gesicht, Geschichte
und Kontur, ganz einfach auf den Wek-
ker, genau wie die Verfasser selbst, die,
statt den Ich-Schwund thematisch und
formal zu reflektieren, das alte Ich hochleben

liessen (...)». so referiert Halt den
Freund und erkennt dessen Lieblingsansicht,

dass man nur noch «programmierte

Puppen, erstarrte Schatten und
leere, austauschbare Futterale» sehe
beim Anblick der Business-Class-Passa-

giere auf dem Rückflug aus Tunesien,
zwar an. setzt jedoch seine Einschätzungen

solch «veralteten» Erzählens als
«Akt des Widerstands» dagegen: «(...)
jede denkmalpflegerische Leistung ist
auch ein Akt des Widerstands».

Markus Werner scheint mit seinem
Protagonisten die Möglichkeit eines

praktischen und wirksamen «Erzählens
als Enttöten» im Sinn zu haben, wie Volker

Klotz es für Boccaccios «Decamerone»

oder die «Märchen aus Tausendundeiner

Nacht» konstatiert hat. Hatt jedenfalls

erinnert an Scheherezade. wenn er
sagt: «Zuweilen glaube ich, dass mir,
solange ich erzähle, nichts widerfahren
kann. Ich aberglaube es. Ich fürchte mich
darum ein wenig, anzukommen, und habe

keine Eile, obwohl ich andererseits
auch wieder glaube oder aberglaube,
dass ich der Rettung mit jedem Satz ein
Stücklein näherrücke, mich sozusagen
an sie heranerzähle, was der geduldig



ZU MARKUS WERNER 1037

wartende Gevatter
ahnt.»

vielleicht nicht

Was für eine «Rettung» das sein könnte,

auf die da hinerzählt wird, verdeutlicht

Werner auf raffinierte Weise mit
Hilfe einer Geschichte in der Geschichte,

die den Widerspruch zwischen dem
nahenden Tod und der Hoffnung auf
eine «Rettung» spiegelt. In der Mitte des

Romans beginnt Hatt ein mittelalterliches

Versepos nachzuerzählen, in dem
eine Jungfrau sich für den sterbenskranken

Ritter zu opfern anschickt. «Ihr
könntet sehr wohl genesen, und
trotzdem seid Ihr unheilbar», sagt darin
der beste aller Ärzte dem Ritter. Von

diesem Widerspruch. «Genesung und
Untergang zugleich», erzählt Hatt.

Gerade weil Werner die Auflösbarkeit

dieses Widerspruchs nicht behauptet,

sondern es bei erzählerisch
wohlmotivierten Andeutungen belässt.
gelingt ihm mit dem zugleich unspektaktu-
lären und grossartigen Roman «Bis
bald» dies Paradoxon - ein Stichwort,
das in seinem letzten Buch «Die kalte
Schulter» bestimmt wurde als «etwas
augenscheinlich Widerspruchsvolles, das
doch einen Sinn hat».

Axel Ruckaberle

Markus Werner: Bis bald. Residenz Verlag.

Salzburg 1992

Apollo und Dionysos im Clinch

Zu Christoph Geiser: «Das Gefängnis der Wünsche»

Auf dem Titelblatt steht: «Das
Gefängnis der Wünsche. Roman»..' Die
Unsitte. Prosabücher von über hundertfünfzig

Seiten unbesehen mit dieser
Gattungsbezeichnung zu versehen, hat
ihre Grenzen. Was Christoph Geiser
nach längerer Pause vorlegt, ist ein wichtiges,

in seinem Vorsatz konsequentes
und in der Durchführung radikales
Werk; ob es ein Roman sei, darf man mit
Gründen bezweifeln. Oder sollte man
etwa nicht daran festhalten, dass dieser
Begriff für eine im weitesten Sinne
epische Gattung vorbehalten bleibt? Geisers

Prosa aber erzählt nicht, sondern
besteht in fordernden Fragen, sie provoziert,

greift an und nähert sich stellenweise

dem Stil expressionistischer Lyrik.
Auf Seite 11 ist knapp beschrieben, von
welcher Beschaffenheit dieser Text ist:

«Du erregst dich. Ein Erguss von Wörtern,

im Flüsteron geschrien - ohne
Atem, unhörbar: ein Endlosband.»

Da es im «Gefängnis der Wünsche»

um den Wettstreit zweier Lebenshaltungen

geht, personifiziert in derjenigen
Goethes und derjenigen des Marquis de
Sade, erinnert das Buch an die vergessene

Gattung der Totengespräche, eine
dialogische Form, in der sich abgeschiedene

Geister, die sich zu Lebzeiten nie
getroffen haben, harte Rededuelle
liefern. Aber auch das träfe nicht auf das

zu, was hier vorliegt. Denn die
Auseinandersetzung findet allein im Bewusstsein

des Autors statt, es ist die
Auseinandersetzung seiner Goethe-Rezeption
mit seiner Sade-Rezeption. Genau
genommen besteht das Buch aus den Fragen

des Schriftstellers Christoph Geiser



1038 ZU CHRISTOPH GEISER

an diese beiden Antipoden, wie er sie

sieht. Seine Befindlichkeit, seine
Gegenwart, seine Triebverfallenheit setzt
er gegen Goethes Humanitätsideal und
vergleicht sie mit de Sades grenzenloser,
orgiastischer Lust am Quälen. Die Spannung,

nein der Kampf auf Leben und
Tod zwischen Geist und Körper,
zwischen Ordnung und Chaos, sittlicher
Norm und rasender Leidenschaft wird
in erregter und erregender Sprache
ausgetragen.

Dass der Wortstreit scheinbar
verschiedene Schauplätze hat. ist kein
Zeichen für separate Handlungsstränge.
Der Szenenwechsel erfolgt zudem so

unvermittelt und beliebig, wie es nur in
der Vorstellungskraft, in der Abfolge
von Assoziationen. Erinnerungen und
momentanen Impressionen möglich ist.
Paris oder Weimar, das Schloss Lacoste
in der Provence oder Berlin nach dem
Fall der Mauer, die Bastille, in deren
Kerker de Sade schmachtet, oder
Buchenwald mit Stacheldraht und Folterkeller

sind Erscheinungsformen des

einen Kerkers im Kopf, in dem Wünsche
und Begierden. Phantasien der Lust und
der Gewalt eingeschlossen sind. «Und
eingesperrt - in die Gebärmutter der
Vernunft», heisst es einmal, wo davon die
Rede ist. wie die freie Natur gezähmt,
das Tier domestiziert, das «Mammut-
bäumchen auf Zimmergrösse reduziert»
ist. Der niemals endende Kampf
zwischen Geist und Körper, die Rebellion
des Fleisches gegen die Herrschaft der
Vernunft, bringt Bilder und Szenen hervor

und hat Mittel und Signet zugleich in
der Guillotine, die den Kopf vom Rumpf
trennt.

Eine Inszenierung im Kopf des

Autors also, brennende, quälende und
betörende Gegenwart, kein Schauspiel,
dem man gelassen folgen könnte, son¬

dern Lust und Qual, in die der Leser
einbezogen oder von der er zurückge-
stossen wird. Beides kommt vor. und
dies nicht nur an den Stellen, an denen
Sadismus und homoerotische Lust auf
Defizite des deutschen Wortschatzes
stossen und sich selbst ein so sprachsensibler

Schriftsteller wie Christoph Geiser

mit den Einsilblern des Latrinenjargons

begnügen muss, mit «Arsch» und
«Schwanz». Die Impressionen, die er
aus der Apollo-City-Sauna in Berlin,
einem Schwulentreff, in sein Buch
einbaut, kippen leicht in unfreiwillige
Komik ab. Zudem treibt ihn seine Obsession

auch als Autor, an diesem Ort etwas

gar lange zu verweilen, zu lange, als dass

die Funktion dieser düsteren Szenen im
Kontext seines «Kopfkinos» gewahrt
würde. Seine Inszenierung gilt aber dem
Thema Sex und Gewalt, gilt der Lust, die
der Humanität Hohn lacht, der geilen
Begierde, die Besitz ergreift und über
Leichen geht. Das Thema ist so alt wie
die Geschichte. Die Mythologie kennt
es. die Antike hat im Widersteit des

Apollinischen mit dem Dionysischen
ihren Ausdruck dafür. Das Leben, das

grausam, zerstörerisch, zwanghaft und
unheimlich ist. durchbricht immer wieder

die Dammbauten der Kultur. Daraus

hat sich eine Ästhetik der Grausamkeit

entwickelt, nicht nur bei Marquis de

Sade, bei Rimbaud und Verlaine, bei
Hans Henny Jahnn, bei Genet und Pasolini.

In diese Reihe stellt sich auch

Christoph Geiser. Der Rückgriff auf die
Geschichte übrigens ist bei ihm nicht
neu. Sein letztes Buch. «Das geheime
Fieber», das vor fünf Jahren erschien,
spiegelt seine psycho-sexuellen
Erfahrungen und Phantasien in den Bildern
Caravaggios. Schon da ist die
vermischende Erzählweise, die Erzählgegenwart

und historische Zeit ineinanderschiebt,

voll ausgebildet.



ZU CHRISTOPH GEISER 1039

In seinem neuen Werk, zu dem er in
einer Nachbemerkung schreibt, er sei
mit den historischen Fakten frei und
selektiv umgegangen, bezeugt die Liste
der benützten Literatur im Anhang den
Umfang seiner Recherchen über die
beiden Antipoden seines Werks, den
Marquis de Sade und Goethe. Der
Autor ergreift nicht Partei, und wenn er
in den Partien, die dem Weimaraner gelten,

eine leise spöttische Skepsis nicht
unterdrückt, so kommt dennoch nie ein
Zweifel auf. dass er seine Welt, seinen
geordneten Kosmos respektiert. Fasziniert

indessen ist er eher vom Gefangegen

in der Bastille und von dem, was
dieser verkörpert. Die Orgien aus Lust
und Gewalt sind es, nach denen der
Erzähler oder besser: der Sprecher
fragt. Das Böse. Aggressive und
unersättlich Grausame, das sich in der
sinnlichen Begierde brutal durchsetzt, ist
stärker als Sitte und Norm. Die bewirken

zwar kulturell bedingte Verdrängungen:

aber zähmen lässt sich die
Urgewalt nicht. Keinen Raum lässt sie für
philosophische Gedanken, für besonnenes

Handeln. «Keinen wahren, keinen
falschen Satz im Kopf, nicht einmal mehr
ein Bild, nur Körperteile, eigene, fremde,
und es wäre nicht mehr unterscheidbar.
Du? Ich? Egal?»

«Das Gefängnis der Wünsche» ist keine

leichte Lektüre. Das Buch verlangt
vom Leser wache Aufmerksamkeit.
aber auch historische Kenntnisse und
vor allem die Fähigkeit, das Spiel
mitzumachen, das im unmittelbaren und stets
zu gewärtigenden Umschlag der
Geschichte in Gegenwart, im Wechsel der
Schauplätze und im «Endlosband» dieses

Textes mit ihm gespielt wird. Die
Inszenierung im Kopf des Autors ist
faszinierend, und doch stellen sich auch

Zweifel ein. Das Buch ist das Dokument
eines Erregungszustandes, von dem wir
glauben sollen, dass er über 250 Seiten
andauert. Kurze Sätze, oft nur Substantive

in Reihe, ohne Prädikat, ohne
syntaktische Verfugung. jedoch gefolgt
von Ausruf- oder Fragezeichen, beherrschen

das Feld. Wir sind in Weimar zum
Beispiel, eigentlich einem eher stillen
Winkel:

«Ein Freiraum! Beziehungsnetz,
Geistesnetz.

Warum denn flüchten?
Hat man nicht mitgeholfen, dies zu

schaffen und zu ordnen? Als zweiter
Mann im Staat... nicht kraft Geburt,
nicht einmal Beamtenadel... Nein!
Geistes-Adel! Nicht in der ordentlichen
Karriereleiter, von Rang zu Rang, von Besol-
dungsstufe zu Besoldungsstufe abverdient,

Stufentritt um Triti nach oben...
nein! gleich oben hingesetzt! den andern
vor die Nase! in den Geheimen Rat, das
Macht-Zentrum - aufgrund des persönlichen

Vertrauens des Regenten, eines

Jünglings noch zur Zeit jener Berufung,
eben erst regimentsfähig geworden: seine
erste Tat als Fürst - aus Neigung und
Voraussicht - kühn!

Bei dem sonderbaren Ruf...
Götz von Berlichingen!
Und das Selbstmordbuch.
Eine Selbstmordwelle - wie die Lem-

minge - die Samtknaben!»

Ein Stil wie «Sturm und Drang» ist
das, erregtes Sprechen, über Seiten hin
keuchende Hast. Meine Erfahrung mit
dem Buch sagt mir. dass das ermüdet.
Das Stilmittel wird überstrapaziert. Und
falls es Symptom der Obsession sein
sollte. Sprache eines Menschen, der ausser

sich ist, frage ich mich dennoch, ob
es denn an Stellen wie der zitierten
gerechtfertigt sei. Nicht nur der allzu
ausgedehnte Abstecher in die Berliner



1040 ZU CHRISTOPH GEISER

Apollo-City-Sauna, auch die nicht
immer einsehbare Hektik des Sprechens
beeinträchtigen diese spannende
Auseinandersetzung um das Leben
zwischen Sexualität. Gewalt und Macht,
zwischen sadistischer Lust auf der einen
und dem Versuch. Roheit zu versittlichen.

Natur zu läutern und durch

Kunst zu veredeln, auf der andern Seite.
Eine Entscheidung fällt nicht und kann
auch nicht fallen.

Anton Krättli

1

Christoph Geiser: «Das Gefängnis der
Wünsche». Roman. Verlag Nagel & Kimche.
Zürich/Frauenfeld 1992.

«Zeitgenosse Schubert»

Vier Bemerkungen zum Roman «Schubert» von Peter Härtling[

1.

Man ist bei der Lektüre so wenig eine
einheitliche Person wie im Leben:
verschiedene Lesarten desselben Buches
haben in ein und demselben Kopf Platz,
stehen nebeneinander, gegeneinander.
lösen sich ab, widersprechen sich: das

Bewusstsein ein Bienenhaus. Was
schliesslich als Urteil oder Interpretation

aufs Papier gebracht wird, lässt

von solcher Polyphonie, von diesem
Summen der Gedanken kaum etwas
ahnen.

Härtlings Roman «Schubert» zum
Beispiel: völlig unerwartet, mir
unbegreiflich (vielleicht weil Schubert
lebenslang mein liebster Komponist
war?) mein anfänglicher Widerstand
gegen dieses Buch: Barrieren richteten
sich auf. über die kein Wort springen
konnte. Will ich wirklich dieses Leben
begleiten, in die Verästelung seiner
Sehnsüchte und Enttäuschungen, der
Liebe und der Freundschaften, der
Schubertiaden und der Einsamkeiten,
der Trinkgelage und schliesslich der
Krankheit hinein? Genügt nicht die

knappe, brillante Skizze, die Härtling

schon in seinem Prosaband «Der
Wanderer» (in mancherlei Hinsicht eine
Vorstufe des Romans) gegeben hat. diese
atemlose Aufzählung der zahllosen
Wohnungswechsel, in denen Schubert
seine unruhige Lebensspur auf den
Stadtplan zeichnete? Skeptisch abwehrende

Fragen. Barrieren, die plötzlich
zusammenstürzen, als wären sie nie
gewesen, während ich weiter und ein
zweitesmal lese, auf einer kleinen Reise im
Zug. diesem allerbesten Lese- und

Arbeitsplatz. Und wie jedesmal, wenn
ein Buch mich besonders berührt, finde
ich mich völlig rat- und sprachlos, wenn
ich meinen Eindruck begründen soll.
Härtling - so sage ich schliesslich zu
einer skeptischen Freundin und richte
mich gleichzeitig gegen die erste Lesart
in meinem Kopf- Härtling zeichne sich

vor vielen, vielleicht den meisten der
heutigen Autoren dadurch aus. dass er
seine Figur, zum Beispiel eben einen
Schubert, nicht für seine Zwecke benütze,

zurechtbiege, verzerre und verenge,
sondern ihr einen Freiraum lasse, ihre
Würde nicht tangiere. Das werde mir
von Jahr zu Jahr wichtiger.



ZU PETER HÄRTLING 1041

Eine der bewegendsten Passagen findet

sich, früh im Buch, unter dem Titel
«Stimmen»: Da ist Franz Schubert ein
knapp Dreijähriger, noch darf man ihn
mit Recht «Franzi» nennen; seine
Elternwelt nimmt er als Stimmen auf;
alles spricht zu ihm. sogar die
Hauswand, gegen die er den Kopf presst.
«gibt Töne von sich, dunkle warme
Steintöne.» Nicht ein junges Genie wird uns
hier vorgeführt, das wunderkinderhaft
mit den Melodien umgeht, die in seinem

Kopf entstehen: das Kind hört reale,
hört mögliche Stimmen und antwortet
darauf mit einem einfachen kleinen
Lied, und wie bei jedem Kind ist die
Mutter das Publikum. Dass im Kopf dieses

Kindes auch eine Melodie intoniert
wird, die nicht nach aussen dringt, auch
das ist Teil dieser kindlichen Stimmenwelt,

und Zeichen einer späteren
Einsamkeit. Und gewaltig erklingen die
inneren Stimmen auf einmal draussen.
wenn für die bei der Geburt verstorbene
kleine Schwester ein Requiem gesungen
wird. Dem grossen Kindersterben der
Zeit, das auch in der Familie des Lehrers
Schubert stattfindet (Härtling registriert
die Todesdaten der Geschwister Schuberts

bewusst am Anfang des Buches),
ist einer wie der kleine Franzi nur durch
Zufall entkommen.

Stimmen also. Das Wort hat in diesem
Buch die Funktion eines Leitmotivs; es

wäre nicht falsch, aber ein wenig kapriziös,

den Roman als eine Komposition
aus Stimmen zu bezeichnen, unter
denen die Schuberts nicht die lauteste
ist. Der Autor nimmt kurz nach der oben
beschriebenen Passage das Wort auf.
Jetzt ist er es. der. im Singular. Stimmen
hört, eine Stimme: «Die Stimme, die ich
höre, seine Kinderstimme, singt immer.
Selbst wenn sie spricht. Sie bindet in

meinem Gedächtnis die Sätze an
Melodien.»

Da wird, verhalten, ein Programm
formuliert. Oder eine Erfahrung beim
Schreiben: die Sprache nimmt Musik
auf. wird von musikalischen Erinnerungen

auf den Weg geschickt. Denn das
Buch Härtlings ist weniger ein Buch
über Musik als ein musikalisch inspiriertes

Buch.
Es ist übrigens kein Zufall, dass es die

Kinderstimme Schuberts ist. die der
Autor hört und mitnimmt. Nie wird er
später so nahe an seine Figur
herangehen, so ohne Vorbehalt ihre Stimme
hören, mit ihren Ohren die Welt aufnehmen.

Das Kind darf er erfinden, ohne
Absicherung, beim Erwachsenen ist

mehr Behutsamkeit. Diskretion angezeigt:

desto mehr, je stärker das Werk
berührt wird. Hier wird das Vokabular
Härtlings fast karg; er versagt sich.
Kompositionen Schuberts zu beschreiben,
versagt sich, den schöpferischen Prozess

auch nur anzudeuten. Die
Werkgeschichte, in die Vita verflochten, ist
nicht mehr als eine Aufzählung: Dennoch

glaubt man nicht selten. Musik zu
hören. Ist es. weil man die Werke kennt,
so dass die blosse Nennung des Namens
genügt. Erinnerung lebendig, hörbar
werden zu lassen? Liegt es an der
unauffälligen Musikalität der Sprache - oder
auch daran, dass immer wieder beschrieben

wird, wie die Kompositionen Schuberts,

diese in knappe Schaffensjahre
gedrängte Fülle, kaum erfunden auch
schon von den Freunden gesungen und
gespielt werden? «Für Klavier zu vier
Händen - das ist sein Programm», so
fasst Härtling das gesellige Element in
der Musik Schuberts zusammen.

3.

Der Roman «Schubert» lässt sich
unschwer in das Gesamtwerk Härtlings



1042 ZU PETER HARTLING

einordnen. Er hat darin nicht nur seine
Vorstufe im bereits erwähnten Prosaband

«Der Wanderer», sondern auch
seine Vorläufer, die grossen und kleinen
Verwandten. Ich meine damit die
biographischen Romane über Lenau
(«Niembsch oder Der Stillstand»), über
Mörike («Die dreifache Maria»), über
Wilhelm Weiblinger. das enfant terrible
der schwäbischen Dichterschule («Wai-
blingers Augen») - und natürlich vor
allem den Roman «Hölderlin» (1976). Mit
diesem Opus magnum vor allem muss
man den «Schubert» in Beziehung
setzen; das neue Werk erhält im Vergleich
schärfere Kontur. Ähnlich ist in beiden
Werken der Rang der Hauptfigur, die
Liebe (das Wort ist durch kein anderes
zu ersetzen) des Autors zu ihr: ähnlich
ist die Verbindung von genauem
Quellenstudium und Fiktion zu einem Werk,
dessen literarischer Charakter durch
den Untertitel «Roman» festgeschrieben

wird. Verwandt ist auch die Erzählart,

vor allem in der strengen Konzentration

auf die Lebensgeschichte, im
Verzicht auf Werkanalyse- und auch auf
jede Überhöhung und Hochstilisierung
der Figur. Nicht über den Friedrich
Hölderlin, sondern über den Fritz
Hölderlin habe Härtling geschrieben,
sagte seinerzeit, witzig und treffend
Hans Mayer. Auch wenn das Spiel mit
den Vornamen nicht wiederholt werden
kann, gilt das auch für den «Schubert».

Eine Doublette des «Hölderlin» ist
das Buch dennoch nicht geworden, die
Erzählart ist bei aller Verwandtschaft
eine andere, ist leichter, selbstverständlicher,

beiläufiger. Es ist, als erzähle das
Buch sich selbst, pflegt man zu sagen.
und täuscht sich meist gewaltig, so gut
wie man sich über die vermeintlich
unbewusst strömende Musik Schuberts
täuschte, auch wenn man sie hören
konnte.

Es ist - wie so oft - die Aussparung
und Auslassung, die strenge Reduktion
aufs Notwendige, was den Reiz, den
Zauber des «Schubert» ausmacht. Um es

an einem Beispiel zu zeigen: Sehr sparsam

(im Vergleich zum voluminösen
«Hölderlin») sind die Bemerkungen
gesetzt, mit denen der Erzähler sich ins

Spiel bringt und das fiktionale Element
des Buches in Erinnerung ruft. All diese
fast formelhaften Wendungen: «Es kann
sein», «Es könnte gewesen sein»,
¦'Stimmt das?», «Da bin ich sicher» - sie

heben sich im «Schubert» nur knapp, um
Handbreite, von der Erzählung ab. ohne
den Rhythmus zu brechen. So wäre es

unmöglich, über dieses Werk zu sagen,
was beim «Hölderlin» durchaus gelten
konnte: Härtling habe auch ein Buch
über sich selber geschrieben. Der Erzähler

duckt sich gleichsam neben seine

Figur, und diese Figur. Schubert, man
weiss es. hat nur durch seine Musik
gewirkt, durch sie freilich fast magisch; als

Person w urde er neben den Sängern, die
seine Lieder sangen, nicht selten
übersehen.

In einem Radiogespräch hat Peter
Härtling Schubert als einen «Zeitgenossen»

bezeichnet - eine Charakteristik,
über die. auch wenn man den Autor als

zuverlässigen Selbstinterpreten kennt,
man doch ein wenig erschrickt.
«Zeitgenosse Schubert»: ich will ihn mir lieber
nicht als einen vorstellen, der unstet
durch die Landschaft heutiger
Wohngemeinschaften geht und statt in seinen
Schubertiaden in Rockkonzerten das
Publikum begeistert, diesmal weltweit!

Aber so. kurzgeschlossen, kann es

Härtling ja nicht gemeint haben. Es fällt
gerade auf. wie sehr er auf jede explizite
Aktualisierung Schuberts verzichtet, auf
all jene naheliegenden und ein wenig



ZU PETER HARTLING 1043

billigen Parallelen, die sich aus der
vermuteten Homoerotik Schuberts und aus
seiner Geschlechtskrankheit ergeben
könnten. Zum Zeitgenossen wird er
nicht, weil der Autor ihn in unsere Zeit
versetzte, ihn mit modernen Begriffen
definierte, sondern eher umgekehrt:
man muss Schubert in seiner Zeit sehen.
sich so mit ihm einlassen, um. auf einem
Umweg, gewahr zu werden, wie nahe er
uns ist. Die genaue Wahrnehmung der
Vergangenheit lässt sie zum Schlüssel
der Gegenwart werden.

Das deutet sich schon in dem bereits
erwähnten Buch «Der Wanderer» an. in
dem Härtling diese zentrale Figur der
Romantik als Chiffre unserer Gegenwart

interpretiert. Der Wanderer - in
der Vertiefung und Verdunkelung durch
die Musik Schuberts, vor allem die

«Winterreise» - wird zum Zeichen für
die gewaltigen Fluchtbewegungen unseres

Jahrhunderts, in dem. nach Joseph
Brodski, « Verbannung und Heimatlosigkeit

Gemeinplätze sind». Nicht etwa wird
das alte Wort als überholt abgeschrieben
(Nomade oder Nomadologie wären
wohl die heute gängigen, die modischen
Begriffe), es wird in einer neuen Tiefe
und Weite gesehen. Zugespitzt gesagt:
es ist nicht an uns. die Vergangenheit zu
aktualisieren; richtig gesehen ist sie es
(in bestimmten wichtigen Epochen) die
unsere Gegenwart zu erhellen vermag.
In diesem Sinne darf man Schubert
einen Zeitgenossen nennen.

Elsbeth Pulver

Peter Härtling. Schubert. Roman.
Luchterhand Literaturverlag. Hamburg 1992.

Hoffnung des Gedankens

Die auf neun Bände angelegte
Gesamtausgabe der Werke von Elias
Canetti beginnt mit seinem ersten Roman.
«Die Blendling», der als Band 1 seit 1992

vorliegt1. Im selben Jahr hat Canetti
separat weitere Aufzeichnungen publiziert,

die später als Band 5 das Mittelstück

der Aufzeichnungen und Essays
(Bände 4-6) bilden werden. Darauf
folgen die lebensgeschichtlichen Werke in
den Bänden 7-92. Die 1992 neu erschienenen

Aufzeichnungen aus vergangenen

Jahren und Jahrzehnten sind mehr
als eine «Spätlese» jener reifen und
überreifen Gedankenfrüchte, aus denen sich
ein besonders gehaltvoller Wein keltern
lässt3. Sie gewähren einen Einblick in
den lebenslangen Denkprozess eines für

unser Jahrhundert repräsentativen
Zeitgenossen. Den Sprüchen. Aphorismen.
Portraits und kurzen Essays wird zu
Recht ein zentraler Platz im Gesamtwerk

zugewiesen.
Canetti hat uns in seinem Essay «Dialog

mit dem grausamen Partner»* einen
Einblick in seine Werkstatt vermittelt
und den Unterschied zwischen seinen
«Aufzeichnungen», «Merkbüchern» und
«Tagebüchern» erläutert. «Aufzeichnungen

sind spontan und widersprüchlich.

Sie enthalten Einfälle, die manchmal
unerträglicher Spannung, oft aber auch

grosser Leichtigkeit entspringen. Es ist
nicht zu vermeiden, dass eine Arbeit, die
durch Jahre von Tag zu Tag fortgesetzt
wird, einem manchmal schwerfällig, aus-



1044 ZU ELIAS CANETTI

sichtslos oder verspätet erscheint.
Was so entsteht, und es entsteht so sehr
viel, lässt er (der Autor) am besten
unbeachtet liegen. Wenn er das wirklich
fertigbringt, viele Jahre lang, behält er das
Vertrauen zur Spontaneität, die die Lebensluft

solcher Aufzeichnungen ist.» Canetti
hat es fertiggebracht, und nichts
erscheint dem Leser als schwerfällig,
aussichtslos oder verspätet. So kann denn
sein Wunsch sich erfüllen, dass

Aufzeichnungen, die dem Autor zunächst
sinnlos erscheinen, «plötzlich für andere
Sinne haben». Eine Auswahl des
Brauchbaren wird für einen Autor aus
jener zeitlichen Distanz möglich, in der
er selber ein anderer geworden ist.

Canetti bleibt auch im neuesten Werk
er selbst, indem er sein Anders-Werden
beobachtet und beschreibt. Seine
Aufzeichnungen gliedert er in neun
Abschnitte, verzichtet aber bewusst auf
irgendwelche sichtbare inhaltliche oder
chronologische Gliederung. Eigene
Gedanken werden auch mit Zitaten anderer

Autoren konfrontiert und vermischt.
In den Pensées von Pascal, von denen
Canetti «nie irritiert» und «nie
enttäuscht» ist. findet er eine Begründung
für die Darstellungsweise seiner eigenen
Aufzeichnungen, die «immer
unterbricht». Er weiss, dass sich von jedem
Gedanken «die Stücke anders
zusammensetzen».

Aphorismen sind häufig nichts anderes

als neu zusammengefügte Bruchstücke

alter Einfälle oder eine neue
Auslegung einer alten unendlichen
Vieldeutigkeit. Die Autorschaft besteht
dann darin, dass man - wenigstens zum
Teil - den Stammbaum der Formulierung

rekonstruieren kann. «Manche
Worte sind so vielsinnig, dass es sich um
ihrer Kenntnis willen allein verlohnt,
gelebt zu haben» (S. 64). Den Worten auf

den Grund gehen oder an Worten
zugrundegehen...

Bei Pascal findet sich auch der gerade
heute so aktuelle Satz: «Die Vielheil, die
sich nicht zur Einheit zusammen-
schliesst. ist Verwirrung, die Einheit, die
nicht von der Vielheit abhängig ist. ist
Tyrannis» (S. 122).

Warum «Fliegenpein»? Canetti hat
immer wieder schmerzhafte Titel
gewählt, die auf Verletzungen und
Verstümmelungen hinweisen. «Die
Blendung», sein erster Roman, hätte
ursprünglich «Kant fängt Feuer» heissen
sollen und «Die gerettete Zunge» erinnert

an die Androhung, man werde ihm
die Zunge abschneiden, wenn er ein
Geheimnis verrate. Welche Pein ist nun mit
den Fliegen (und dem Fliegen?) verbunden?

Canetti ist. wenn er an Schmerzen
erinnert und anknüpft, nie auf der Seite
der Tater. der Blender. Abschneider.
Brenner und Peiniger, sondern auf der
Seite der Opfer, die keiner Fliege etwas
zuleide tun.

Schon bei Rilke können wir lesen:
«und die findigen Tiere merken es schon,
dass wir nicht sehr verlässlich zu Haus
sind in der gedeuteten Welt». Tiere und
das stumme Leiden der Kreatur sind
zentrale Themen in Canettis «Fliegen-
pein».

¦Statt der Tiere hält er sich an ihre
Formen. Die werden nicht gemordet»,
lautet eine der Charakteristiken.

« Die Laute der Wale: Im Grunde
empfinde ich Scham, diese friedlichen Laute
von Geschöpfen zu hören, die sich gegen
uns nicht zur Wehr setzen können. Wir
haben uns nicht nur wie von allen ihren
Leib, wir haben uns auch ihre Regungen
füreinander zugeeignet, doch dürfen wir
sie zur Strafe nicht verstehen. Ich verzichte,

darauf, weiter in sie einzudringen. Ich
lasse ab von ihnen. Mein Mitgefühlfür sie
ist vergiftet. Sie bleiben Beute» (S. 115).



ZU ELIAS CANETTI 1045

Solche Überlegungen sind unendlich
viel subtiler als beispielsweise die heute
populäre Forderung nach «Eigenrechten»

für die Natur. «Das Unerlangbare
an Tieren: wie sie einen sehen» (S. 121

Unvermittelt stossen wir auf folgende
drei Fragen: «Welcher Dichter hat nicht
zu seiner Fliege gesprochen? Wen erkenne

ich nicht an seiner Fliege? Wer hält
sich nicht eine Fliege, die für ihn
trippelt? » (S. 135). In der grausamen kleinen

Geschichte, welche den Titel prägt,
geht es auch nicht um eine von Fliegen
verursachte Pein, sondern um die Pein.
welche Menschen der Kreatur und auch
andern Menschen zufügen -aus
Gedankenlosigkeit oder - noch häufiger - aus

mangelndem Einfühlungsvermögen: Eine

Frau verfertigte Ketten aus lebenden
Fliegen und «geriet in Entzücken über
das himmlische Gefühl, das ihre Haut bei
der Berührung der kleinen verzweifelten
Füsse und zitternden Flügel empfand»
(S. 128).

Die Geschichte lässt den Leser
erschaudern, aber nicht vor Entzücken,
sondern vor der Erbarmungslosigkeit.
die darin zum Ausdruck kommt. «Das
Schaudern ist der Menschheit bestes

Teil», heisst es bei Goethe, der auch für
Canetti «ein ungeheurer und gewollter
Vorrat ist». «Wo du ihn aufschlägst,
bedeutet er dir etwas. Wie ist das möglich?
Aber es ist sicher nur möglich, wenn es

nicht zu einer Lehre verarbeitet wird»
(S. 120). Nur wer erschaudern kann,
setzt jene Emotionen frei, welche das

Mitgefühl stark genug werden lassen.

«Mitgefühl ist überwältigend, oder es ist
keines. Darum braucht man das Wort
Erbarmen» (S. 127). «Nebeneinanderlegen

darfst du die Sätze schon, sie mögen
einander sehen, und wenn es sie reizt,
dürfen sie einander berühren. Mehr
nicht» (S. 128).

Canetti ist ein Autor im ursprünglichen

Sinn der Urheberschaft. Er setzt
Gedanken frei und löst Gefühle aus, in
der Hoffnung, auf den aktiven
kritischen Leser, der das Gespräch aufnimmt
und weiterführt. Der Leser als Autor...
«Unergründlich, was aus Autoren in
anderen Autoren wird. Es geht nicht nur
um Wiederholungen, um pflanzlichen
Schmuck, um Arabesken zu Arabesken,
um geliehene Leidenschaft - es geht vor
allem um Missverständnisse, so
unauflösliche, dass sie fruchtbar werden. So
kommt es zu ganz absonderlichen und
rätselhaften Gebilden, zu Autoren, die
grösser sind als ihre Vorbilder» (S. 127).

Und hier eine Warnung an alle
Rezensenten und Pädagogen, welche allzu
penetrante Empfehlungen abgeben:
«Wer mir ein Buch empfiehlt, schlägt es

mir aus der Hand, wer es preist, verleidet
es mir aufJahre. Ich traue nur Geistern,
die ich wirklich verehre. Sie können mir
alles empfehlen, um meine Neugier zu
wecken, genügt es, dass sie etwas in einem
Buche nennen» (S. 29). Das Lesen will
sich - so Canetti - «durch Lesen
fortpflanzen».

Dass die neu publizierten Aufzeichnungen

ihre Leserinnen und Leser
finden werden, auch neue j unge, die (noch)
nicht zur bisherigen Lesergemeinde
zählen, ist zu hoffen und zu erwarten.
Solche «die gerne in Meinungen
herumstöbern» solche die «den Felsen, das Wissen,

lieben, wegen der ungeheuren
Abgründe dazwischen» und solche, welche
die hohe Kunst üben, «wenig genug zu
lesen».

Früher bestand für Canetti die Hoffnung

des Gedankens darin, «dass ein
offenes Ende da war, das ohne Anflie-
bens nach andern suchte. Je entschiedener

ich ihn abbrach, um so mehr Hoffnung

behielt der Gedanke. Bei jeder
Berührung, heimlich, dehnte ersieh aus. Es



1046 ZU ELIAS CANETTI

müsste geschildert werden, wie Gedanken

zwischen Menschen wachsen.»
«Heute bricht sich der Gedanke vergeblich

ab. Die Lust auf andere, auf das
Abenteuer in andern, ist ihm abhanden
gekommen»... (S. 139).

Wirklich? Ein aktiver Leser wagt hier
zu widersprechen.

Robert Nef

Elias Canetti. Werke in 9 Bänden. Carl
Hanser Verlag. München. Wien 1992 ff.
Bereits erschienen ist Band 1. - Bd. 7. Die
gerettete Zunge: Bd. 8. Das Augenspiel:
Bd. 9. Die Fackel im Ohr. Angekündigt für
1993.-"' Elias Canetti. Die Fliegenpein.
Aufzeichnungen. München. Wien 1992. Hanser
Verlag. - In: Elias Canetti. Das Gewissen
der Worte. Essavs. München. Wien 1975.
S. 50 ff.

Memoiren von August R. Lindt

August R. Lindt ist ein Mann mit vielen

Gesichtern. Der Autor, der unter
dem Titel «Die Schweiz, das
Stachelschwein»1 seine Erinnerungen ausbreitet,

ist weder der unkonventionelle
Diplomat, noch der humanitäre
Spitzenmanager Lindt. weder der
Entwicklungshilfe-Pionier noch auch der Held
zahlloser galanter Episoden, sondern
jener legendäre Korporal Lindt. den
sein bescheidener militärischer Dienstgrad

keineswegs daran gehindert hat.
auf das schweizerische (wehr)politische
Geschehen der Kriegsjahre diskret,
aber unüberhörbar Einfluss zu nehmen.
Nachhaltig beeindruckt vom Abwehrkampf

der Finnen im Winterkrieg gegen
die Sowjetunion, den er als Frontreporter

aus nächster Nähe hatte verfolgen
können, gehörte Lindt zur Spitzengruppe

jener, welche angesichts der unklaren,

wenig standfest erscheinenden
Haltung einer durch den Schock der
französischen Niederlage verunsicherten
Landesregierung im Sommer 1940 die
Notwendigkeit «patriotischen Ungehorsams»

(Albert Oeri) bejahten. Unsere
Zeitgeschichtsschreibung kennt ihn als
Mitverschworenen beim damals insgeheim

gegründeten «Offiziersbund» und

Co-Animator der «Aktion nationaler
Widerstand». Der spätere Leiter des

«Aufklärungsdienstes Zivil» der Sektion
Heer und Haus wird oft im selben Atemzug

mit deren charismatischem Chef.
Oberst Oscar Frey, genannt. Lindts Name

fehlt in keiner der einschlägigen
Publikationen - bei Edgar Bonjour so gut
wie bei André Lasserre, Willi Gautschi
oder Erwin Bucherislvon ihm die Rede.
Die drei letztgenannten Historiker hatte
er als mitteilsamer Zeitzeuge schon vor
Jahren an seinem Wissen teilhaben lassen

- kein Wunder also, dass manches
von dem. was er in seinen Erinnerungen
nun selbst vorträgt, den zeitgeschichtlich

informierten Leser vertraut anmutet.

Wer sich von Lindt die Offenlegung
wesentlicher neuer Fakten verspricht,
wird kaum auf seine Rechnung kommen.

Wohl aber gewinnt auch bereits
Bekanntes in Lindts eigener Darstellung

die Unmittelbarkeit des vom
Erzähler selbst Erlebten.

So wusste man beispielsweise von der
Existenz einer seit Herbst 1940
allwöchentlich in Luzern zusammentretenden

Sechsergruppe, gewissermassen
eines «brains trust» in Sachen Widerstand,

schon aus Willi Gautschis Guisan-



ZU AUGUST R. LINDT 1047

Biographie. Neben August Lindt hatten
drei weitere Mitglieder dieses Gremiums

- Hans Hausamann, Alfred Ernst
und Max Waibel - bereits dem «Offi-
ziersbund» angehört. Sie blieben dem
verschwiegenen Arbeitsstil, vor allem
aber der politischen Grundabsicht jenes
konspirativen Zusammenschlusses auch
in der neuen - von Lindt nachträglich
«Doppeltroika» getauften - Formation
verpflichtet: weiterhin war man
entschlossen. Anwandlungen von
Kapitulationsbereitschaft schweizerischer
offizieller Stellen gegenüber Druckversuchen

des «Dritten Reiches» mit allen
Mitteln zu kontern. Am wirksamsten, so

glaubte man. liesse die Gefahr des An-
passertums sich dadurch bannen, dass

man den Sturzjenes Regierungsmitgliedes
herbeiführte, welches solche Ak-

kommodationsbereitschaft zu verkörpern

schien: Marcel Pilet-Golaz. Lindt
berichtet in diesem Zusammenhang, wie
er hinter den Kulissen mit Parlamentariern

verschiedener Parteizugehörigkeiten

- und insbesondere dem
Sozialdemokraten Hans Oprecht - zusammenarbeitete,

der als Mitglied der
Vollmachtenkommission der Eidgenössischen
Räte Gelegenheit hatte, dem Aussenminister

mit kritischen Fragen auf den
Leib zu rücken. Zu derselben Methode,
gegen Pilet 'Politiker in Marsch zu
setzen», hatte sich seinerzeit schon Hans
Hausamann bekannt, und es spricht für
eine enge Koordination von Lindts
Anti-Pilet-Agitation mit jener
Hausamanns, dass ersterer gerade zu der Zeit
- Frühjahr 1943 - parlamentarische
Unterstützung für eine öffentliche Kampagne

gegen Pilet zu gewinnen suchte, als

letzterer mit Anschuldigungen gegen
den Aussenminister in Beweisnot geraten

war und dringend einer Entlastungsoperation

von Freundesseite bedurfte.
Bei allen Vorbehalten gegenüber Pilet-

Golaz widersetzten sich Politiker wie
Hans Oprecht. Markus Feldmann oder
Albert Oeri damals jedoch dem Versuch,
den Chef des Eidgenössischen Politischen

Departementes aus der Regierung

zu entfernen. Als der Vielkritisierte
im November des folgenden Jahres

dann zurücktrat, geschah dies unter dem
Eindruck der sowjetischen Ablehnung
des schweizerischen Vorschlages auf
Wiederanknüpfung diplomatischer
Beziehungen zu Moskau und ohne Dazutun

der «Doppeltroika». Deren Reaktion

auf die Nachricht von Pilets Abgang
fasst Lindt in die Worte zusammen:
«Wir, die diese Jahre hindurch alles in
unserer Macht Stehende unternommen
hatten, um Pilet zu stürzen, konnten uns
über diese Demission nicht richtig freuen.
Uns missfiel und wurmte es, dass ein
Bundesrat ausländischem Druck gewichen

war.»
Zweifel, ob es denn notwendig gewesen

sei, mit soviel Eifer und Persistenz
auf die Eliminierung Pilets hinzuarbeiten,

beschleichen Lindt auch in der
Rückschau nicht. Dass die treibende
Kraft unter den militanten Pilet-Geg-
nern. Hans Hausamann. sich anscheinend

von der Überzeugung leiten liess.
der patriotische Zweck dieses Kampfes
heilige mitunter auch die Anwendung
fragwürdiger Mittel, hat Lindt wohl
nicht geahnt. Dem engagierten Mitstreiter

des neuerdings ins Zwielicht geratenen

Nachrichtenmannes wird man dies
ohne weiteres nachsehen. Bedauerlich
indessen bleibt, dass Lindt die seit Sommer

vergangenen Jahres vorliegenden
Forschungsergebnisse Erwin Bachers
zum «Fall Hausamann« nicht mehr zur
Kenntnis genommen hat - eine
Auseinandersetzung des Zeitzeugen mit den
Befunden des Historikers hätte sich
zweifellos gelohnt.

August Lindt gehört, wir haben es



1048 ZU AUGUST R. LINDT

eingangs bereits angedeutet, nicht zu

jenen Akteuren des Zeitgeschehens,
welche ihren Anspruch auf Beachtung
seitens der Mit- und Nachwelt durch die

Veröffentlichung von Memoiren erst
legitimieren müssen. Sein heiter-gelöstes

Reminiszieren bezeugt ein
ungebrochenes Verhältnis zur Erlebniswelt
seiner Erinnerungen: zeigt er sich einerseits

unberührt vom Bedürfnis nach
kritischer Selbstreflexion, so verfällt er
anderseits auch nicht der bei Memoirenschreibern

so häufigen autoglorifikato-
rischen Tendenz. Die unverhohlene
Befriedigung, mit der er über das Wirken
des «Aufklärungsdienstes Zivil» berichtet,

erscheint gerechtfertigt. Im Bestreben,

den Widerstandswillen der
Bevölkerung zu stärken, wurde in den zahlreichen

von Lindt veranstalteten Kursen
nicht patriotische Indoktrination betrieben,

sondern der klärende Dialog mit
dem als mündig verstandenen Bürger
gesucht. Im ganzen gelingt Lindt, aus
seiner gewollt subjektiven Sicht, eine

gut lesbare Evokation dessen, was André

Lasserre «La Suisse des années
sombres» genannt, und unter diesem Titel
wissenschaftlich analysiert hat. Bei
Lindt wird das Werk des Waadtländer

Historikers fälschlich als «La Suisse des

années sinistres» zitiert, und Irrtümer
dieser Art sind in dem Band nicht eben
selten. Das beginnt schon bei dem -
einem deutschen Soldatenlied der NS-
Zeit entliehenen -Titel des Buches: auf
dem Vorsatzblatt lautet er. originalgetreu:

«Die Schweiz, das kleine
Stachelschwein», auf dem Titelblatt nurmehr:
«Die Schweiz, das Stachelschwein».
Oberst Gustav Däniker sen. wird an
einer Stelle als Kommandant der
Skischule (statt der Schiessschule) Walenstadt

präsentiert, die Kapitulation der
deutschen Streitkräfte in Norditalien
soll in Biserta (statt in Caserta)
unterzeichnet worden sein, und mit den «Aus-
senmächten» sind wohl die Achsenmächte

gemeint. Ungeachtet solch
kleinerer Ärgernisse kann man nur
wünschen, dass der begabte Erzähler und
wichtige Zeitzeuge August Lindt auch

Erinnerungen an weitere Abschnitte
seines aussergewöhnlichen Lebensweges-etwa

an die Botschaftertätigkeit in

Washington und Moskau - zur Druckreife

bringen möge.
Paul Stauffer

August R. Lindt. Die Schweiz, das
Stachelschwein. Zytglogge Verlag. Bern 1992.

Nicht eine, nein: viele Gerechtigkeiten

Michael Walzers Antwort an John Rawls

Kein philosophisches Werk dieses
Jahrhunderts hat binnen so kurzer Zeit
eine vergleichbare Rezeption ausgelöst
wie John Rawls' «Eine Theorie der
Gerechtigkeit» von 1971. Knapp zweihundert

Jahre nach Immanuel Kants kate¬

gorischem Imperativ werden hier
erstmals wieder Normen des praktisch Richtigen

aufgestellt, wiewohl nicht für
individuelle Handlungen, sondern zur
Einrichtung gerechter Institutionen. Rawls
verriet klassisch liberalen Geist, indem



ZU JOHN RAWLS 1049

er der Trennung von Staat und Gesellschaft

mit zwei Prinzipien Rechnung
trug. Das erste formuliert ein Gebot
gleicher politischer Rechte und Freiheiten:

das zweite, und dies war neu. sucht
die sozioökonomischen Verhältnisse zu
regeln. Mit dem Differenzprinzip, das

materielle Ungleichstellungen zwar
zulässt. aber der Auflage unterwirft, sie

müssten «zum grössten Vorteil der am
wenigsten begünstigten Mitglieder der
Gesellschaft» sein, hatte John Rawls den
Schritt von der philosophischen Begründung

des Rechtsstaates zur Legitimation
des Sozialstaates getan.

Zu den zahlreichen Entgegnungen,
die Rawls provozierte, gehört das im
Original 1983 erschienene, nun auch auf
deutsch vorliegende Buch von Michael
Walzer, dem derzeit wohl renommiertesten

politischen Denker in den USA.
Die Opposition zu John Rawls macht
schon der Buchtitel unübersehbar. Wo
sich Rawls auf zwei Bereiche beschränkt

- Politik einerseits. Wirtschaft und
Gesellschaft andererseits - und diesen beiden

je ein generelles Gerechtigkeitsprinzip

zuordnet, da spricht Walzer
programmatisch von «Sphären der
Gerechtigkeit»1.

« Es gibt», lautet seine These, «einfach
keine einzig richtige Verteilungsregel
oder einen widerspruchsfreien Satz von
Verteilungsregeln, wonach man alle heute

begehrten Güter verteilen könnte. ¦>

Vielmehr seien die Prinzipien der
Gerechtigkeit «in ihrer Form selbst
pluralistisch». Was bedeutet: Verschiedene
Sozialgüter werden nach jeweils eigenen,

also unterschiedlichen Kriterien.
Verfahren und von wechselnden Instanzen

verteilt.
Walzer kommt zu dieser Ansicht,

indem er sein Augenmerk von der Verteilung

auf die Erzeugung der Güter richtet.

Welche Ignoranz, bei der Aufteilung

eines Kuchens so zu tun. als sei er nun
mal da und brauchte nur zerschnitten zu
werden, als bedürfe es keines Rezeptes,
keiner Mühe, keines Bäckers. Folglich
beginnt Walzer nicht mit der Situation
des Habens und Tauschens. sondern des

Entwerfern und Schöpfens. Nur so lässt
sich der Sache gerecht werden. Weniger
metaphorisch und mit den Worten des

Autors: «Frauen und Männer gewinnen
ihre je konkrete Identität aus der Art und
Weise, in der sie soziale Güter erst ersinnen

und erzeugen und hernach besitzen
und benutzen.» Eben deshalb geht es

nicht um zwar begehrte, aber jenseits
des Begehrens ganz sterile, irgendwie
dinghafte Objekte. Weit gefehlt: Güter,
verstanden als gesellschaftliche Grundgüter,

sind «das entscheidende Medium»
unserer Beziehungen. Sie verkörpern
soziale Prozesse. Derart bedeutungsgeladen,

bilden sie eine eigene Sphäre
aus. Und so ergibt sich als Aufgabe, den
«sozialen Sinngehalt» eines Gutes zu
identifizieren, will man seinem inneren
Gerechtigkeitsprinzip auf die Spur kommen.

Um welche Güter geht es? Nicht
allein um materielle. Geld und Waren sind
nur ein Teilbereich dessen, was Sozial-
wissenschaft und Philosophie meinen,
wenn sie von Gütern sprechen. Ein Gut
ist im weitesten Sinne alles, was unserem
Wohl dient. Es hängt ab von unseren
Wert-. Sinn- und Glücksvorstellungen,
wird bestimmt von dem. was uns als

gelingendes Leben vorschwebt. In diesem
Sinne finden wir bei Walzer folgende
Güter, folgende gegeneinander autonome

Sphären der Gerechtigkeit: Sicherheit

und Wohlfahrt. Geld und Waren.
Ämter. Freizeit. Erziehung und Bildung.
Anerkennung ist ein Gut. desgleichen
Liebe, politische Macht ein weiteres.
Ebenso Zugehörigkeit und Mitgliedschaft

- besonders für Walzer, den Kom-



1050 ZU JOHN RAWLS

munitaristen. der die Gemeinschaft das

¦¦vermutlich wichtigste» aller zu
verteilenden Güter nennt. (Zum Vergleich:
Bei Rawls, dem Liberalen, ist es die

Selbstachtung.)
Spannend wird es da. wo Teilhabe

nicht als Segen, sondern als Fluch
empfunden w ird: Negative Güter gibt es also
auch - harte Arbeit zum Beispiel. Endlich

mal ein Theoretiker, welcher der
Schwer- und Dreckarbeit ein Kapitel
widmet! Einer, der durchaus nicht einsehen

will, dass die von allen ungeliebten,
gleichwohl gesellschaftlich notwendigen
Tätigkeiten allein von einer «proletarischen

Reservearmee» aus Strassenbau-

ern. Krankenpflegern und Müllmännern

geleistet werden. Wie aber Schluss
machen mit dem. so Walzer, «garstigen
Prinzip», negative Güter den «negativen
Adressaten» zu reservieren? Jene, die
die Dreckarbeit machen, werden zu
allem Überfluss auch noch geringgeschätzt.

Und unterbezahlt. Umgekehrt
wäre es weit einsichtiger - gerade in
marktwirtschaftlicher Logik. Denn
müsste nicht nach dem Gesetz des

Marktes der Preis der Arbeit um so
höher sein, je dreckiger sie ist? Sonderbare
Perfidie, denkt der Walzer lesende
Rezensent, dass von den Verfechtern freier

Marktwirtschaft solche Töne nie.

stets jedoch viel Denunzierendes über

sogenannten Sozialneid zu hören ist.

Aber bleiben wir beim Buch. Walzer
hat ein beispielgesättigtes Werk
verfasst. Das ist ausgesprochen zu loben. Es

fehlt ihm gänzlich die Ödnis der
armchair investigations, wie im Angelsächsischen

das realitätsfremde Räsonnieren
im Lehnstuhl genannt wird. Fraglich
bleibt allerdings seine normative Kraft.
Gerade wegen der Beispielnähe wirken
Walzers Empfehlungen, wie Unrecht zu
lindern und Gerechtigkeit herzustellen
sei. als gäbe er sie ad hoc. mal gestützt

auf seine eigenen egalitären, demokratischen

Intuitionen, mal im Rückgriff auf
den Status quo. Dieser Dezisionismus -
durchaus als Vermögen moralischer
Urteilskraft zur Feinabstimmung zu würdigen

- rührt her von sachlicher Not. rührt
daher, dass die dem Gut eigentümlichen,
internen Geltungskriterien wechseln:
So taugt Chancengleichheit im Reich
der Ämtervergabe sehr wohl zur Norm.
jedoch, wie der Autor nachweist, nur für
einige, nicht für alle zu besetzenden
Posten. Bedürfnis und Verdienst sind andere,

vielfach anerkannte Gründe. Aber
wer schon würde sie überall, wer würde
sie bei der Verteilung von Liebe und

Zuneigung in Anschlag bringen wollen,
gar nach einem Korrektiv rufen, wenn
jemand die Liebe einer Person zwar
«verdient», aber nicht erhält?

Ganz ohne universales Prinzip
verfährt Walzer dennoch nicht. Den Beginn
allen Übels sieht er darin, dass ein Gut
andere Güter dominiert. Besitzt jemand
mehr politische Macht als ein anderer, so
muss daran nichts Unrechtes sein. Seine

Fähigkeiten, seine Verdienste mögen
dies rechtfertigen. Gleiches gilt für den

Kapitalisten, der seinen Profit an Geld
und Waren im freien Austausch2
erwarb. Wehe aber, diese beiden benutzten

das Gut. über das sie so reichlich
verfügen, um in anderen Gütersphären
zu wildern: wenn etwa der eine das Geld
zum Ämterkauf verwendet, der andere
die politische Macht für Bildungsvorteile.

Begünstigungen beim Erwerb von
Grund und Boden oder zur Selbstversorgung,

wo es um Sicherheit und Wohlfahrt

geht. Dinge dieser Art sind treffliche

Beispiele für die Grenzverletzung
der Sphären. Ihnen begegnet Walzer mit
einem obersten Grundsatz, seinem
«offenen Distributionsprinzip».

Es besagt: - Kein soziales Gut X sollte
ungeachtet seiner Bedeutung an Männer



ZU JOHN RAWLS 1051

und Frauen, die im Besitz eines anderen
Gutes Y sind, einzig und allein deshalb
verteilt werden, weil sie dies Y besitzen.»
Die Überlegung dabei ist klar: Eine solche

Form des Besitzes würde aufhören,
blosser Besitz zu sein. Es wäre
Herrschaft. Indem Walzer diese Unterscheidung

trifft, kann er für Gleichheit -
begriffen als Abwesenheit von Herrschaft

- plädieren, ohne sich Gleichmacherei
vorwerfen lassen zu müssen. Die «komplexe

Gleichheit», wie er sie nennt, lässt.
ähnlich wie Rawls' Differenzprinzip,
ungleiche Güterverteilungen zu. Zu wehren

ist der Dominanz, die darin besteht,
dass ein Gut alle anderen nach und an
sich zieht.

Ob das als Massstab ausreicht? Als
Pluralist pocht Walzer auf die Autonomie

der Sphären. Was aber mögliches
Unrecht innerhalb einer Sphäre angeht.
hält er sich bedeckt und und argumen¬

tiert als Kulturrelativ ist: ob dort etwas
ungerecht sei. hänge davon ab. wie es

empfunden werde. Dieser Rückzug auf
die Konvention geschieht mit guten
Gründen - die Theorie möchte keine
Normen setzen, die mit der Lebenswelt
auf Kriegsfuss stehen. Für einen um
Prüfsteine der Gercchtigekeit besorgten
Entwurf indes, der mehr bieten will als

soziologische Feldforschung, könnte
dies zuwenig sein.

Joachim Güntner

1

Michael Walzer. Sphären der Gerechtigkeit.

Ein Plädoyer für Pluralität und Gleichheit.

Übers, von Hanne Herkommer. Campus

Verlag: Frankfurt am Main/New York
1992. 480 Seiten. Fadenheftung. - 2 Walzer
erinnert an Marx, der im 1. Band des «Kapitals»

schrieb, die Schaffung und Aneignung
von Mehrwert sei «ein besonderes Glück für
den Käufer (von Arbeitskraft), aber durchaus

kein Unrecht gegen den Verkäufer».

Hinweise

Fiihrungsgrundsätze in der Antike

Über Führung, über neue Methoden
der Führung insbesondere, gibt es eine
unübersehbare Literatur. Fritz Wille,
einst als Instruktionsoffizier und
Kommandant eines schweizerischen Armeekorps

selbst mit Führungsaufgaben
betraut, hat sich nach seinem Rücktritt der
klassischen Literatur und darin besonders

den Texten zugewandt, die das

Problem Führung aus der Sicht des
klassischen Altertums beleuchten. Jetzt legt
er einen prachtvoll illustrierten Band
mit Texten von Xenophon. Plutarch. Ar-
rian. Sallust und Tacitus vor. die er neu

übersetzt und einleitend kommentiert
hat. Fritz Wille gesteht im Vorwort, er
sei während seiner Kommandierung zur
Ausbildung an die britische
Generalstabsschule auch mit Schriften des
Feldmarschalls Wavell in Kontakt gekommen

und habe dort gefunden, dass der
bedeutende Heerführer des Zweiten
Weltkriegs sich auch auf Erfahrungen
der Antike stützte. Aus Xenophons
«Memorabilien» habe Wavell zitiert. Mit
Xenophon beginnt denn auch die Text-
Anthologie, die Fritz Wille zum Thema
«Führung» vorlegt. Dabei geht es durchaus

nicht allein um Ratschläge und
Erfahrungsgrundsätze im Hinblick auf den



1052 HINWEISE

Kampf mit der Waffe, sondern um
«Leadership» im weitesten Sinne. Von
Plutarch enthält der reich illustrierte Band
Abschnitte aus den Abhandlungen vom
Glück und von der Mannhaftigkeit
Alexanders des Grossen, die ergänzt
werden durch Kapitel aus der Biographie

des Flavius Arrianus über Alexanders

Persönlichkeit. Schliesslich kommen

auch noch zwei Römer zum Wort:
Sallust und Tacitus mit einschlägigen
Texten aus ihrem Werk. Fazit: Wer vor
der Aufgabe des Führens steht, kann
sich nicht allein auf Taktiken. Methoden
und äusserliche Verhaltensregeln
verlassen. Menschlichkeit und Charakter
sind, im Altertum sowohl wie in der
Neuzeit, entscheidende Qualitäten des

wahren Chefs. Das Buch enthält eine
Fülle zum Teil farbiger Illustrationen,
für die Institute, Museen und Galerien
ihre Unterlagen zur Verfügung gestellt
haben. Schulthess Polygraphischer Verlag,

bei dem das Werk erschienen ist. hat
diesem Teil der Ausstattung besondere
Aufmerksamkeit gewidmet.

Ernst Ludwig Kirchner im Thurgau

Von 1917 bis 1918 weilte der Maler
Ernst Ludwig Kirchner zehn Monate in

Kreuzungen. Es war für ihn eine Zeit der
Krise und zugleich eine Zeit der Wende.
Der Künstler hatte mit 35 Jahren noch

Rekrutenausbildung in Halle an der
Saale. Die Härte des Drills machten ihm
schwer zu schaffen, sein Gesundheitszustand

verschlimmerte sich. Nach einem
ersten Urlaub zur Erholung wurde er
schliesslich dienstuntauglich erklärt:
«Lungenaffektion und Schwäche» waren

die Gründe, ausserdem war er
drogenabhängig. In einer zum Teil farbig
illustrierten Broschüre geht Albert
W. Schoop den Umständen nach, die es

Kirchner ermöglichten, zuerst in der
Klinik «Bellevue» in Kreuzungen und
alsbald in Davos die Kraft zu seiner

grossen Schaffenszeit von 1919 bis 1933

wiederzufinden. Schoop skizziert die
Geschichte der «Kuranstalt Bellevue».
deren Gründung auf den 1820 geborenen

Ludwig Binswanger zurückgeht und
die durch aufeinanderfolgende Generationen

von Ärzten aus seiner Familie zu
einer bedeutenden Heilanstalt ausgebaut

wurde. Zur Zeit von Kirchners
Aufenthalt leitete Dr. Ludwig Binswanger

(II) die Klinik. Der Patient hat ihn
porträtiert. In Davos waren es Dr.
Lucius Spengler und seine Frau Helene, die
sich des Erholungsbedürftigen annahmen.

War er in Kreuzungen in guter
Betreuung und Behandlung, im Kontakt
mit einer kunstfördernden Umgebung
und mit bedeutenden Gesprächspartnern

wie Henry van de Velde oder Eberhard

Grisebach erstarkt, so inspirierte
ihn in Davos das Erlebnis der Berge.
Auf der Stafelalp. «in den Lärchen» und
auf dem Wildboden schuf er seine grossen

und einzigartigen Werke. Dass

er damit im nationalsozialistischen
Deutschland zur «entarteten Kunst»
gezählt wurde, war mit ein Grund dafür,
dass er 1938 aus dem Leben schied.
Albert Schoops Monographie enthält eine
Fülle von Einzelheiten aus Kirchners
Kreuzlinger Zeit, insbesondere auch ein
Verzeichnis der im Thurgau enstande-
nen Werke. (Verlag Kornfeld. Bern.
1992.)

Emil Mauren «Im Bann der Bilder»

Der Verfasser dieser Essays zur
italienischen und französischen Malerei des

15.-19. Jahrhunderts ist emeritierter
ordentlicher Professor für Kunstgeschichte

an der Universität Zürich. Bekannt



HINWEISE 1053

geworden ist er einem grossen Leserkreis

durch seine zahlreichen Publikationen,

nicht zuletzt durch seine
Ausstellungsberichte und Bildbeschreibungen
in der «Neue Zürcher Zeitung». Weitaus
die meisten der in der vorliegnden
Sammlung vereinigten 32 Aufsätze sind
in den letzten zehn Jahren in diesem
Blatt zuerst veröffentlicht worden, und
die meisten beziehen sich auf grosse
Ausstellungen in Italien und Frankreich.

«Im Bann der Bilder» hat Emil
Maurer als Titel für seine Sammlung
gewählt und damit wohl zum Ausdruck
gebracht, dass ein Angerührt- und
Betroffensein die Voraussetzung auch der
wissenschaftlichen Beschäftigung mit
Malerei ist. Er spricht vom «anschaulichen

Denken», vielleicht aus der Erfahrung

heraus, dass die bildende Kunst
zuerst und vor allem mit Augen wahrzunehmen

ist. «Comment parier peinture?»
Die Frage Valérys weist auf ein
grundsätzliches Problem, und Emil Maurer
selbst sagt es im Vorwort so: «Originale
sind immer irritierend, am meisten für die
Kunstgeschichte, die zu viel zu früh vor-
ausweiss. » Vor den Bildern, deren Irritation

er sich aussetzt, sind seine Aufsätze
entstanden (Verlag Neue Zürcher
Zeitung, Zürich 1992).

lern sind ja im allgemeinen die liturgischen

Elemente der Religion fremd,
jedoch nicht in allen Ländern in
gleichem Masse. Drei grosse Kapitel bilden
den Kern des Buches, das eine von Geliert

bis Eichendorff führend, das zweite
von Stifter bis Raabe und das dritte von
Hauptmann bis Bernhard. Ein Ausblck
in den romanischen und angelsächsischen

Literaturraum beschliesst das
Buch: sein Verfasser fasst seine Ergebnisse

im Rückblick dahin zusammen,
dass der Widerstand gegenüber dem
Institutionellen und Kultischen der
christlichen Religion bei sehr verschiedenartig

veranlagten Repräsentanten
der Weltliteratur zu beachten ist. Die
Gründe für diese «Weigerung», die
besonders die bedeutenden und überragenden

Autoren kennzeichnet, sind
vielgestaltig, haben aber gemeinsam die
Abneigung gegen alles Institutionelle,
die Hinwendung zum Unwägbaren.
Bänziger: «Die Literatur eines Volkes ist
ein Spiegel seiner Seele, seiner Leid-
und Freuderfahrungen, nur selten, und
dann nebenbei, ein Spiegel seiner
praktischen Errungenschaften. Man müsste
also wohl im Ernst fragen, ob die Kirche
je mit der <Seele eines Volkes> vieles
gemeinsam hatte» (Francke Verlag,
Bern 1992).

Kirchen ohne Dichter?

Hans Bänziger, emeritierter Professor

der Germanistik, befasst sich in
seinem arbeitsreichen Ruhestand mit dem
Verhältnis von Literatur und
institutionalisierter Religion. Ein Ergebnis dieser
Studien liegt jetzt vor im ersten Band
des Werks «Kirchen ohne Dichter?». Er
ist der deutschsprachigen Literatur der
Neuzeit gewidmet und geht der
Fragestellung in historisch-geographischen
Beispielen nach. Denn den Schriftstel-

tfS
SP

C
sS

Q-
>5

5300Turgi 056-33 0111
8023 Zürich 01-272 58 44•*•••••••••••••••••


	Das Buch

