Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 12

Artikel: Die Intervention der Gétter : ein "llias"-Motiv in Ribeiros Roman
"Brasilien, Brasilien"

Autor: Jauslin, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165058

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Manfred Jauslin

Die Intervention der Gotter

Ein «llias»-Motiv in Ribeiros Roman «Brasilien, Brasilien»

«Die Vergangenheit ist niemals tot.
Sie ist nicht einmal vergangen.»
William Faulkner!

Jede Erzihlung ist. wenn man einer Uberlegung Walter Benjamins folgen
will. Eingedenken eines Vergangenen, das als von Gegenwart erfiillt er-
kannt wird. Diesen Spuren der Gegenwart in der Vergangenheit nachzuge-
hen. ist — wenn nicht der Historie — so doch der Kunst aufgegeben. Anders
wire kaum zu verstehen, dass Kunst und Literatur an den Stoffen der
Vergangenheit oft gerade ihre avanciertesten Positionen gewinnen; es sei
hier nur an Jovce' «Ulysses» erinnert, an den Minotauros-Komplex bei
Picasso oder an Kafkas Entdeckungen am Mythos. Nur im Aufheben des
Vergangenen, so scheint es, kann die Gegenwart ihrer selbst inne werden.
Aufgehoben ist aber das Vergangene im Sinne einer «Wiederkunft des
Vergessenen»* in den Projektionen der Kunst. Was Benjamin in seinen
Thesen iiber den Begriff der Geschichte in Abgrenzung zum Historismus
als das Verfahren einer materialistischen Geschichtsschreibung darstellt, ist
in Wahrheit die Haltung, mit der die Kunst und insbesondere der Erzihler
der Wirklichkeit gegeniibertreten. Der historische Materialist, so Benjamin,
agiert «im Kampf fiir die unterdriickte Vergangenheit. Er nimmt sie wahr, um
eine bestimmte Epoche aus dem homogenen Verlauf der Geschichte heraus-
zusprengen; so sprengt er ein bestimmtes Leben aus der Epoche, so ein
bestimmtes Werk aus dem Lebenswerk. Der Ertrag seines Verfahrens besteht
darin, dass im Werk das Lebenswerk, im Lebenswerk die Epoche und in der
Epoche der gesamte Geschichisverlauf aufbewahrt ist und aufgehoben».3 Die
«unterdriickte Vergangenheir» in ihr Recht einzusetzen, heisst also nicht,
erzdhlen, «wie es denn eigentlich gewesen ist»*, sondern ihr wahres Bild aus
dem Kontinuum der Geschichte herauszulosen. Dem Einzelfall, dem Be-
sonderen und nicht dem Allgemeinen gilt das Interesse des Erzéhlers. In der
Summe seiner Geschichten, die von der Vielfalt der Dinge kiinden, ist die
Welt aufgehoben und autbewahrt.

Auch der Schriftsteller Joao Ubaldo Ribeiro ist, wie so viele lateinameri-
kanischen Autoren, ein grosser Geschichtenerzihler. «Es gibt keine Tatsa-
chen, es gibt nur Geschichten», lautet dementsprechend das Motto, das er



1018 «ILLIAS-MOTIV»

seinem fulminanten Roman «Brasilien, Brasilien»> voranstellt. Diese Ge-
schichtensind es. die in ihrer Bilderfiille den Roman konstituieren, was aber
die Geschichten konstituiert, ist die Erinnerung. Aus dem Fundus der
Erinnerung werden die Bilder heraufbeschworen, nicht um sie verfiigbar zu
machen, sie zu domestizieren und der Trivialitdt des Faktischen zu unter-
werfen, sondern um ihnen ihre Authentizitdt, die Wiirde ihrer eigenen
Wirklichkeit zurtickzugeben. Die Geschichten werden damit zur lebendigen
Uberlieferung eines im Analphabetismus gehaltenen Volkes. Sie berichten
von seinen Erfahrungen in den Lebenswelten in einer Zeit, der die Mitteil-
barkeit der Erfahrung zunichte geworden ist, seit Erfahrung als verbindliche
und vermittelbare Kenntnis der Welt von threm flinken Widerpart, der
Information, verdrangt wurde.

An 1hre Stelle tritt das wesentlich Inkommensurable der Bilder. Das
emblematische Bild des Fahnrichs Brandao, mit dem der Roman eroffnet
wird, informiert weniger iber das Faktische, den Tod eines Nationalhelden,
als iiber den Mythos, mit dem der Tod des Fahnrichs verklirt wird. Dieser
Mythos wird von Ribeiro durch die Distanz der Ironie gebrochen. Das Bild
des Fahnrichs wird aus seinem offiziellen Bild und der offiziellen Geschichte
herausgelost und der Geschichte des Volkes und seinen Erzdhlungen zu-
riickgegeben. Der Bericht vom Einzelfall weitet sich zum Bild der
Geschichte.

Eine zentrale Bedeutung erhilt in Ribeiros Roman der Krieg zwischen
Brasilien und Paraguay, denn in ihm artikuliert sich das Zusammengehorig-
keitsgefiihl der Nachkommen von Sklaven in einem Land, das nicht das
Land ihrer freien Wahl war. Schon Maria da Fé, die romantische Heldin des
Buches, erkennt gegen die Einwiinde ihres Ziehvaters, des freigelassenen
Negers Leléu, «dass hier mein Land ist, wir sind das Volk von diesem Land»
(407). Und spiter, zur Zeit des Kriegsausbruchs, als sie schon die legendire
Guerillafiihrerin geworden war, und ihr Mitstreiter Zé Popo ihr zdgernd
gesteht, dass er an diesem Krieg teilnehmen wolle, «der in der Tat nicht der
thre sei» (471), entgegnet sie ihm, dass sie ihn sehr wohl verstehen kdnne,
denn es gibt «in diesem Krieg etwas, was auch unser ist, es ist unsere Heimat
oder wird es eines Tages sein» (ebd.)

Ribeiro unterstreicht die Bedeutung dieser Erkenntnis fiir die Identitat
des brasilianischen Volkes durch das Eingreifen der Orixds in den Kampf,
der alten afrikanischen Yorubagotter, die die Sklaven in ihr Exil begleitet
hatten (481-496). Obwohl die Orixas betonen, «dass es uns eigentlich nicht
ansteht, in diese Kimpfe einzugreifen» (492), intervenieren sie fiir ihre
«Sohne». Diese Intervention und der damit verbundene Diskurs der Orixas
konnen in unmittelbarem Zusammenhang mit der «Gétterhandlung» der
«[lias»% gelesen werden. Diese Motiviibernahme ist keinesfalls als Travestie



«ILLIAS-MOTIV» 1019

zu verstehen, vielmehr wird das Schicksal der Fischer und Landarbeiter in
der Gleichsetzung ihrer Gotter mit den Gottheiten der Ilias iiberhoht, wie
auch der Schlacht selbst eine Initialrolle fiir die sozio-kulturelle Selbstfin-
dung des brasilianischen Volkes zukommt. Eine vergleichbare Bedeutung
hatte bereits Homers Trojanischer Krieg fiir die Identitit der griechischen
Stamme. und indem Ribeiro auf diesen antiken Stoff abhebt. verweist er
untibersehbar auf seine eigene Position in der brasilianischen Literatur.

Erzidhltechnisch stellte sich thm das Problem: wie beschreibe ich eine
Schlacht. ohne, angesichts zahlloser literarischer Vorbilder, in ein konven-
tionelles Muster zu verfallen? Die Losung ist frappierend! Nicht ohne eine
gewisse Chuzpe wihlte er zum Vorbild die wohl ilteste und beriihmteste
Schlachtbeschreibung der Weltliteratur, die er in ihrem Zitatcharakter exo-
tisch verfremdet und zum Gegenstand eines literarischen Spiels macht. Die
Geschichten. die die Literatur einmal erzahlt hat, bleiben lebendig, auch in
fremden Lindern und auf fernen Schauplitzen.

Dabei werden freilich nicht einfach afrikanische Gotter auf entsprechen-
de Gottergestalten der Antike lbertragen, sondern die Orixds und ihre
«S6hne» treten in ein vielfdltiges Beziehungsgeflecht zu den Goéttern und
Heroen der Ilias. Dieses Geflecht soll im folgenden untersucht werden.’

Am Anfang steht der Hochste im Pantheon der Orixas, «Oxala, Vater der
Menschen, Sohn des Olorum, Herr der leuchtenden Weisse, hochster von
allen» (486). Er «sieht die Schlachten» (481), wird festgestellt, d. h. er sieht
alles. Er sieht, wie sein menschlicher Sohn Joaquim Leso getotet wird. Er
sieht, wie sein Sohn Ox6ssi, der Orixd, in den Kampf eingreift.

Unter den griechischen Gottern gilt Zeus als der hochste. Er wird mit der
Epiklese «Vater», hiufig in der erweiterten Formel «Vater der Gotter und
Menschen» (z. B. 11. 1/503 u. 1l. 1/544), apostrophiert und ist gleichfalls als
«Allsehender» (Pauly 5, 1518)® bekannt. Pauly erwihnt auch die etymologi-
sche Grundbedeutung seines Namens als «hell Aufleuchtender» (5, 1516),
womit eine Parallele zur Oxdla-Epiklese «Herr der leuchtenden Weisse»
hergestellt ist: beides bezeichnet den Himmelsgott.

In Ribeiros «Gotterhandlung» begibt sich Oxdssi zu seinem Bruder Xan-
20. den er mit dem Anruf « Konig von Oioé, Herr des Blitzes, Herr der igi-ara,
Jacuta, Steineschleuderer» (482) begrisst. Er teilt ihm mit, dass eine grosse
Schlacht unter den Menschen geschlagen wird. Er beklagt deren Schicksal,
er erwidhnt die Opfer, die ihre S6hne thnen dargebracht haben, und schliesst
mit der rhetorisch-fordernden Frage: « Wer wird nun meiner in der Morgen-
diammerung gedenken, wer wird mir meinen Hahn und mein Zicklein spen-
den? Wer wird mich am Rande des Buschwalds begriissen? Und wer wird
deine Waffen ehren, wer wird dir die gebiihrende Huld zollen, wer wird dich



1020 «ILLIAS-MOTIV»

beschworen? Uns steht es nicht an, diesem Kampf fernzubleiben. Vielmehr
sollten wir uns einmischen, als wire er unserer, denn das ist er» (482). Der so
angesprochene Orixa stimmt ithm zu. Er rithmt sein Eingreifen in einen
Kampf «in diesem Land, in dem du nicht geboren, aber wiedergeboren bist»
(483) Beide begeben sich auf das Schlachtfeld. «sie dringen in die Herzen
und Kopfe» ihrer Séhne ein, deren jeder sogleich «ein verbliiffender Oxossi,
jeder ein unwiderstehlicher Xango (483) wird.

Auch in der «/lias» beklagt Zeus das Geschick seiner sterblichen Séhne
und lobt gegeniiber Hera die Opfergaben, die der arg bedrédngte Hektor ihm
dargebracht hat, denn «er vergass nimmer Geschenke zu bringen / Nimmer
hat mein Altar des Opfermahles ermangelt/Nimmer des Tranks und des
Fettes, wodurch die Menschen uns ehren (1. 24/67-69, vgl. auch Il. 4/47-48
und 22/164-168).

Ahnlich wie die Orixas greifen auch die olympischen Gétter in den Kampf
ein, wenngleich, wie es ihrer eher zidnkischen Art entspricht, gegeneinander
und auf beiden Seiten, ein Verfahren, das fiir Ribeiro voéllig unbrauchbar
gewesen wire, da es thm zunidchst darum geht, die kulturelle Identitat der
ehemaligen Sklaven mit ihrer Vergangenheit, welche die Gotter reprisen-
tieren, nachzuweisen. Aber auch die Olympier implantieren, wie sich viel-
fach belegen lisst, ihre gottliche Kraft dem sterblichen Krieger, so wenn es
heisst: «Siehe, nun gab dem Sohn des Tyvdeus, Diomedes, Pallas Athene Kraft
und Mut (...) gab ihm schwebende Fiisse, stirkte die Hinde des Helden»/
(I1. 5/1-2 und 11. 5/119).

Waihrend sich in der «/lias» das Kampfgliick, bedingt durch den Streit der
Gotter, wechselnd auf beide Seiten neigt, scheint gleichermassen die Inter-
vention der beiden Orixas allein nicht auszureichen, um den Sieg zu erzwin-
gen. Deshalb eilt Ox6ssi « zur Wohnstatt seines Bruders Ogum, des Herrn des
Eisens und der eisernen Werkzeuge, dessen Namen der Krieg selbst ist», der
aber auch als «Schmied ohnegleichen» gerihmt wird. Er schildert ihm in
bewegten Worten, wie zur Stunde ihre tapfersten Sohne fielen, und fleht ithn
an, sich dem Kampf anzuschliessen, um das Unheil abzuwenden. Ogum
jedoch zeigt sich unzugédnglich. Er verweist auf seinen Rang als oberster
Herr des Krieges, der als erster hétte gerufen werden missen; er erwihnt
die ihm zustehenden Opfergaben, die ihm vorenthalten wurden, und ent-
lasst Oxossi mit dem Bescheid, dass es ihm seine Ehre nicht erlaube. in die
Schlacht einzugreifen (485).

Es ist offenkundig, dass in der Gestalt des Orixds Ogum sowohl Hephai-
stos, der Gott der Schmiedekunst und der Werkzeuge, wie auch vor allem
Ares, der Gott des Krieges, erkennbar werden. Es sei an dieser Stelle nur
darauf verwiesen, dass, nach Pauly, Ares als « Personifizierung des maorderi-



«ILLTAS-MOTIV» 1021

schen Kampfes» verstanden werden kann, wie er auch bei Homer «geradezu
mit <Schlachten, Morden> synonym» sei (Pauly 1, 526), Deutungen, die an
das Eponym des Orixas als der, «dessen Name der Krieg selbst ist», erinnern.

Einer der legendérsten Helden der «/lias» muss aber noch in den Ver-
¢gleich mit Ogum einbezogen werden: Achilleus. Ahnlich dem Kriegsgott ist
auch er ein Rasender im Kampf, denn «mit strahlender Riistung und triefen-
dem Blut/Furchtbar wie Ares» (Il. 20/44-45) erscheint er den Troern. Im
sechzehnten Gesang begibt sich nun Patroklos zu Achill. Er schildert ihm
die bedriangte Lage der Griechen angesichts eines tibermichtigen Feindes:
«Alle, die vordem die stirksten waren im Streite, / Sind in den Schiffen mit
Pfeilen verwundet oder mit Speeren: / Mit dem Pfeil Diomed’, der starke
Ivdeide; / Mit dem Speer Odyss’, der kriegerische, und Agamemnon;/ (...)
Fiirchterlicher! wer wird deiner Hilfe sich freuen, / So du nicht von den
Griechen den schrecklichen Untergang abwehrst? » (11. 16/23-32).

Achill aber verschliesst sich wie Ogum den Ermahnungen seines Freun-
des und erinnert an das Unrecht, das er durch Agamemnon erfahren hat.
Jedoch erhilt Patroklos auf seine Bitte hin die Riistung des Achill und
erleidet sein vorgezeichnetes Schicksal.

In einer Schlisselszene der «/lias» erscheint Thetis, die Mutter des Achill,
bei Zeus, damit er ihrem Sohn zu seinem vorenthaltenen Recht verhelfe:
«(...) es fasste die schmeichelnde Linke / Seine Kniee, es fasste sein Kinn die
schmeichelnde Rechte./Also sprach sie mit flehender Stimme zum Konig der
Gotter:/(...) Riache meinen Sohn, Olympier, weiser Kronides, / Gib so lange
den Troern den Sieg, bis endlich die Griechen / Meinen Achilleus ehren, ihn
kronen mit lohnendem Preise!» (11. 1/491-501).

Zeus, der Allsehende, erklirt sich zogernd dazu bereit: « Und Kronides
rief und sprach die gefliigelten Worte: / <Eile, tduschender Traum, zu den
schnellen Schiffen der Griechen / Und hinein in das Zelt des Koniges Aga-
memnon.(...) Heiss ihn das ganze Heer der hauptumlockten Achaier / Nun
zu riisten; er wiirde die Stadt mit préiichtigen Strassen / Diesmal erobern (... )>»
(11, 2/8-13).

Der tduschende Traum erscheint Agamemnon aber in der Gestalt des
Nestor, «den der Atreide vor allen Griechen verehrte» (112/20). Dem falschen
Nestor gelingt es, Agamemnon von der Wahrheit der Botschaft zu iiberzeu-
gen. Ereroffnet jenen Angriff, der die Griechen an den Rand der Niederlage
fithren sollte, Patroklos den Tod brachte und Achill, zu seinem Verhéngnis,
erneut den Kampf aufnehmen liess.

Kehren wir an dieser Stelle zuriick zu einem korrespondierenden Vor-
gang 1n der afro-amerikanischen Gottergeschichte. Oxdssi eilt nach dem
Fehlschlag seiner Bemithungen zu Oxald, dem hoéchsten der Gétter, und
bittet ihn, seinen Einfluss bei Ogum geltend zu machen. Mit kindlicher



1022 «ILLTAS-MOTIV»

Gebarde umschlingt er hilfeflehend die Knie Oxalas — wohl eine literatur-
historische Reminiszenz an den Besuch der Thetis bei Zeus. Oxala versi-
chert ihn seines Mitgefiihls, zeigt sich jedoch ausserstand. die Halsstarrigkeit
Ogums zu brechen. Er rit ihm stattdessen, seine Schwester Jansa. « Kdnigin
der Winde und der Geister, Herrin der Stiirme» (487) zur Hilfe zu holen.

Indes Ox6ssi, diesem Rat folgend, zu seiner Schwester Jansa eilt, bedenkt
Oxala, wie er ihm weiterhelfen konne. Er ruft Exu zu sich. Exu, «der alles
ist, Freund der Hunde, Bote der Orixas» (489). erhilt den Auftrag, sich zu
Ogum zu begeben, um ihn durch eine List zum Eingreifen zu bewegen.
Dieser Exu, «der tausend Listen kennt und sich an Kunsigriffen ergotzt, der
in der Dunkelheit lacht» (491), ist nicht zuletzt durch seine Rolle als Gotter-
bote als ein Verwandter des Hermes erkennbar. Er wird von den Ethnologen
als «Trickstergottheit»” der Yoruba beschrieben, und Eigenschaften einer
« Trickstergestalt» erkennt auch Pauly an Hermes (2, 1074).

Exu wird auch hier seinem Ruf gerecht, denn er schliipft — erinnern wir
uns an die Ilias —als Traum in den Schlaf Ogums. Aber nicht als Exu,sondern
in der Gestalt Jansas, «die runden Hiiften schwenkend» (490) erscheint er
Ogum und droht ihm unverblimt mit Liebesentzug, sollte er weiterhin in
seiner Tragheit verharren und sich weigern, am Kampf teilzunehmen. Ogum
erwacht wuterfiillt und mit der enormen Prisenz eines Gottes, «dessen
Name der Krieg selber ist», stiirzt er sich unverziiglich in den Kampf. Wie
ein Sturmwind braust Ogum, der «der Vorwirtsstiirmende genannt wird»
(494), auf das Schlachtfeld. Er erkennt seinen Sohn Matia Melo Bonfim «aus
Amoreias, wo die Purpurranken blithn und die Vogel frohlicher singen»
(492). und schickt sich an, ihm zur Hilfe zu eilen, «aber das glithende Blei
einer feindlichen Kugel biss in den zarten Hals des jungen Burschen aus
Amoreias, loschte sein Licheln und verhiillte seine Augen mit dem grauen
Schleier des Todes» (493).

Ogum stosst darauthin «einen gellenden Schrei aus, der den Kanonendon-
neriibertonte» (ebd.), seine Wut ist «masslos» und «wie ein Wirbelwind», wie
eine stihlerne Wetterfahne, wie zwanzigtausend die Luft durchschneidende
Buschmesser» (494) wirft er sich in die Schlacht.

Dieses Wild-Elementare, wie es Ogum charakterisiert, erkennt Pauly
auch in der Gestalt des Ares. Er ist der «Inbegriff des blutigen Schlachten-
mords und des wiitenden Kampfgetiimmels» (Pauly 1,526). «Ares, blutiger
Menschenvertilger, Mauernzertriimmerer!» (1. 5/51) wird er dementspre-
chend bei Homer angerufen. Etymologisch konnte sein Name, laut Pauly,
als «Schreier» oder als der «Ungestiime» (ebd.) gedeutet werden. Eigen-
schaften und Verhaltensweisen, die ebenso Ogum in Ribeiros Roman auf-
weist. Diese Deutung des Kriegsgottes lésst sich gleichfalls aus der Ilias
belegen, denn «(...) es briillt der eherne Ares; so schreien/In der blutigen



«ILLIAS-MOTIV» 1023

Schlacht zehntausend Mdnner auf einmal. / Schrecken befiel die Troer, und
Schrecken befiel die Argeier / Bei dem lauten Gebriille des unersdttlichen
Kriegers» (11. 5/842-845).

Die aufgezeigten Parallelen zwischen Ogum und Ares sind offensichtlich
nicht zuféllig und lassen sich weiter fortsetzen. Wie Ogum muss auch Ares
den Verlust eines seiner S6hne beklagen: « Eben jetzt geschah ein grosses
Ungliick dem Ares, / Denn es fiel in der Schlacht sein Liebling unter den
Menschen / Askalaphos, von welchem er saget, dass er sein Sohn sei»
(I1. 15/113-115).

Fir dieses auf dem Schlachtfeld allgegenwirtige Motiv des Todes findet
sich in der «/lias» eine Reihe von stereotypen Sprachformeln, die auch in
Ribeiros Schlachtbeschreibung ihre Entsprechung haben. Homer be-
schreibt den Tod des Helden hédufig mit Wendungen wie: « Nacht des Todes
umbhiillte des Sinkenden Antlitz» oder «Schreiend fallt er aufs Knie, die Nacht
des Todes umhiillt ihn» (11. 4/487 und 5/67). Diese Todesmetapher verbindet
sich oft mit der Klage um die unwiederbringlich verlorene Lebensschonheit.
Sostirbt « Hippothoos, der schimmernde Sohn des pelasgischen Lethos/ (...)
fernvon Larissas fruchtbaren Ebenen (...) Jung noch fiel er unter dem Speere
des mutigen Aias» (11. 17/286-291).

Auch der schon erwihnte Matia Melo Bonfim findet bei Ribeiro den Tod
fern «von den Schonheiten Amoreias (...), wo die Purpurranken blithn und
die Vogel frohlicher singen». Der Gefreite Libio «fiel tot zu Boden, und die
Erinnerung an das schone Gamboa, seine Heimat, wo es Krabben und Krebse
im Uberfluss gibt und die Abende frischer sind, verwehte mit seinem zertriim-
merten Gehirn» (493).

Ribeiros sich rhythmisch erhebende Sprache sucht in solchen Sdtzen
uniiberhorbar den Anklang an Homers michtig dahinrollende Satzperio-
den. Wie sehr aber die literatur-historische Reminiszenz als spielerisch-
groteske Paraphrase der Vorlage verarbeitet wird, zeigt das Erscheinen
eines weiteren Orixds. Omulu, «der Orixd der Seuchen und Krankheiten,
Herr der Lepra und des Ausschlags, der ohne Messer Totende» (494) bietet
auf dem Schlachtfeld seine Dienste an, wird aber durch Ogum mit verécht-
lichen Worten zuriickgewiesen (495). Sucht man fir diesen pockennarbigen,
seuchenbringenden Orixa ein Vorbild, muss man sich in eine besonders
dunkle Ecke der griechischen Mythologie bemiihen: Apoll, der Lichtgott,
ist den Griechen, wie Pauly mitteilt, auch als der «Vernichter» und «Pest-
bringer» (1, 441 f.) bekannt. Homer bestitigt diese Rolle des schrecklichen
Bogenschiitzen, denn der, «furchtbar und diister wie Schrecken der Niichte»
(Il. 1/47), «ziirnte dem Konig, sandte/Durch das Heer eine totende Seuche:
da sanken die Volker» (11. 1/9-10, vgl. auch 1/374-376).

Indem Ribeiro dergestalt Apoll auf seine diister-chthonischen Aspekte
reduziert und ihn in das groteske Gewand Omulus kleidet, verweist er



1024 «ILLIAS-MOTIV»

zugleich auf vorolympische, schamanistische Urspriinge der hohen griechi-
schen Gotterwelt!V, wie sich tiberhaupt in der miihelosen Adaption der
olympischen Gotter ein universeller religioser Urgrund andeutet, der im
Neolithikum verwurzelt sein dirfte.

Mit diesem Urgrund ist anscheinend das Terrain beschrieben, auf dem
sich Ribeiros Text bewegt: Es ist der Mythos. In der Tat bezeichnet das
Eingreifen der Gotter eine Mythisierung der Schlacht und damit der Ge-
schichte. Schon immer aber behaftet die aufgeklarte Geschichte den Mythos
mit dem Ideologieverdacht. So ist, nach Max Raphael, «der Mythos eine von
der Gesellschaft geschaffene Erlosung, die aus der Gesellschaft heraus verlegt
wird»'!. Mythos ist als Schein und, wie Marx meint, vorweggenommene,
phantasierte Beherrschung der Naturgewalten. Gewiss sind, wie schon Vico
wusste!?, die mythischen Ungeheuer Reprisentanten einer ungezidhmten
und unentstellten Natur, und in ihrem Sturz zeichnet sich der Triumph des
rationalen, naturbeherrschenden Denkens ab. Doch wo Naturbeherrschung
angesichts der uniibersehbaren Folgen lingst wieder zum Mythos geworden
ist, werden die alten Ungeheuer von neuem lebendig. und zwar dort, wo sie
immer nur existiert haben, nimlich in den Kopfen. In ihrer Benennung und
mythischen Anrufung wurden die Angste gebannt, das Chaos der Natur in
den Ordnungen eines Zeichensystems rationalisiert. Dies ist, wie Roland
Barthes gezeigt hat, die Methode des Mythos. Es ist ganz offensichtlich auch
die Methode der exakten Naturwissenschaften, die sich damit selbst als
mythisches Denken zu erkennen geben. Der Mythos erweist sich als resi-
stent, die Geschichte als unvollendetes Projekt.

Von der Geschichte sprechen, heisst also vorldufig immer noch vom
Mythos sprechen, denn der Mythos demontiert in der Vorstellung die
Historizitdt der Ereignisse und verwandelt Geschichte in Natur. Genau das
Gegenteil bezweckt das Verfahren Ribeiros. Zwar wird durch das Eingrei-
fen der afrikanischen Gotter die Schlacht mythisiert, doch indem der Autor
den afro-amerikanischen Mythen einen antiken griechischen Mythos so
miihelos zugrunde legen kann, deckt er die Historizitat des Mythos aut. Das
literarische Vexierspiel enthiillt die Fungibilitdt des Mythos, die sich Ribeiro
zunutze macht.

Eswurde schon bemerkt, dass der Schlacht—und auch ihrer Beschreibung
—eine besondere Rolle fiir die sozio-kulturelle Selbstfindung des brasiliani-
schen Volkes zukommen, eine Bedeutung, die auch daraus ersichtlich ist,
dass der Bericht innerhalb des Romans hervorgehoben ist und als selbstan-
dige, in sich geschlossene Erzidhlung gelesen werden kann. Nach dem Ge-
schichts- und Identitatsverlust, den Deportationen und Sklaverel bewirkt
hatten, bedeutet das Ankniipfen an den Mythos folglich auch, Geschicht-
lichkeit wiederzugewinnen.



«ILLTAS-MOTIV» 1025

In diesen Prozess der Bewahrung und Wiedergewinnung der Vergangen-
heit gehort wohl auch einim Roman ofters erwihnter geheimnisvoller Korb,
der von den Sklaven iiber Generationen hinweg gehiitet wird. A. Pollak-
Eltz erwihnt, dass sich auf der Insel Itaparica, Zentrum des Egun-Kultes
und auch Hauptschauplatz des Romans. ein heiliger Schrein dieses Kultes
befindet.’? Es ist vielleicht nicht verfehlt, im «Korb» des Romans diesen
Schrein zu erkennen. In ihm werden Topfe und andere eiserne Gegenstiande
aufbewahrt. Dinge des Alltags also. die aber die Ahnen reprisentieren und
folglich Zeugnisse der Vergangenheit darstellen. Vor dem Hintergrund der
jahrhundertelangen Unterdriickung ist aber der Inhalt des Korbes, unab-
hingig von seiner materiellen Beschaffenheit, nichts anderes als das aufge-
hiufte Inventar der unerlosten Geschichte.

Uber den Sieger in diesem Krieg zu sprechen, ist miissig. Den Krieg
verloren diejenigen, die Kriege immer zu verlieren pflegen. Auf beiden
Seiten und bis heute. Ribeiros Roman endet in den siebziger Jahren unseres
Jahrhunderts und damit in jener alltdglichen lateinamerikanischen Holle,
zu der Geschichte geworden ist, weil, wie Adorno in bezug auf Kafka sagt,
«das Rettende versiaumt ward»'*. Was dieses Rettende war, sagt er uns nicht.
Und wann ist es versdiumt worden? Vielleicht schon im Mythos, der nur
allzugern auf der Seite der Sieger stand. Es gibt aber auch sanfte Mythen,
die nicht dazu dienen, die Miihen des Daseins zu begriinden und einem
hoheren Zweck zuzuschreiben, Mythen, denen «das Hinausspringen aus der
Totschligerreihe® zu gelingen scheint. Jener Mythos von den Zikaden, den
Sokrates unter der Platane am Ilissos erzahlt!®, gehort dazu. In ihm erscheint
die Moglichkeit des gédnzlich anderen, das sich den Zwecken entzieht,
gerade dadurch aber an den Traumen der Menschen teilhat. Fiir Sokrates
ist damit das Gottliche gemeint, denn es ist, wie er sagt, die Nahrung des
Seelengefieders!’. Dieses sokratische Bild von den umherschwebenden
gefiederten Seelen wird leitmotivartig auch in Ribeiros Roman aufgenom-
men, doch wird es umgeformt zum Bild der Seelen, die wie Vogel auf ihrer
Sitzstange sitzen, bereit, sich in einem neuen Leib zu inkarnieren. Mit
diesem Motiv der Seelen, die dngstlich, aber entschlossen auf ihre Inkarna-
tion warten, schliesst auch das Buch, ein Hinweis darauf, dass die Geschich-
ten kein Ende nehmen werden.

I'William Faulkner. Requiem fiir eine Nonne, Scherz & Goverts Verlag Stuttgart. S. 106. -
>Theodor W. Adorno, Noten zur Literatur, stw 355, Frankfurt am Main 1974, S. 138.— 3 Walter
Benjamin, Ges. Schriften Bd. 1.2, Taschenbuchausgabe, Frankfurt am Main 1980, S.703. -
+ebd. S.695. - 5 Joao Ubaldo Ribeiro, Brasilien, Brasilien, Suhrkamp Verlag Frankfurt am
Main 1988. Die Ziffern hinter den Zitaten bezeichnen jeweils die Seitenzahlen. - ¢ Homer, [lias,
dt. Ubersetzung Friedrich Leopold Graf zu Stolberg, Fischer Biicherei, Frankfurt am Main



1026 «[LLIAS-MOTIV»

1961. Die Ziffern hinter den Zitaten bezeichnen den Gesang und die Verszeile. -7 Als Laie auf
dem Gebiet der Ethnologie wage ich hierbei nicht zu beurteilen. inwieweit die Epitheta und
Eigenschaften, mit denen die Orixas auftreten, authentisch sind. wie weit sie thnen von Ribeiro
verlichen wurden. Ich beschrinke mich auf eine vergleichende Lektire der Ilias und der
entsprechenden Passagen des Romans. — # Der Kleine Pauly, Lexikon der Antike in fiinf
Bénden, dtv, Miinchen 1979. — ¢ A. Pollak-Eltz. der Egungunkult der Yoruba in Afrika und
Amerika, Zeitschrift fiir Ethnologie, Braunschweig 1970, Bd. 95, Heft 2. S.275-293. - 10 Thom-
son betont am Beispiel des Apollon Lykeios, des Wolfsgottes, die totemistischen Elemente in
der griechischen Religion. Vgl. George Thomson. Frithgeschichte Griechenlands und der
Agiis, Berlin 1960, S. 82. — 11 Max Raphael. Marx Picasso, Qumran Verlag. Frankfurt a. Main
und Paris 1983.S.38. — 12 Giambattista Vico, Die neue Wissenschaft tiber die gemeinschaftliche
Natur der Volker. nach der Ausgabe von 1744 {ibersetzt von Erich Auerbach, Reinbek bei
Hamburg 1966.S.8.- 13 Pollak-Eltz. a.a.0. - “* Theodor W. Adorno, Aufzeichnungen zu Kafka,
in: Prismen, Kulturkritik und Gesellschaft. stw 178, Frankfurt am Main 1976. S.326. - 5 Franz
Kafka, Tagebiicher, Frankfurt am Main 1954, S.563. — 16 Platon, Phaidros, in: Simtl. Werke 4,
Hamburg 1985. 5. 39. -7 ebd. S. 28.

Rohner Credit & Leasing

St.Gallen, Basel, Bern, Biel, Genf, Lausanne, Lugano,
Luzern, Zlrich



	Die Intervention der Götter : ein "Ilias"-Motiv in Ribeiros Roman "Brasilien, Brasilien"

