
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 12

Artikel: Die Intervention der Götter : ein "Ilias"-Motiv in Ribeiros Roman
"Brasilien, Brasilien"

Autor: Jauslin, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Jauslin

Die Intervention der Götter
Ein «Ilias»-Motiv in Ribeiros Roman «Brasilien. Brasilien)

«Die Vergangenheit ist niemals tot.
Sie ist nicht einmal vergangen.»

William Faulkner'

Jede Erzählung ist, wenn man einer Überlegung Walter Benjamins folgen
will. Eingedenken eines Vergangenen, das als von Gegenwart erfüllt
erkannt wird. Diesen Spuren der Gegenwart in der Vergangenheit nachzugehen,

ist - wenn nicht der Historie - so doch der Kunst aufgegeben. Anders
wäre kaum zu verstehen, dass Kunst und Literatur an den Stoffen der
Vergangenheit oft gerade ihre avanciertesten Positionen gewinnen; es sei
hier nur an Joyce' «Ulysses» erinnert, an den Minotauros-Komplex bei
Picasso oder an Kafkas Entdeckungen am Mythos. Nur im Aufheben des

Vergangenen, so scheint es. kann die Gegenwart ihrer selbst inne werden.
Aufgehoben ist aber das Vergangene im Sinne einer «Wiederkunft des
Vergessenen»2 in den Projektionen der Kunst. Was Benjamin in seinen
Thesen über den Begriff der Geschichte in Abgrenzung zum Historismus
als das Verfahren einer materialistischen Geschichtsschreibung darstellt, ist
in Wahrheit die Haltung, mit der die Kunst und insbesondere der Erzähler
der Wirklichkeit gegenübertreten. Der historische Materialist, so Benjamin,
agiert «im Kampf für die unterdrückte Vergangenheil. Er nimmt sie wahr, um
eine bestimmte Epoche aus dem homogenen Verlauf der Geschichte
herauszusprengen; so sprengt er ein bestimmtes Leben aus der Epoche, so ein
bestimmtes Werk aus dem Lebenswerk. Der Ertrag seines Verfahrens besteht
darin, dass im Werk das Lebenswerk, im Lebenswerk die Epoche und in der
Epoche der gesamte Geschichtsverlaufaufbewahrt ist und aufgehoben»} Die
«unterdrückte Vergangenheit» in ihr Recht einzusetzen, heisst also nicht,
erzählen, «wie es denn eigentlich gewesen ist»4, sondern ihr wahres Bild aus
dem Kontinuum der Geschichte herauszulösen. Dem Einzelfall, dem
Besonderen und nicht dem Allgemeinen gilt das Interesse des Erzählers. In der
Summe seiner Geschichten, die von der Vielfalt der Dinge künden, ist die
Welt aufgehoben und aufbewahrt.

Auch der Schriftsteller Joao Ubaldo Ribeiro ist, wie so viele lateinamerikanischen

Autoren, ein grosser Geschichtenerzähler. «Es gibt keine Tatsachen,

es gibt nur Geschichten», lautet dementsprechend das Motto, das er



1018 «I LLIAS-MOTIV»

seinem fulminanten Roman ¦Brasilien. Brasilien»5 voranstellt. Diese
Geschichten sind es. die in ihrer Bilderfülle den Roman konstituieren, was aber
die Geschichten konstituiert, ist die Erinnerung. Aus dem Fundus der
Erinnerung werden die Bilder heraufbeschworen, nicht um sie verfügbar zu
machen, sie zu domestizieren und der Trivialität des Faktischen zu
unterwerfen, sondern um ihnen ihre Authentizität, die Würde ihrer eigenen
Wirklichkeit zurückzugeben. Die Geschichten werden damit zur lebendigen
Überlieferung eines im Analphabetismus gehaltenen Volkes. Sie berichten
von seinen Erfahrungen in den Lebenswelten in einer Zeit, der die Mitteilbarkeit

der Erfahrung zunichte geworden ist. seit Erfahrung als verbindliche
und vermittelbare Kenntnis der Welt von ihrem flinken Widerpart, der
Information, verdrängt wurde.

An ihre Stelle tritt das wesentlich Inkommensurable der Bilder. Das
emblematische Bild des Fähnrichs Brandao. mit dem der Roman eröffnet
wird, informiert weniger über das Faktische, den Tod eines Nationalhelden,
als über den Mythos, mit dem der Tod des Fähnrichs verklärt wird. Dieser
Mythos wird von Ribeiro durch die Distanz der Ironie gebrochen. Das Bild
des Fähnrichs wird aus seinem offiziellen Bild und der offiziellen Geschichte
herausgelöst und der Geschichte des Volkes und seinen Erzählungen
zurückgegeben. Der Bericht vom Einzelfall weitet sich zum Bild der
Geschichte.

Eine zentrale Bedeutung erhält in Ribeiros Roman der Krieg zwischen
Brasilien und Paraguay, denn in ihm artikuliert sich das Zusammengehörigkeitsgefühl

der Nachkommen von Sklaven in einem Land, das nicht das
Land ihrer freien Wahl war. Schon Maria da Fé, die romantische Heldin des
Buches, erkennt gegen die Einwände ihres Ziehvaters, des freigelassenen
Negers Leléu. «dass hier mein Land ist, wir sind das Volk von diesem Land»
(407). Und später, zur Zeit des Kriegsausbruchs, als sie schon die legendäre
Guerillaführerin geworden war, und ihr Mitstreiter Zé Popò ihr zögernd
gesteht, dass er an diesem Krieg teilnehmen wolle, «der in der Tat nicht der
ihre sei» (471). entgegnet sie ihm. dass sie ihn sehr wohl verstehen könne,
denn es gibt «in diesem Krieg etwas, was auch unser ist, es ist unsere Heimat
oder wird es eines Tages sein» (ebd.)

Ribeiro unterstreicht die Bedeutung dieser Erkenntnis für die Identität
des brasilianischen Volkes durch das Eingreifen der Orixäs in den Kampf,
der alten afrikanischen Yorubagötter. die die Sklaven in ihr Exil begleitet
hatten (481-496). Obwohl die Orixäs betonen, «dass es uns eigentlich nicht
ansteht, in diese Kämpfe einzugreifen» (492). intervenieren sie für ihre
«Söhne». Diese Intervention und der damit verbundene Diskurs der Orixäs
können in unmittelbarem Zusammenhang mit der « Götterhandlung» der
«Ilias»0 gelesen werden. Diese Motivübernahme ist keinesfalls als Travestie



«ILLI AS-MOTIV» 1019

zu verstehen, vielmehr wird das Schicksal der Fischer und Landarbeiter in
der Gleichsetzung ihrer Götter mit den Gottheiten der Ilias überhöht, wie
auch der Schlacht selbst eine Initialrolle für die sozio-kulturelle Selbstfindung

des brasilianischen Volkes zukommt. Eine vergleichbare Bedeutung
hatte bereits Homers Trojanischer Krieg für die Identität der griechischen
Stämme, und indem Ribeiro auf diesen antiken Stoff abhebt, verweist er
unübersehbar auf seine eigene Position in der brasilianischen Literatur.

Erzähltechnisch stellte sich ihm das Problem: wie beschreibe ich eine
Schlacht, ohne, angesichts zahlloser literarischer Vorbilder, in ein
konventionelles Muster zu verfallen? Die Lösung ist frappierend! Nicht ohne eine
gewisse Chuzpe wählte er zum Vorbild die wohl älteste und berühmteste
Schlachtbeschreibung der Weltliteratur, die er in ihrem Zitatcharakter
exotisch verfremdet und zum Gegenstand eines literarischen Spiels macht. Die
Geschichten, die die Literatur einmal erzählt hat. bleiben lebendig, auch in
fremden Ländern und auf fernen Schauplätzen.

Dabei werden freilich nicht einfach afrikanische Götter auf entsprechende
Göttergestalten der Antike übertragen, sondern die Orixäs und ihre

¦Söhne- treten in ein vielfältiges Beziehungsgeflecht zu den Göttern und
Heroen der Ilias. Dieses Geflecht soll im folgenden untersucht werden.7

Am Anfang steht der Höchste im Pantheon der Orixäs. «Oxala. Vater der
Menschen, Sohn des Olorum. Herr der leuchtenden Weisse, höchster von
allen» (486). Er «sieht die Schlachten» (481). wird festgestellt, d. h. er sieht
alles. Er sieht, wie sein menschlicher Sohn Joaquim Leso getötet wird. Er
sieht, wie sein Sohn Oxóssi. der Orixä. in den Kampf eingreift.

Unter den griechischen Göttern gilt Zeus als der höchste. Er wird mit der
Epiklese « Vater», häufig in der erweiterten Formel «Vater der Götter und
Menschen» (z. B. II. 1/503 u. II. 1/544). apostrophiert und ist gleichfalls als
«Allsehender» (Pauly 5.1518)s bekannt. Pauly erwähnt auch die etymologische

Grundbedeutung seines Namens als «hell Aufleuchtender» (5, 1516).
womit eine Parallele zur Oxäla-Epiklese «Herr der leuchtenden Weisse»

hergestellt ist: beides bezeichnet den Himmelsgott.
In Ribeiros «Götterhandlung» begibt sich Oxóssi zu seinem Bruder Xan-

gô. den er mit dem Anruf «König von Oiö, Herr des Blitzes, Herr der igi-arà,
Jacuta, Steineschleuderer» (482) begrüsst. Er teilt ihm mit. dass eine grosse
Schlacht unter den Menschen geschlagen wird. Er beklagt deren Schicksal,
er erwähnt die Opfer, die ihre Söhne ihnen dargebracht haben, und schliesst
mit der rhetorisch-fordernden Frage: «Wer wird nun meiner in der
Morgendämmerung gedenken, wer wird mir meinen Hahn und mein Zicklein spenden?

Wer wird mich am Rande des Buschwalds begrüssen? Und wer wird
deine Waffen ehren, wer wird dir die gebührende Huld zollen, wer wird dich



1020 «ILLIAS-MOTIV»

beschwören? Uns steht es nicht an, diesem Kampf fernzubleiben. Vielmehr
sollten wir uns einmischen, als wäre er unserer, denn das ist er» (482). Der so

angesprochene Orixä stimmt ihm zu. Er rühmt sein Eingreifen in einen

Kampf «in diesem Land, in dem du nicht geboren, aber wiedergeboren bist»
(483) Beide begeben sich auf das Schlachtfeld, «sie dringen in die Herzen
und Köpfe» ihrer Söhne ein. deren jeder sogleich «ein verblüffender Oxóssi,
jeder ein unwiderstehlicher Xangö (483) wird.

Auch in der «Ilias» beklagt Zeus das Geschick seiner sterblichen Söhne
und lobt gegenüber Hera die Opfergaben, die der arg bedrängte Hektor ihm
dargebracht hat. denn «er vergass nimmer Geschenke zu bringen / Nimmer
hat mein Altar des Opfermahles ermangelt/Nimmer des Tranks und des

Fettes, wodurch die Menschen uns ehren (II. 24/67-69, vgl. auch II. 4/47^8
und 22/164-168).

Ähnlich wie die Orixäs greifen auch die olympischen Götter in den Kampf
ein, wenngleich, wie es ihrer eher zänkischen Art entspricht, gegeneinander
und auf beiden Seiten, ein Verfahren, das für Ribeiro völlig unbrauchbar
gewesen wäre, da es ihm zunächst darum geht, die kulturelle Identität der
ehemaligen Sklaven mit ihrer Vergangenheit, welche die Götter repräsentieren,

nachzuweisen. Aber auch die Olympier implantieren, wie sich vielfach

belegen lässt. ihre göttliche Kraft dem sterblichen Krieger, so wenn es

heisst: «Siehe, nun gab dem Sohn des Tydeus, Diomedes, Pallas Athene Kraft
und Mut gab ihm schwebende Füsse, stärkte die Hände des Helden»/
(II. 5/1-2 und IL 5/119).

Während sich in der «Ilias» das Kampfglück, bedingt durch den Streit der
Götter, wechselnd auf beide Seiten neigt, scheint gleichermassen die
Intervention der beiden Orixäs allein nicht auszureichen, um den Sieg zu erzwingen.

Deshalb eilt Oxóssi «zur Wohnstatt seines Bruders Ogum, des Herrn des

Eisens und der eisernen Werkzeuge, dessen Namen der Krieg selbst ist», der
aber auch als «Schmied ohnegleichen» gerühmt wird. Er schildert ihm in
bewegten Worten, wie zur Stunde ihre tapfersten Söhne fielen, und fleht ihn
an, sich dem Kampf anzuschliessen. um das Unheil abzuwenden. Ogum
jedoch zeigt sich unzugänglich. Er verweist auf seinen Rang als oberster
Herr des Krieges, der als erster hätte gerufen werden müssen: er erwähnt
die ihm zustehenden Opfergaben, die ihm vorenthalten wurden, und
entlässt Oxóssi mit dem Bescheid, dass es ihm seine Ehre nicht erlaube, in die
Schlacht einzugreifen (485).

Es ist offenkundig, dass in der Gestalt des Orixäs Ogum sowohl Hephai-
stos, der Gott der Schmiedekunst und der Werkzeuge, wie auch vor allem
Ares, der Gott des Krieges, erkennbar werden. Es sei an dieser Stelle nur
darauf verwiesen, dass, nach Pauly. Ares als «Personifizierung des morden-



«ILLIAS-MOTIV» 1021

sehen Kampfes» verstanden werden kann, wie er auch bei Homer «geradezu
mit 'Schlachten, Morden) synonym» sei (Pauly 1, 526). Deutungen, die an
das Eponym des Orixäs als der. «dessen Name der Krieg selbst ist», erinnern.

Einer der legendärsten Helden der «Ilias» muss aber noch in den
Vergleich mit Ogum einbezogen werden: Achilleus. Ähnlich dem Kriegsgott ist
auch er ein Rasender im Kampf, denn «mit strahlender Rüstung und triefendem

Blut/Furchtbar wie Ares» (II. 20/44-45) erscheint er den Troern. Im
sechzehnten Gesang begibt sich nun Patroklos zu Achill. Er schildert ihm
die bedrängte Lage der Griechen angesichts eines übermächtigen Feindes:
'Alle, die vordem die stärksten waren im Streite, /Sind in den Schiffen mit
Pfeilen verwundet oder mit Speeren: / Mit dem Pfeil Diomed', der starke
Tydeide;/ Mit dem Speer Odyss', der kriegerische, und Agamemnon;/
Fürchterlicher! wer wird deiner Hilfe sich freuen, / So du nicht von den
Griechen den schrecklichen Untergang abwehrst?» (II. 16/23-32).

Achill aber verschliesst sich wie Ogum den Ermahnungen seines Freundes

und erinnert an das Unrecht, das er durch Agamemnon erfahren hat.
Jedoch erhält Patroklos auf seine Bitte hin die Rüstung des Achill und
erleidet sein vorgezeichnetes Schicksal.

In einer Schlüsselszene der «Ilias» erscheint Thetis, die Mutter des Achill,
bei Zeus, damit er ihrem Sohn zu seinem vorenthaltenen Recht verhelfe:
«(...) es fasste die schmeichelnde Linke/Seine Kniee, es fasste sein Kinn die
schmeichelnde Rechte./Also sprach sie mit flehender Stimme zum König der
Götter: /(...) Räche meinen Sohn, Olympier, weiser Kronides, / Gib so lange
den Troern den Sieg, bis endlich die Griechen / Meinen Achilleus ehren, ihn
krönen mit lohnendem Preise!» (II. 1/491-501).

Zeus, der Allsehende, erklärt sich zögernd dazu bereit: «Und Kronides
rief und sprach die geflügelten Worte: / <Eile, täuschender Traum, zu den
schnellen Schiffen der Griechen / Und hinein in das Zelt des Königes
Agamemnon.(...) Heiss ihn das ganze Heer der hauptumlockten Achaier / Nun
zu rüsten; er würde die Stadt mit prächtigen Strassen / Diesmal erobern ..)>»
(11.2/8-13).

Der täuschende Traum erscheint Agamemnon aber in der Gestalt des
Nestor, «den der Atreide vor allen Griechen verehrte» (II2/20). Dem falschen
Nestor gelingt es. Agamemnon von der Wahrheit der Botschaft zu überzeugen.

Er eröffnet jenen Angriff, der die Griechen an den Rand der Niederlage
führen sollte. Patroklos den Tod brachte und Achill, zu seinem Verhängnis,
erneut den Kampf aufnehmen liess.

Kehren wir an dieser Stelle zurück zu einem korrespondierenden
Vorgang in der afro-amerikanischen Göttergeschichte. Oxóssi eilt nach dem
Fehlschlag seiner Bemühungen zu Oxalä. dem höchsten der Götter, und
bittet ihn. seinen Einfluss bei Ogum geltend zu machen. Mit kindlicher



1022 «ILL1AS-MOT1V»

Gebärde umschlingt er hilfeflehend die Knie Oxaläs - wohl eine
literaturhistorische Reminiszenz an den Besuch der Thetis bei Zeus. Oxalä versichert

ihn seines Mitgefühls, zeigt sich jedoch ausserstand. die Halsstarrigkeit
Ogums zu brechen. Er rät ihm stattdessen, seine Schwester Jansa. «Königin
der Winde und der Geister, Herrin der Stürme» (487) zur Hilfe zu holen.

Indes Oxóssi. diesem Rat folgend, zu seiner Schwester Jansa eilt, bedenkt
Oxalä. wie er ihm weiterhelfen könne. Er ruft Exu zu sich. Exu. «der alles
ist, Freund der Hunde. Bole der Orixäs» (489). erhält den Auftrag, sich zu
Ogum zu begeben, um ihn durch eine List zum Eingreifen zu bewegen.
Dieser Exu. «der tausend Listen kennt und sich an Kunstgriffen ergötzt, der
in der Dunkelheit lacht» (491), ist nicht zuletzt durch seine Rolle als Götterbote

als ein Verwandter des Hermes erkennbar. Er wird von den Ethnologen
als «Trickstergottheit»9 der Yoruba beschrieben, und Eigenschaften einer
«Trickslergestalt» erkennt auch Pauly an Hermes (2. 1074).

Exu wird auch hier seinem Ruf gerecht, denn er schlüpft - erinnern wir
uns an die Ilias - als Traum in den Schlaf Ogums. Aber nicht als Exu. sondern
in der Gestalt Jansas. «die runden Hüften schwenkend» (490) erscheint er
Ogum und droht ihm unverblümt mit Liebesentzug, sollte er weiterhin in
seiner Trägheit verharren und sich weigern, am Kampf teilzunehmen. Ogum
erwacht wuterfüllt und mit der enormen Präsenz eines Gottes, «dessen

Name der Krieg selber ist», stürzt er sich unverzüglich in den Kampf. Wie
ein Sturmwind braust Ogum. der «der Vorwärtsstürmende genannt wird»
(494). auf das Schlachtfeld. Er erkennt seinen Sohn Matia Melo Bonfim «aus
Amoreias, wo die Purpurranken blühn und die Vögel fröhlicher singen»
(492). und schickt sich an, ihm zur Hilfe zu eilen, «aber das glühende Blei
einer feindlichen Kugel biss in den zarten Hals des jungen Burschen aus
Amoreias, löschte sein Lächeln und verhüllte seine Augen mit dem grauen
Schleier des Todes» (493).

Ogum stösst daraufhin «einen gellenden Schrei aus, der den
Kanonendonnerübertönte» (ebd.). seine Wut ist «masslos» und «wie ein Wirbelwind», wie
eine stählerne Wetterfahne, wie zwanzigtausend die Luft durchschneidende
Buschmesser» (494) wirft er sich in die Schlacht.

Dieses Wild-Elementare, wie es Ogum charakterisiert, erkennt Pauly
auch in der Gestalt des Ares. Er ist der «Inbegriff des blutigen Schlachtenmords

und des wütenden Kampfgetümmels» (Pauly 1.526). «Ares, blutiger
Menschenvertilger, Mauernzertrümmerer!» (II. 5/51) wird er dementsprechend

bei Homer angerufen. Etymologisch könnte sein Name, laut Pauly.
als «Schreier» oder als der «Ungestüme» (ebd.) gedeutet werden.
Eigenschaften und Verhaltensweisen, die ebenso Ogum in Ribeiros Roman
aufweist. Diese Deutung des Kriegsgottes lässt sich gleichfalls aus der Ilias
belegen, denn «(...) es brüllt der eherne Ares; so schreien/In der blutigen



«ILLIAS-MOTIV» 1023

Schlacht zehntausend Männer auf einmal. /Schrecken befiel die Troer, und
Schrecken befiel die Argeier / Bei dem lauten Gebrülle des unersättlichen
Kriegers» (II. 5/842-845).

Die aufgezeigten Parallelen zwischen Ogum und Ares sind offensichtlich
nicht zufällig und lassen sich weiter fortsetzen. Wie Ogum muss auch Ares
den Verlust eines seiner Söhne beklagen: «Eben jetzt geschah ein grosses
Unglück dem Ares, / Denn es fiel in der Schlacht sein Liebling unter den
Menschen / Askalaphos, von welchem er saget, dass er sein Sohn sei»

(11.15/113-115).
Für dieses auf dem Schlachtfeld allgegenwärtige Motiv des Todes findet

sich in der «Ilias» eine Reihe von stereotypen Sprachformeln, die auch in
Ribeiros Schlachtbeschreibung ihre Entsprechung haben. Homer
beschreibt den Tod des Helden häufig mit Wendungen wie: «Nacht des Todes
umhüllte des Sinkenden Antlitz» oder «Schreiend fällt er aufs Knie, die Nacht
des Todes umhüllt ihn» (II. 4/487 und 5/67). Diese Todesmetapher verbindet
sich oft mit der Klage um die unwiederbringlich verlorene Lebensschönheit.
So stirbt «Hippothoos, der schimmernde Sohn des pelasgischen Lethos/
fern von Larissas fruchtbaren Ebenen Jung noch fiel er unter dem Speere
des mutigen Aias» (IL 17/286-291).

Auch der schon erwähnte Matia Melo Bonfim findet bei Ribeiro den Tod
fern «von den Schönheiten Amoreias wo die Purpurranken blühn und
die Vögel fröhlicher singen». Der Gefreite Libio «fiel tot zu Boden, und die
Erinnerung an das schöne Gamboa, seine Heimat, wo es Krabben und Krebse
im Überfluss gibt und die Abende frischer sind, verwehte mit seinem zertrümmerten

Gehirn» (493).
Ribeiros sich rhythmisch erhebende Sprache sucht in solchen Sätzen

unüberhörbar den Anklang an Homers mächtig dahinrollende Satzperioden.

Wie sehr aber die literatur-historische Reminiszenz als spielerischgroteske

Paraphrase der Vorlage verarbeitet wird, zeigt das Erscheinen
eines weiteren Orixäs. Omulu. «der Orixâ der Seuchen und Krankheiten,
Herr der Lepra und des Ausschlags, der ohne Messer Tötende» (494) bietet
auf dem Schlachtfeld seine Dienste an. wird aber durch Ogum mit verächtlichen

Worten zurückgewiesen (495). Sucht man für diesen pockennarbigen,
seuchenbringenden Orixâ ein Vorbild, muss man sich in eine besonders
dunkle Ecke der griechischen Mythologie bemühen: Apoll, der Lichtgott,
ist den Griechen, wie Pauly mitteilt, auch als der «Vernichter» und «Pest-

bringer» (1, 441 f.) bekannt. Homer bestätigt diese Rolle des schrecklichen
Bogenschützen, denn der. «furchtbar und düster wie Schrecken der Nächte»
(IL 1/47), «zürnte dem König, sandte/Durch das Heer eine tötende Seuche:
da sanken die Völker» (IL 1/9-10. vgl. auch 1/374-376).

Indem Ribeiro dergestalt Apoll auf seine düster-chthonischen Aspekte
reduziert und ihn in das groteske Gewand Omulus kleidet, verweist er



1024 «ILLI AS-MOTIV»

zugleich auf vorolympische, schamanistische Ursprünge der hohen griechischen

Götterwelt10, wie sich überhaupt in der mühelosen Adaption der
olympischen Götter ein universeller religiöser Urgrund andeutet, der im
Neolithikum verwurzelt sein dürfte.

Mit diesem Urgrund ist anscheinend das Terrain beschrieben, auf dem
sich Ribeiros Text bewegt: Es ist der Mythos. In der Tat bezeichnet das

Eingreifen der Götter eine Mythisierung der Schlacht und damit der
Geschichte. Schon immer aber behaftet die aufgeklärte Geschichte den Mythos
mit dem Ideologieverdacht. So ist. nach Max Raphael, «der Mythos eine von
der Gesellschaft geschaffene Erlösung, die aus der Gesellschaft heraus verlegt
wird»n. Mythos ist als Schein und, wie Marx meint, vorweggenommene,
phantasierte Beherrschung der Naturgewalten. Gewiss sind, wie schon Vico
wusste12. die mythischen Ungeheuer Repräsentanten einer ungezähmten
und unentstellten Natur, und in ihrem Sturz zeichnet sich der Triumph des

rationalen, naturbeherrschenden Denkens ab. Doch wo Naturbeherrschung
angesichts der unübersehbaren Folgen längst wieder zum Mythos geworden
ist, werden die alten Ungeheuer von neuem lebendig, und zwar dort, wo sie

immer nur existiert haben, nämlich in den Köpfen. In ihrer Benennung und
mythischen Anrufung wurden die Ängste gebannt, das Chaos der Natur in
den Ordnungen eines Zeichensystems rationalisiert. Dies ist. wie Roland
Barthes gezeigt hat. die Methode des Mythos. Es ist ganz offensichtlich auch
die Methode der exakten Naturwissenschaften, die sich damit selbst als

mythisches Denken zu erkennen geben. Der Mythos erweist sich als

resistent, die Geschichte als unvollendetes Projekt.

Von der Geschichte sprechen, heisst also vorläufig immer noch vom
Mythos sprechen, denn der Mythos demontiert in der Vorstellung die
Historizität der Ereignisse und verwandelt Geschichte in Natur. Genau das

Gegenteil bezweckt das Verfahren Ribeiros. Zwar wird durch das Eingreifen

der afrikanischen Götter die Schlacht mythisiert. doch indem der Autor
den afro-amerikanischen Mythen einen antiken griechischen Mythos so
mühelos zugrunde legen kann, deckt er die Historizität des Mythos auf. Das
literarische Vexierspiel enthüllt die Fungibilität des Mythos, die sich Ribeiro
zunutze macht.

Es wurde schon bemerkt, dass der Schlacht - und auch ihrer Beschreibung
- eine besondere Rolle für die sozio-kulturelle Selbstfindung des brasilianischen

Volkes zukommen, eine Bedeutung, die auch daraus ersichtlich ist.
dass der Bericht innerhalb des Romans hervorgehoben ist und als selbständige,

in sich geschlossene Erzählung gelesen werden kann. Nach dem
Geschichts- und Identitätsverlust, den Deportationen und Sklaverei bewirkt
hatten, bedeutet das Anknüpfen an den Mythos folglich auch, Geschichtlichkeit

wiederzugewinnen.



¦< ILLI AS-MOTIV» 1025

In diesen Prozess der Bewahrung und Wiedergewinnung der Vergangenheit

gehört wohl auch ein im Roman öfters erwähnter geheimnisvoller Korb,
der von den Sklaven über Generationen hinweg gehütet wird. A. Pollak-
Eltz erwähnt, dass sich auf der Insel Itaparica. Zentrum des Egun-Kultes
und auch Hauptschauplatz des Romans, ein heiliger Schrein dieses Kultes
befindet.13 Es ist vielleicht nicht verfehlt, im «Korb» des Romans diesen
Schrein zu erkennen. In ihm werden Töpfe und andere eiserne Gegenstände
aufbewahrt. Dinge des Alltags also, die aber die Ahnen repräsentieren und
folglich Zeugnisse der Vergangenheit darstellen. Vor dem Hintergrund der
jahrhundertelangen Unterdrückung ist aber der Inhalt des Korbes,
unabhängig von seiner materiellen Beschaffenheit, nichts anderes als das aufgehäufte

Inventar der unerlösten Geschichte.

Über den Sieger in diesem Krieg zu sprechen, ist müssig. Den Krieg
verloren diejenigen, die Kriege immer zu verlieren pflegen. Auf beiden
Seiten und bis heute. Ribeiros Roman endet in den siebziger Jahren unseres
Jahrhunderts und damit in jener alltäglichen lateinamerikanischen Hölle,
zu der Geschichte geworden ist. weil, wie Adorno in bezug auf Kafka sagt.
«das Rettende versäumt ward»14. Was dieses Rettende war, sagt er uns nicht.
Und wann ist es versäumt worden? Vielleicht schon im Mythos, der nur
allzugern auf der Seite der Sieger stand. Es gibt aber auch sanfte Mythen.
die nicht dazu dienen, die Mühen des Daseins zu begründen und einem
höheren Zweck zuzuschreiben. Mythen, denen «das Hinausspringen aus der
Totschlägerreihe15 zu gelingen scheint. Jener Mythos von den Zikaden, den
Sokrates unter der Platane am Ilissos erzählt16, gehört dazu. In ihm erscheint
die Möglichkeit des gänzlich anderen, das sich den Zwecken entzieht,
gerade dadurch aber an den Träumen der Menschen teilhat. Für Sokrates
ist damit das Göttliche gemeint, denn es ist. wie er sagt, die Nahrung des

Seelengefieders17. Dieses sokratische Bild von den umherschwebenden
gefiederten Seelen wird leitmotivartig auch in Ribeiros Roman aufgenommen,

doch wird es umgeformt zum Bild der Seelen, die wie Vögel auf ihrer
Sitzstange sitzen, bereit, sich in einem neuen Leib zu inkarnieren. Mit
diesem Motiv der Seelen, die ängstlich, aber entschlossen auf ihre Inkarnation

warten, schliesst auch das Buch, ein Hinweis darauf, dass die Geschichten

kein Ende nehmen werden.

1 William Faulkner. Requiem für eine Nonne. Scherz & Goverts Verlag Stuttgart. S. 106. -
:Theodor W. Adorno. Noten zur Literatur, stw 355. Frankfurt am Main 1974. S. 138.- : Walter
Benjamin. Ges. Schriften Bd. 1.2. Taschenbuchausgabe. Frankfurt am Main 1980. S.703. -
4 ebd. S.695. - 5 Joao Ubaldo Ribeiro. Brasilien. Brasilien. Suhrkamp Verlag Frankfurt am
Main 1988. Die Ziffern hinter den Zitaten bezeichnen jeweils die Seitenzahlen. -6 Homer. Ilias.
dt. Übersetzung Friedrich Leopold Graf zu Stolberg. Fischer Bücherei. Frankfurt am Main



1026 ¦ ILL1AS-MOTIV»

1961. Die Ziffern hinter den Zitaten bezeichnen den Gesang und die Verszeile. -" Als Laie auf
dem Gebiet der Ethnologie wage ich hierbei nicht zu beurteilen, inwieweit die Epitheta und
Eigenschaften, mit denen die Orixäs auftreten, authentisch sind, wie weit sie ihnen von Ribeiro
verliehen wurden. Ich beschränke mich auf eine vergleichende Lektüre der Ilias und der
entsprechenden Passagen des Romans. - 8 Der Kleine Pauly. Lexikon der Antike in fünf
Bänden, dtv. München 1979. - » A. Pollak-Eltz. der Egungunkult der Yoruba in Afrika und
Amerika. Zeitschrift für Ethnologie. Braunschweig 1970. Bd. 95. Heft 2. S. 275-293. - "' Thomson

betont am Beispiel des Apollon Lykeios. des Wolfsgottes, die totemistischcn Elemente in
der griechischen Religion. Vgl. George Thomson. Frühgeschichte Griechenlands und der
Ägäis. Berlin 1960. S. 82. - " Max Raphael. Marx Picasso. Qumrän Verlag. Frankfurt a. Main
und Paris 1983. S. 38. -'-Giambattista Vico. Die neue Wissenschaft über die gemeinschaftliche
Natur der Völker, nach der Ausgabe von 1744 übersetzt von Erich Auerbach. Reinbek bei
Hamburg 1966. S. 8.-" Pollak-Eltz. a.a.O. - >4 Theodor W. Adorno. Aufzeichnungen zu Kafka,
in: Prismen. Kulturkritik und Gesellschaft, stw 178. Frankfurt am Main 1976. S. 326. - '* Franz
Kafka. Tagebücher. Frankfurt am Main 1954. S.563. - '6 Piaton. Phaidros. in: Sämtl. Werke 4.

Hamburg 1985, S. 39. - " ebd. S. 28.

Va TOT*

m

Rohner Credit & Leasing
St.Gallen, Basel, Bern, Biel, Genf, Lausanne, Lugano,

Luzern, Zürich


	Die Intervention der Götter : ein "Ilias"-Motiv in Ribeiros Roman "Brasilien, Brasilien"

