
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rilkes poetische Politik

Das Buch

« Tasso /politisch Sorgen herzungewisse».
Dieses Bruchstück Hölderlins könnte
ein Motto sein für Rilkes «Briefe zur
Politik»*; weist es doch auf ein
Grundproblem des künstlerisch Schaffenden:
Er sorgt sich um die Belange der polis,
um das Politische, da dies der Ort ist, wo
er durch seine poesis zu wirken hofft.
Hölderlin nannte diese Sorgen «herz-
ungewiss», was bedeutet, dass sie bis ins
tiefe Innere des Dichters reichen, ohne
dass sie sich wirklich präszise fassen liessen.

Sie bleiben im Ungewissen trotz
ihrer Verinnerlichung. Womöglich werden

sie jedoch gerade dadurch ungenau,
dass nicht mehr der Diskurs in der polis
diese Sorgen «bespricht», sondern dass
sie sich im Innern des Dichters zu
verwandeln beginnen. Andererseits deutet
das Wort «herzungewiss» auch auf die

Schwierigkeit hin, auf der Grundlage
dichterischer Innerlichkeit die «politisch
Sorgen» angemessen beurteilen zu
können.

Rilke bescheinigte sich wahlweise
«politische Ahnungslosigkeit» und Sorge
um das Politische. Diese Sorge war
jedoch anderer Art als jene Hesses,
Döblins oder Heinrich Manns. Es war in
erster Linie eine Sorge um sein Verhältnis

zum Politischen. Zumeist spiegelte
es sich in Beobachtungen der
Zeitverhältnisse. Schon früh äussert er
Missbehagen am «Kastenwesen der Nationen»,

was ihn nicht hinderte, den «nationalen

Russen» geradezu hartnäckig zu
idealisieren. Als unliebsame, bis gefährliche

Zeitphänomene registrierte der
junge Rilke die Unterdrückung der
tschechischen Literatur und das «ver¬

frühte Renaissancegefühl» im Deutschland

der Jahrhundertwende.
Ist es nun eine politische Aussage,

wenn Rilke in einem Brief an seine Frau
Clara vom «Erlösenden« spricht, «das

im Handeln liegt»? Wäre dieses
Plädoyer für das Tun gleichzusetzen mit
Heinrich Manns dialektischer Erörterung

des Verhältnisses von «Geist und
Tat»? Mitnichten. Rilkes Handeln ist
stets ästhetischer Natur gewesen. Und
seine oft willkürlich zitierte
überraschende Folgerung aus dem Betrachten
des Archaischen Torso Apollos (und des

Betrachtet-Werdens durch ihn!): «Du
musst dein Leben ändern» lässt sich nun
einmal nicht gleichsetzen mit einer
Aufforderung zu einem quasi-politischen
Aktionismus. Immer ist damit auch die

Verwandlung ins Innere gemeint.
Gleichzeitig ist aber festzuhalten, dass

die ästhetisch intendierte «Verwandlung»

durchaus auch den gesellschaftlichen

Bereich meint, nicht unbedingt
jedoch im Sinne einer Revolutionierung.
sondern vor allem mit Blick auf seine

Selbst-Besinnung.
Die Politik werde ein Zeigen, meint

Rilke 1907. ein symbolischer Akt, der
freilich in Gefahr stehe, sich nur noch zu
veräusserlichen. demonstrativ, oder wie
er mit Blick auf Deutschland sagt.
«grob» zu werden. Diesen Gedanken
entwickelte er, das Schicksal des
jüdischen Volkes bedenkend, dessen

«Selbstaufrichtung» er hervorhebt. Dabei

versucht Rilke, ein (uns heute nicht
unbekanntes) Dilemma positiv zu wenden:

«Das nationale Sich-Besinnen, das

so befremdlich scheint in einer Zeit über-



942 ZU RILKE

nationaler Verständigung, ist vielleicht
ein Versuch, erst im Grossen Einzelne zu
schaffen. - Einzelstaaten von starker
Persönlichkeit, die sich aufrichtig zur
Geltung bringen.» Dass diese These kein
Zukunftsentwurf sein konnte, wusste
Rilke spätestens 1915. Der durch den

Krieg «entstellten Welt» vermag er jetzt
nur noch durch öffentliches Schweigen
zu begegnen: so lehnt er eine Aufforderung

seines Verlages, an einem Almanach

auf jenes Jahr mitzuarbeiten, mit
dieser Begründung ab.

Nationale Identität war für Rilke
nahezu ausschliesslich eine Frage der
Sprache gewesen. «Ich bin zu der
Einsicht gekommen.» schreibt Rilke 1907.
«dass man diesem Drängen (sich in einer
fremden Sprache auszudrücken, R.G.)
nicht zu sehr nachgeben, vielmehr immer
wieder seine Kraft daran setzen muss, in
der eigenen Sprache alles zu finden, mit
ihr alles zusagen.» Alles. Das schloss die
unseligen Fünf Gesänge (1914) ein, die
sich heute so peinlich lesen wie Hölderlins

schlimme Ode Der Tod fürs Vaterland.

Freilich konnte im unmittelbaren
Umkreis der kriegsenthusiasmierten
Gesänge das wichtige Gedicht An
Hölderlin entstehen (wie auch Hölderlin auf
jenem Blatt, auf dem er diese unheimlichen

Verse schrieb, das so betont
harmonische Gedicht Sokrates und Alcibia-
des entwerfen). Was lässt sich daraus
folgern? Dass Gedichte rollengebunden
sein können, ein Spiel mit dieser oder
jener Aussage, ein Experiment mit
Auffassungen, in keinem Fall aber eine blosse

Abbildung dessen, was der Dichter
tatsächlich fühlt und denkt. Wer
schreibt. Kunst schafft, ist der Verführung

der Maske bereits erlegen. Wer
nun als Leser den Dichter bei seinem
Wort nehmen will, wer so von diesem
Wort Rückschlüsse auf den Dichter
ziehen will, vergisst. dass der Dichter im

Gedicht nicht sich, sondern die Sprache
beim Wort genommen hat.

Auch die vermeintlich «politischen»
Aussagen eines so kunstbewussten (um
nicht zu sagen kunst-besessenen) Dichters

wie Rilke sind immer mit diesem
Vorbehalt zu lesen; das gilt auch in
besonderem Masse für seine Briefe, die
ihrerseits Sprachkunstleistungen im
höchstem Grade sind, lyrische Prosa.
Spracherprobung in einer distanzierten
Dialogsituation. Rilke bietet in seinen
Briefen alles auf, was ihm seine
Sprachkönnerschaft erlaubt. Das Bonmont
wird in diesen Briefen ebenso gepflegt
wie das gewollte Paradoxon: Über das
«Österreichische» nachdenkend, nennt
er es «die Unaufrichtigkeil als Staat»;
später freut er sich seines habsburgischen

Hintergrunds, seiner Vielfalt (bis
Verschwommenheit) wegen. Die
Konstruktionen seiner Herkunft werden zu
einem Labyrinth, in dem er notfalls
unsichtbar werden kann. Ein weiteres
Bonmot, das sich treffender nicht denken

lässt: «Der 'deutsche Gott>, unter
Wilhelm IL warsein Unteroffizier -, jetzt
ist es eine Art Ebert auf Halbmast. »

Diese Bekanntes mit Unbekanntem
erhellend verbindende, mustergültig
edierte Briefauswahl dokumentiert, wie
eingangs bemerkt, vor allem Rilkes
Verhältnis zur Zeitgeschichte - und damit
eben den Umgang eines Künstlers mit
seiner Zeit. Diese Auswahl ermöglicht
es dem Leser, das « Herzungewisse» an
Rilkes «politisch Sorgen» nachzuempfinden,

seine « Unscharfebeziehung» zur
Zeitgeschichte zu würdigen und ihre
ästhetische Verwandlung, die sich in
vielen dieser Briefe bereits ereignet, zu
erkennen. Der Herausgeber dieser
Auswahl, Joachim W. Storck, hat diesen
Band auf zwei wichtige Vorarbeiten
stützen können: Zum einen auf seinen -
damals wie heute - umstrittenen, da



ZU RILKE 943

bahnbrechenden Aufsatz über «Eman-
zipatorische Aspekte im Werk und
Leben Rilkes» (1975) sowie auf die von ihm
betreute Marbacher Rilke-Ausstellung
(gleichfalls 1975). die Rilkes betont
idiosynkratisches Verhältnis zur Zeit
mustergültig veranschaulicht hatte.
Kritische Selbsteinschätzung und Suche
nach Metaphern gingen bei Rilke stets
Hand in Hand. Das belegt beispielsweise

sein Brief an Sophie Liebknecht
vom August 1917, in dem er schreibt:
«Sehen Sie, die Zeitung ist ja nicht die
Zeit, und von einem auf das andere zu
schliessen, dazu fehlt es mir an List, an
Beweglichkeit, an historischen
Voraussetzungen. Man kann die ungeheuerliche
Anmassung der Zeitungen nur korrigieren,

wenn man ihnen Historie entgegenzustellen

hat. Aber ich fürchte, was mich
von der Geschichte abtrennt im Grunde,
trennt mich auch von ihrer vaguesten
und gewissenlosesten Manifestation, der
Presse: dass ich nicht imstande bin, Wort
gegen Wort, Meinung gegen Meinung,
auszuwägen, zehn Meinungen gleichzeitig

im Bewusstsein zu halten ohne noch
einer Recht zu geben; das ist doch
sozusagen des klareren und selbständigen
Zeitungslesers unentbehrlichste Eigenschaft

und Vorsicht.» Nun folgt ein Hinweis

auf sein eigenes sprachkritisches
Bewusstsein, um sogleich einen
schaffenspsychologischen Punkt
anzusprechen: Die in Paris entstandenen
Gedichte seien «aus der Zeit heraus»

geschrieben, aus ästhetischer Zeit-
Kenntnis und aus dem Bedürfnis,
bestimmte Gestalten, Motive, im
umfassendsten Sinne Ein-Gesehenes aus der
Zeit herauszunehmen - im und durch
das Gedicht.

Wiederholt erwähnt Rilke sein
Verhältnis zum Medium der Zeit, zur
Zeitung, wobei er gelegentlich behauptet,
dass er täglich bis zu drei, vier Zeitungen

lese, wenige Wochen später aber betont,
dass er «kein Zeitungsleser mehr sein»
könne. Im März 1919 gibt er zu, monatelang

sogar «fünf bis sechs Zeitungen»
gelesen zu haben, will aber künftig nicht
mehr «auf Politisches» eingehen, was
ihn nicht daran hindern wird, im nämlichen

Jahr in der Schweiz eine politische
Rede zu entwerfen, deren metaphorischer

Charakter besonders ins Auge
fällt («Die politische Uhr ist ähnlich
jenen Wächter-Uhren...»).

Rilke und die November-Revolution,
eine Phase, die diese Auswahl in den

Mittelpunkt rückt. «Übrigens versteh ich
unter Revolution die Überwindung von
Missbräuchen zugunsten der tiefsten
Tradition...», heisst es in einem Brief
Rilkes vom Dezember 1918. Eine
Stegreifansprache soll er im November 1918

gehalten haben, in München, ansonsten
aber die Zeit, vom Besuch einiger
Veranstaltungen abgesehen, «mir Zuschaun
und Zuhören, nein mit Hoffen vor allem»
zugebracht haben. Seine Wohnung in
der Ainmillerstrasse 34 war nicht gerade
ein Hauptquartier der Räte, aber auch
keine unberührte Dichterklause gewesen.

Rilke wusste Bescheid über die
Vorgänge um ihn, nahm lebhaften Anteil an
ihnen, stand in freundschaftlicher Beziehung

mit Kurt Eisner und bewahrte sich
das «Programm der bayerischen
Volksregierung» sorgfältig auf, deren Zerfall
er gleichfalls genau registrierte. «Die
Räteherrschaft ist in Millionen kleiner
Splitter zersprungen...», vermerkt er im
Mai 1919. Zudem spürt er, wie
kräfteaufreibend es sein wird, die Verhältnisse
wieder zu ordnen.

Zuschauen, sich ereignen, zerfallen,
ordnen und sich dabei aufreiben, damit
sind jene Stichworte genannt, die Rilke
in seiner Achten Duineser Elegie gültig
verarbeitet hat: «Und wir: Zuschauer,



944 ZU RILKE

immer, überall,/dem allen zugewandt
und nie hinaus!/ Uns überfUllis. Wir ord-
nens. Es zerfällt./Wir ordnens wieder
und zerfallen selbst.»

Als sich Rilke 1919 der Schweiz
zuzuwenden beginnt, misst er das Land
immer wieder nach politischen
Massstäben. Er idealisiert das Land nicht
(wie Russland), seine Urteile fallen
vielmehr betont nüchtern aus: «Über
Zürich, diese politisch-trübe Stadt, ist
kaum etwas zu sagen», schreibt er in
einem seiner ersten Briefe aus seinem
Domizil in Soglio. Und wenig später
konstatiert er: «...die Schweiz, gewiss
kein Landfür mich; sie mutet mich an wie

jene gemalten oder modellierten Aktflgu-
ren, die darauf angelegt waren, die
Schönheiten vieler Frauen an einer
Gestalt in Erscheinung zu setzen, das ist,

wenn ich nicht irre, die Ästhetik der
Schweiz», in der die «Künstler so rasch
ins Pädagogische geraten». Doch die
Bindekräfte der Natur und Geschichte
der Schweiz beginnen zu jener Zeit (im
August 1919) bereits auf ihn zu wirken,
zumal er sich von ihrer politischen
Wirkung überzeugen kann: Er erkennt die

politische Vielfalt dank des Kantonalprinzips,

aber auch ihren inneren, durch
Natur und Geschichte, begründeten
Zusammenhang. Schon einen Monat
später kann er schreiben: «...ich glaube
sogar, die Schweiz fängt an, mir begreiflich

zu werden, in ihrer eigentümlichen
Durchdringung und angestammten
Einheit».

Während ihm «das Nationale
unendlichfern liegt», deutete er jedoch gerade
in seinen letzten Lebensjahren seine

Heimatlosigkeit als etwas Spezifisches
Österreichisches, wobei er, ein weiterer
«reiner Widerspruch», den er stets für
eine Hauptquelle seines künstlerischen
Schaffens gehalten hat. die «Ent-Natio-

nalisierung der Polen», welche die
europäischen Grossmächte systematisch
betrieben hätten, beklagen konnte.

In seinem Brief über das Preussische

an Nanny Wunderly-Volkart vom
Dezember 1921 deutete Rilke an. dass er
eine ästhetisch bestimmte Politiktradition

für humaner halte als ein rein
pragmatisches Politikverständnis. Der
«musikalisch bewegte» Prinz Louis-Ferdinand,

von Rilke «hinreissend»
genannt, gehörte für ihn zu dieser Tradition

wie vor ihm der Bruder Friedrichs
des Grossen, Prinz Heinrich. Rilkes
ausführliches Bekenntnis zur ästhetischen
Politik, einer Politik des symbolischen
«Zeigens», folgt dann im Juli 1922 in
einem Brief an die Gräfin Sizzo-Noris-
Crouy. Inmitten der Schweizer Republik

denkt er an den Symbolgehalt der
ungarischen Stephanskrone als Symbol
einer «Idee», die aus der «Mitte» der
ungarischen «Art» entstanden sei.

Ungarns Glaube «an seine Krone, dieser
stille, unbeirrliche Drang durch die
Jahrhunderte hin, in einem Ding das
Unbegreiflichste der Macht sich rein zu erhalten,

kann nichts anderes sein, als eine

grosse verschwiegene Idee; die Stephans-
Krone wäre gewissermassen der
Akkumulator dieser ins Unantastbare und
Gemeinsame hinein gesparten Kraft: sie

denkt, es denkt in ihr wie in einem goldenen

Haupte... ». Als ideales Amt stellt er
sich nun die Aufgabe eines «Erb-Kron-
Hüters» vor. Soweit der Revolutionär
des Jahres 1918. Die ans Unheimliche
grenzende Fortsetzung dieser symbo-
lisch-ästhetizistischen Politik liefert dieser

Brief auch. Rilke berichtet, dass er in
seinem Château de Muzot ein uraltes
Hakenkreuz über dem Eingang einer
alten katholischen Schloss-Kapelle
gefunden habe. Er glaubt sich dem Geist
der Tempelritter nahe. Er konnte nicht
wissen, dass er damit unter einem Dach



ZU RILKE 445

mit dem Symbol des deutschen
Verhängnisses lebte.

Mit Blick auf Deutschland gebraucht
er 1923 das bei ihm seltene Wort
«absurd», um die Verhältnisse dort zu
beschreiben. Und Deutschland gilt auch
eine seiner letzten Mahnungen in
Sachen Politik: Das Land habe es nach
dem Ersten Weltkrieg versäumt. Demut

zu üben, sich auf seine «ältesten Grundlagen»

zu besinnen und sich selbst ins
«Maass» zu rücken. In der Tat bleibt dies
eine sehr deutsche Aufgabe.

Rüdiger Görner

Rainer Marie Rilke: Briefe zur Politik.
Herausgegeben von Joachim W. Storck. Insel

Verlag. Frankfurt am Main und Leipzig 1992.

Erfahrung als Prozess der Ent-Täuschung

«Vergangenes historisch artikulieren
heisst nicht, es erkennen, <wie es denn
eigentlich gewesen ist>. Es heisst, sich
einer Erinnerung bemächtigen, wie sie
im Augenblick einer Gefahr aufblitzt»,
schreibt Walter Benjamin.

Vielleicht gelingt es Peter Bürger mit
seiner essayistischen Durchquerung
postmoderner Philosophiegeschichte,
jenen «Zeitkern der Wahrheit» freizulegen,

auf den es immer schon ankommt1.
Was «aufblitzt», ist jene zutiefst in unserer

historischen Gegenwart begründete
Sehnsucht nach Authentizität, die der
Wahrheitsfrage eine neue Dimension
gibt. In einer Welt, in der die Grenze von
Wirklichkeit und Fiktion, von Mensch
und Maschine, von Natur und Kultur
allmählich verschwindet, und der
Mensch, umstellt von Versatzstücken
perfekter Simulation, selbst zum
Simulacrum zu werden droht, versteht sich
das Interesse postmoderner Intellektueller

ebensowohl als «zeitige Frage» wie
auch als «Frage der Zeit» (Lessing). Wo
sich aber die Grenze zwischen Natur
und Kultur verwischt, da scheint sich
auch die Wahrheitsfrage zu erübrigen,
und wo sich die Wahrheitsfrage nicht
mehr stellt, da gibt es auch keinen Ort
mehr für jenen Intellektuellen (ob bür¬

gerlich oder marxistisch), der sich als

autonomes, selbstverantwortliches Subjekt

weiss in einer Geschichte, die als
Resultat des Handelns der Menschen
begriffen wird. Sartre als letzter Philosoph?

In einer Welt, in der die Grenze
zwischen Symbol und Symbolisiertem
fällt zugunsten einer «Symbolokratie»
(Saner) und Erfahrung dereinst nur
noch als Erinnerungsspur auf der Couch
vorkommen wird, muss der Intellektuelle

daran denken, seinen Abgang
vorzubereiten. Mit verzweifelter
Emphase klammert er sich an sein
angestammtes Instrumentarium, an die Sprache,

oder besser das, was von ihr
übriggeblieben ist: den Signifikanten als den
Teil, der sich dem Zugriff wohl am ehesten

anbietet. Auf dessen Materialität
richtet sich seine ganze Hoffnung. In der
Literatur als dem Ort jener «Materialität»,

die Blanchot einmal «mein
Bewusstsein ohne mich» nennt, sucht der
neue Intellektuelle sein Heil. Ihr über-
lässt er sich mit Haut und Haar, in ihr
lässt er sein Subjekt verschwinden. Da
er aber kein echter Selbstmörder ist,
sondern nur dessen Surrogat, kann er
sein Verschwinden zum Selbstbegründungsakt

stilisieren. Ob damit das letzte



946 ZU PETER BÜRGER

Kapitel jener so männlichen
Erhabenheits-Geschichte zwischen Grössen-
wahn und Grenzerfahrung angebrochen
ist? Insofern nämlich das Verschwinden
dieses Intellektuellen sein Verschwinden

ist. bezieht er daraus die Gewissheit
seiner selbst: Ich verschwinde, also bin
ich. Was trennt ihn denn da von seinem
Vorgänger (Cogito ergo sum!)? Einmal
mehr müssen sich Frauen ausgeschlossen

fühlen. «LA femme n'existe pas»,
also kommen sie auch nicht in Frage für
das «Verschwinden». Aber vielleicht ist
auch das nur ein Simulacrum, und die
Frauen sehen sich (einmal mehr) betrogen

um die Hoffnung, endlich die letzte
Kränkung in ihrer Leidensgeschichte
erlitten zu haben. Von Blanchot bis
Foucault: Selbstauslöschung als Schreibmotivation.

Inszenierte Selbstinaugurie-
rung des Verschwindenden als Gestus
der Macht, und noch immer (schon wieder)

ist das männliche Subjekt mit sich
allein.

In den Widersprüchen des fremden
Textes bewege sich die Wahrheit,
schreibt Peter Bürger in seinem
einleitenden Brief an Malte Fues, einem der
herausragenden Kenner der
Postmodernen-Szene. Der Interpret kämpft
gegen seinen Erwartungshorizont im
Bewusstsein der Nur-Vermeintlichkeit
seines Wissens - Erfahrung als «Prozess
der Ent-täuschung» (13). Bürgers
Kampf wird zum exquisiten Lesevergnügen.

Mit Bürger bewegt sich der Leser

von Foucault zu Blanchot, von Derrida

zu Bataille und umgekehrt; mit Bürger

teilt man/frau die Faszination, die
von Texten ausgeht, deren Sinn in ihrem
Gestus liegt. Und an einem Gestus
entzündet sich schliesslich auch Bürgers
Denklust. Hinter dem Geheimnis jenes
Lächelns, das immer dann auf den Lippen

der Poststrukturalisten erscheine
(so Bürger), wenn der « Kritiker» ein Ar¬

gument vorgebracht zu haben meint,
verberge sich vielleicht jenes gespaltene
Ich des unsere Gegenwart antizipierenden

Künstlers, für das Bürger die Formel

findet: Batailles «Lachen» als
Gebärde dessen, «der sein Denken radikal
in Frage stellt, ohne ihm damit seinen
tödlichen Ernst zu nehmen» (62). Die
Hegeische Dialektik «als endlose Bewegung

verzweifelter Lust, lustvoller
Verzweiflung». Die Gebärde dieses
Lächelns verweise auf «die Gestalt des
Herrn» aus Hegels Kapitel über
Herrschaft und Knechtschaft in der
«Phänomenologie des Geistes» (176). «Der Herr
hat sich unangreifbar gemacht. Während
der Kritiker ihn in seiner Gestalt fassen
will, hat er schon eine andere angenommen.

Der Kritiker beweist durch seine
Rede nur, dass er keinen Anteil hat am
Universum des Herrn. Der Herr lächelt»
(58). Batailles gespaltene
Selbsteinschätzung zwischen Überlegenheitsund

Unterlegenheitsgefühlen bilden
sich in seinen Texten ab. Oder sind auch
das nur Tricks? Mittel zur Erzeugung
jener vielgepriesenen Authentizität?
(60).

Dann Batailles Verhältnis zum
Nationalsozialismus. Er und seine Freunde
des «Collège de Sociologie» entwickeln
in den Jahren vor dem Ausbruch des
Zweiten Weltkrieges den Gedanken
eines «pouvoir spirituel». Als «Kirche
oder moralische Gemeinschaft», die
«Anspruch auf geistige Macht erheben
konnte», wollten sie sich konstituieren.
Bürger stellt fest: «Im Nationalsozialismus

verwirklicht tritt ihnen der Gedanke
einer mythisch legitimierten Macht
als feindlicher entgegen. Die Gemeinschaft

der Starken, die sich zu bilden
hoffen, gibt es bereits» (50). Der Faschismus

als kollektiver Wahnsinn ist kein
«Rückfall ins Archaische, sondern
ein Phänomen der Moderne», schreibt



ZU PETER BÜRGER 947

Bürger (36). Die moderne Symbolo-
kratie schafft ein Universum von
Zeichen, in dem das wahrhafte Bew usstsein

ganz in der Unmittelbarkeit zu leben
meint: «das wahnsinnige Bewusstsein
überspringt den Sehnsuchtshorizont und
weiss sich eins mit dem Ziel der
Sehnsucht».

Es war vor allem Sartre, der sich
Bataille entgegenstellte. Er wirft ihm
Täuschung und Unaufrichtigkeit vor.
Widersprüchlichkeit als «Ausdruck
einer leidenschaftlich besetzten
Unentschiedenheit» (55). Nur - in einer Welt,
in der Aufrichtigkeit und Unaufrichtigkeit

vermittlungslos zusammenfallen,
entfällt auch jegliche Kritik. So bleibt
der Vorwurf des Irrationalismus gegen
Bataille ohnmächtig. Der Gewissheit
des eigenen Todes setzt Bataille ein
Leben «im emphatischen, im ekstatischen

Wortsinn» entgegen. «Das wahre
Leben gibt es nur im Tode, aber im Tod
gibt es kein Leben. Wie lässt sich der Tod
leben? Er lässt sich nur simulieren. Die
Angst und die Verzückung (ravissement)
der Ekstase sind Todessimulationen. In
ihnen kommt das Ich zu sich, indem es

sich preisgibt» (57). Die Frage nach dem
Träger dieser Erfahrung drängt sich auf.
Sartre meint: «Ein gewisser Herr
Bataille. Bibliothekar an der Bibliothèque
Nationale» (57); Batailles Texte meinen:
«ein stolzes Selbst (ipse fier), das fähig ist,
sich preiszugeben» (57). Für Bürger
verweist diese Selbstpreisgabe als «actesouverain

auf die Gestalt des Herrn. In
ihr vermischen sich auf eigentümliche
Weise Denkmotive Hegels mit solchen
Nietzsches (58). Der weibliche Leser
kommt nicht umhin, sich an jene
idealistische Topik zu erinnern, wo sich im
Gewaltakt Schillerscher Erhabenheitstheorie

das männliche Selbst als
Denkendes inauguriert.

Neben Bataille ist es besonders Bür¬

gers Essay zu Blanchot - beides französische

Denker, denen die postmodernen
Theoretiker besonders viel verdanken -,
der zu einem besonderen Lesevergnügen

wird. Blanchots «De l'angoisse à la
littérature» legt die Spur, auf der sich
dieser originelle Dichter und Denker
bewegt. Ausgangsort seines Schreibens
sei die Angst, die danach verlange,
gesagt zu werden. Blanchot schreibt: «Die
Existenz des Schriftstellers erbringt den
Beweis, dass in demselben Individuum
neben dem geängstigten Menschen ein
kaltblütiger fortbesteht, neben dem
Wahnsinnigen ein vernünftiges Wesen
und eng vereint mit dem Stummen, dem
alle Wörter entfallen sind, ein Rhetor, der
den Diskurs beherrscht» (67). Offenbar
sieht sich Blanchot in der Ausweglosigkeit,

einerseits den sprachmächtigen
Beobachter erzeugen zu müssen, um die
Angst überhaupt erfahren zu können,
andererseits ist es eben die Versprachli-
chung. welche das Erlebnis um seine
Authentizität bringt. Aber anders als
der Dialektiker rette sich Blanchot aus
der Widersprüchlichkeit: «Der Gedanke

wird stillgestellt in der festgehaltenen
Aporie.» Faszinierend, wie Bürger sich
auf diesen ungewohnten Denkversuch
einlässt. Er versucht. Blanchots Denkform

auf den Begriff des Paradox zu
bringen. Anders als bei Kierkegaard, wo
der paradoxe Gedanke Raum schafft für
den Glauben, verstehe sich das
Paradoxon bei Blanchot nicht als Stadium
des Durchgangs, sondern als «endlos
dehnbare(r) Augenblick radikaler
Verzweiflung». Dieser habe für das Ich «die
Evidenz einer sich selbst enthüllenden
Wahrheit, in der freilich alles, nicht nur
die Welt und die andern, sondern auch
das Ich als ein besonderes verschwindet»,
kommentiert Bürger. «Dieses Ich hat im
wörtlichen Sinn nichts zu sagen. Das aber
macht es redselig» (71).



948 ZU PETER BURGER

Bürger erinnert an Blanchots
Engagement innerhalb der französischen
Rechten während der dreissiger Jahre
und exponiert dessen Denkposition in
diesem Zusammenhang. Die Besetzung
Frankreichs macht den Willen zur nationalen

Einheit obsolet, es sei denn, man
gebe das Ziel im Akt der Verwirklichung
preis (71). Auch das kennen wir schon

von Bataille. Blanchot schliesse sich der
Kollaboration nicht an, aber er denke
ihre Logik zu Ende, schreibt Bürger. Die
Verlagerung des Engagements des
Schreibenden von der Gesellschaft auf
die Literatur lenkt das Interesse
notwendigerweise auf die Sprache, und
zwar auf das Wort, das nicht mehr als

Träger von Bedeutung interessiert. So

neu scheint mir diese Verlagerung
allerdings nicht, reagiert nicht schon Schiller
auf die sich abzeichnende Ausweglosigkeit

der Französischen Revolution mit
«ästhetischen Briefen», und verbrauchte
nicht die Elite des deutschen Idealismus
ihre Energien im Nachdenken über den
Autonomiestatus der Kunst? Im
Anschluss an Mallarmé entwickelt Blanchot

eine Sprachauffassung, die jenseits
der seit Saussure geläufigen Funktion
des Bezeichnens und Bedeutens Sprache

als eine «äusserst seltsame magische
Macht» unabhängig von Mensch und

Ding begreift, als «ein verkörpertes
Bewusstsein, das auf die Materialität der
Wörter, ihren Klang, ihr Leben
beschränkt ist und das uns glauben macht,
diese Wirklichkeit öffne uns irgendeine
Wirklichkeit zum Grund der Dinge.
Vielleicht trügt das nur. Aber vielleicht ist
dieser Trug die Wahrheit alles Geschriebenen»

(77). Blanchots Vorliebe für
Kafka lässt sich unschwer orten. Beide
verfallen dieser seltsamen magischen
Macht der Sprache, die
Extremerfahrung eröffnet. An dieser Stelle
kann sich Bürger nicht enthalten, seinen

Widerstand zum kritischen Argument
zu objektivieren: «Statt seiner selbst
bewusst zu werden im andern, verliert
das Ich sich an das 'Bewusstsein ohne
Subjekt), die Sprache - eine Erfahrung,
die einem Leben im Tode vergleichbar
ist» (78).

Die Erfahrung, die Blanchots Schreiben

im Medium der Sprache hervorbringt,

habe etwas Solipsistisches. Das
solipsistische Bewusstsein aber -so Bürger

- «ist das des Herrn, d. h. dessen, der
sich als Herr imaginiert» (82). Die
Herrschaft aber sei (nach Kojèves Hegel-
Interpretation) «eine existentielle
Sackgasse. Der Herr kann entweder in Lust
verdummen oder auf dem Schlachtfeld
als Herr sterben, doch er kann nicht
bewusst leben und sich dabei als das, was
er ist, befriedigt wissen» (88 ff.). Immer
wieder versucht Bürger, die widerständigen

Denkpositionen der Gedankenbewegung

des dialektischen Prozesses
auszusetzen (65). Mit seinen Essays
über Bataille und Blanchot legt er die
Spur zu den «Grossen»: Barthes,
Foucault, Lacan, Derrida. «Denken als
Geste» überschreibt Bürger seinen Fou-
cault-Essay, den er noch einmal seinem
Gesprächspartner Malte Fues widmet.
Das Denken falle dort mit der Geste
zusammen, wo der Selbstbegründungsanspruch

eingezogen werde (127). «Im
Zeitalter der Kommentare bleibt dem

Philosophen nur die Geste dessen, der die
Philosophie untergräbt.» Und «- die
Foucaultsche Denkgeste hebt die Gegensätze

nicht auf, sondern zerreibt sie im
discours» (132).

Ausgegangen ist Bürgers Denkbewegung

vom postmodernen Roman und
dessen Verbindung zu Hegel und dem
Surrealismus; beschlossen wird dieser
Gang durch die postmoderne
Landschaft, nach einem Abstecher zu
Heidegger, mit einer ungewöhnlichen



ZU PETER BÜRGER 944

hommage an Hegel: postmodernes
Denken als «Denken des Herrn», das die
Vernunft des Knechts begrenze und ihr
eben darum verhaftet sei (178).
Lächelnd steht der Herr abseits und sieht
sich bestätigt, wenn sich dem Knecht
«die Geschichte in Geschick» verkehrt:
«Die Wahrheit des Knechts ist das Wissen

von der Macht des menschlichen Tuns,
der Gestaltbarkeit der Welt und der
Verwirklichung des Glücks. Die Wahrheit

des Herrn ist das Wissen von der menschlichen

Ohnmacht, der Geschicklichkeit
aller Geschichte und der Wirklichkeit des

Todes» (178).
Bürgers «Denken des Herrn», ein

philosophischer Spaziergang, der von
der Lust am Gehen lebt.

Beatrice Wehrli

Peter Bürger. Das Denken des Herrn.
Essays. Suhrkamp Verlag. Frankfurt am
Main 1992.

Hinweis

«Die Kleefabrik»

Hinweis auf einen Roman
von Hermann Jacobi1

Mit seinem Roman «Die Kleefabrik»
hat Hermann Jacobi. aus traditionsreicher

Familie, «Jurist und Manager einer
Firmengruppe» (Klappentext), in
fortgeschrittenen Jahren überraschend
einen kurzen Roman - oder vielleicht
eher: eine längere «dramatische Erzählung»

- vorgelegt; ein kleines, dichtes
Werk, dessen Lektüre ebenso vergnügt
und erheitert wie gedanklich auf mehreren

Ebenen herausfordert und zu
ernstem Mit- und Nachdenken nötigt.

Geschickt komponiert und gewandt,
wenn auch konventionell erzählt, enthält

«Die Kleefabrik» inden Erkenntnissen,

die der Autor vor allem über seinen
Protagonisten, den Glücksklee-Fabrikanten

Norman Vogt, entwickelt, die
Summe einer umfassenden Welt- und
Lebenserfahrung in unserer Zeit. Sie

führt über all das Vergnügliche und
Erheiternde, zuweilen auch Derbe und
Frivole hin zur Sinn-Frage des
Menschen überhaupt, dieses «Sandkorns im
All».

Vogt, der innerlich einsame, Frau und
Töchtern wie auch seinen Verwaltungsräten.

Freunden und Verwandten längst
entfremdete, aber äusserlich erfolgreiche

und angesehene Fabrikant in der
Provinzstadt «Bitterfelden». ringt inmitten

vielerlei vordergründiger Geschehnisse

still, zäh und »frustriert» (frustra:
vergeblich...) mit dieser Frage, die kurz
vor dem 25jährigen, pompös gefeierten
Jubiläum seiner prosperierenden
Kleefabrik in sein Leben einbricht: nicht
bloss eine gewöhnliche Krise der
Lebensmitte, sondern über das Individuelle

einer solchen Krise weit hinausführend.

Allerdings: der Einbruch erfolgt
zunächst in recht vordergründigen
Formen. Gesundheitliche Störungen treten
auf. Vogt sucht Hilfe: beim Arzt, in
Medikamenten, in einer psychologischen

Beratung, in einer therapeutischen

Gruppe («Seelenkurs»: Intensivwoche

im österreichischen «Falkenheim»).

Er dringt dabei in schmerzhaften

Schritten zur Wurzel seiner existentiellen,

überindividuellen Angst und
Einsamkeit vor, zur Frage nach dem
«Grossen Geheimnis», wie er es schliesslich

nennt.



950 HINWEIS

Jahrzehntelang hat er sich der
Bedrohungen aus dem eigenen, irrationalen
Inneren durch seine hektisch-erfolgreiche

Tätigkeit als Unternehmer zu
erwehren versucht. Die Fabrik, sein
materialisiertes Ich. steht als der sichtbare
Beweis dieses Erfolgs. Vogt hat sich darin

einen mächtigen Schutzwall gegenüber

allen inneren Ängsten, einen festen
äusseren Halt in seiner Einsamkeit
errichtet.

In seiner jetzigen Krise aber kann er
sich der eigentlichen Herausforderung
nicht mehr entziehen, er stellt sich ihr
endlich: denkend, philosophierend. Dabei

gelangt er zu bemerkenswerten
Einsichten - aber nicht zu einer Lösung, die
ihn in das »Grosse Geheimnis» wirklich
eindringen Hesse.

Vielleicht auch darum unternimmt er
zur selben Zeit, in seiner andauernden
Not («tiefer Denker? armer Irrender?
Zwitter? Schalk?»), den hilflosen
Versuch, seine Kleefabrik vor einem
möglichen Verlust an einen imaginären
Feind abzusichern: als ob er sich selbst
in seinem Werk gegenüber allen
möglichen, dunklen Bedrohungen schützen
wollte.

Es geht ihm darum, die letzte Verfügung

über «seine» Fabrik in den eigenen
Händen zu behalten, und sei es,
schlimmstenfalls, sogar durch deren
Zerstörung. Zu diesem Zweck lagert er
im Keller Sprengstoff ein. den er sich bei
Joseph Brüllmann, dem dubiosen
Zechkumpanen aus dem Seelenkurs in
Falkenheim, besorgt - einem resignierten
Achtundsechziger, Ingenieur und Leiter
eines Büros für Sicherheitsbauten und
Sprengtechnik, der sich einmal anbiedernd

und anmassend. doch nicht
eigentlich verfehlt als Vogts «brüderlichen
Antipoden» bezeichnet.

Seine philosophischen Einsichten
und Erkenntnisse aber präsentiert Vogt

schliesslich in einer langen, tiefschürfenden

Rede anlässlich seines fünfzigsten
Geburtstages. Er lässt sie der versammelten

Prominenz, dem Freundeskreis
und der Verwandtschaft durch einen
Schauspieler effektvoll vortragen. Das
Publikum ist perplex, teils tatsächlich,
teils pflichtbewusst beeindruckt.

Doch wird deutlich genug, dass keiner
der von Vogt denkend erwogenen Fleils-

wege ihn selbst zum Ziel geführt hat
oder je führen könnte, aus seiner
existentiellen Angst und Einsamkeit als
Mensch heraus: weder die philosophische

Wahrheitssuche noch das
Bemühen um Gerechtigkeit in dieser Welt,
weder das Ausleben des Sexus (als
Ausdruck des Hedonismus schlechthin) noch
das Ergründen der Tiefen der Psyche.

Das Problem Vogts (des «knechtenden

und zugleich geknechteten
Menschen»?) lässt sich weder denkend noch
handelnd lösen: wenn es überhaupt
eine Lösung gibt, kann er sie nur in
einem tiefen und existentiellen Sinne
erfahren.

Jacobi gelingt es tatsächlich, in einem
wendungs- und überraschungsreichen
Geschehen, in dem Vogts «brüderlicher
Antipode» eine verhängnisvolle Rolle
spielt, den Weg in diese Erfahrung bis
hin zur Erfüllung im Augenblick des

(nicht mehr gesuchten) Todes
vorstellbar zu machen. - Die Erzählung
endet heiter-ironisch, so. wie sie begonnen

hat.
Ein eigenes Vergnügen bereitet es.

Jacobis vordergründigere und verstecktere

Chiffren und Symbole aufzuspüren
und in Beziehungen zu setzen, quasi
über «Scherz, Satire und Ironie zur
tieferen Bedeutung» vorzudringen.

Walter Jacob

Hermann Jacobi. Die Kleefabrik.
Roman. Edition Hans Erpf. Bern/München
1990.


	Das Buch

