Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

Rilkes poetische Politik

«Tasso/politisch Sorgen herzungewisse».
Dieses Bruchstiick Holderlins konnte
ein Motto sein fiir Rilkes «Briefe zur
Politik »!; weist es doch auf ein Grund-
problem des kiinstlerisch Schaffenden:
Er sorgt sich um die Belange der polis,
um das Politische, da dies der Ort ist, wo
er durch seine poesis zu wirken hofft.
Holderlin nannte diese Sorgen «herz-
ungewiss», was bedeutet, dass sie bis ins
tiefe Innere des Dichters reichen, ohne
dass sie sich wirklich priszise fassen lies-
sen. Sie bleiben im Ungewissen trotz
ihrer Verinnerlichung. Womoglich wer-
den sie jedoch gerade dadurch ungenau,
dass nicht mehr der Diskurs in der polis
diese Sorgen «bespricht», sondern dass
sie sich im Innern des Dichters zu ver-
wandeln beginnen. Andererseits deutet
das Wort «herzungewiss» auch auf die
Schwierigkeit hin, auf der Grundlage
dichterischer Innerlichkeit die «politisch
Sorgen» angemessen beurteilen zu
konnen.

Rilke bescheinigte sich wahlweise
«politische Ahnungslosigkeit» und Sorge
um das Politische. Diese Sorge war
jedoch anderer Art als jene Hesses,
Déblins oder Heinrich Manns. Es war in
erster Linie eine Sorge um sein Verhalt-
nis zum Politischen. Zumeist spiegelte
es sich in Beobachtungen der Zeitver-
héltnisse. Schon friith dussert er Miss-
behagen am «Kastenwesen der Natio-
nen», wasihn nicht hinderte, den «natio-
nalen Russen» geradezu hartnickig zu
idealisieren. Als unliebsame, bis gefihr-
liche Zeitphdnomene registrierte der
junge Rilke die Unterdriickung der
tschechischen Literatur und das «ver-

friihte Renaissancegefiihl» im Deutsch-
land der Jahrhundertwende.

Ist es nun eine politische Aussage.
wenn Rilke in einem Brief an seine Frau
Clara vom «Erldsenden« spricht, «das
im Handeln liegt»? Wire dieses Pli-
doyer fiir das Tun gleichzusetzen mit
Heinrich Manns dialektischer Erorte-
rung des Verhiltnisses von «Geist und
Tat»? Mitnichten. Rilkes Handeln ist
stets dsthetischer Natur gewesen. Und
seine oft willkiirlich zitierte iiberra-
schende Folgerung aus dem Betrachten
des Archaischen Torso Apollos (und des
Betrachtet-Werdens durch ihn!): «Du
musst dein Leben dndern» ladsst sich nun
einmal nicht gleichsetzen mit einer Auf-
forderung zu einem quasi-politischen
Aktionismus. Immer ist damit auch die
Verwandlung ins Innere gemeint.
Gleichzeitig ist aber festzuhalten, dass
die dsthetisch intendierte «Verwand-
lung» durchaus auch den gesellschaftli-
chen Bereich meint, nicht unbedingt je-
doch im Sinne einer Revolutionierung,
sondern vor allem mit Blick auf seine
Selbst-Besinnung.

Die Politik werde ein Zeigen, meint
Rilke 1907, ein symbolischer Akt, der
freilich in Gefahr stehe, sich nur noch zu
verdusserlichen, demonstrativ, oder wie
er mit Blick auf Deutschland sagt.
«grob» zu werden. Diesen Gedanken
entwickelte er, das Schicksal des jiidi-
schen Volkes bedenkend, dessen
«Selbstaufrichtung» er hervorhebt. Da-
bei versucht Rilke, ein (uns heute nicht
unbekanntes) Dilemma positiv zu wen-
den: «Das nationale Sich-Besinnen, das
so befremdlich scheint in einer Zeit iiber-



942 ZU RILKE

nationaler Verstindigung, ist vielleicht
ein Versuch, erstim Grossen Einzelne zu
schaffen. — Einzelstaaten von starker
Personlichkeit, die sich aufrichtig zur
Geltung bringen.» Dass diese These kein
Zukunftsentwurf sein konnte, wusste
Rilke spitestens 1915. Der durch den
Krieg «entstellten Welt» vermag er jetzt
nur noch durch offentliches Schweigen
zu begegnen; so lehnt er eine Aufforde-
rung seines Verlages, an einem Alma-
nach auf jenes Jahr mitzuarbeiten, mit
dieser Begriindung ab.

Nationale Identitdt war fiir Rilke
nahezu ausschliesslich eine Frage der
Sprache gewesen. «Ich bin zu der Ein-
sicht gekommen,» schreibt Rilke 1907,
«dass man diesem Dringen (sichin einer
fremden Sprache auszudriicken, R.G.)
nicht zu sehr nachgeben, vielmehr immer
wieder seine Kraft daran setzen muss, in
der eigenen Sprache alles zu finden, mit
ihr alles zu sagen.» Alles. Das schloss die
unseligen Fiinf Gesdnge (1914) ein, die
sich heute so peinlich lesen wie Holder-
lins schlimme Ode Der Tod fiirs Vater-
land. Freilich konnte im unmittelbaren
Umkreis der kriegsenthusiasmierten
Gesiinge das wichtige Gedicht An Hol-
derlin entstehen (wie auch Holderlin auf
jenem Blatt, auf dem er diese unheimli-
chen Verse schrieb, das so betont har-
monische Gedicht Sokrates und Alcibia-
des entwerfen). Was ldsst sich daraus
folgern? Dass Gedichte rollengebunden
sein konnen, ein Spiel mit dieser oder
jener Aussage, ein Experiment mit Auf-
fassungen,in keinem Fall aber eine blos-
se Abbildung dessen, was der Dichter
tatsachlich fihlt und denkt. Wer
schreibt, Kunst schafft, ist der Verfiih-
rung der Maske bereits erlegen. Wer
nun als Leser den Dichter bei seinem
Wort nehmen will, wer so von diesem
Wort Riickschliisse auf den Dichter
ziehen will, vergisst, dass der Dichter im

Gedicht nicht sich, sondern die Sprache
beim Wort genommen hat.

Auch die vermeintlich «politischen»
Aussagen eines so kunstbewussten (um
nicht zu sagen kunst-besessenen) Dich-
ters wie Rilke sind immer mit diesem
Vorbehalt zu lesen; das gilt auch in
besonderem Masse fiir seine Briefe, die
threrseits  Sprachkunstleistungen im
hochstem Grade sind, lyrische Prosa,
Spracherprobung in einer distanzierten
Dialogsituation. Rilke bietet in seinen
Briefen alles auf, was ithm seine Sprach-
konnerschaft erlaubt. Das Bonmont
wird in diesen Briefen ebenso gepflegt
wie das gewollte Paradoxon: Uber das
«Osterreichische» nachdenkend, nennt
er es «die Unaufrichtigkeit als Staat»;
spdter freut er sich seines habsburgi-
schen Hintergrunds, seiner Vielfalt (bis
Verschwommenbheit) wegen. Die Kon-
struktionen seiner Herkunft werden zu
einem Labyrinth, in dem er notfalls
unsichtbar werden kann. Ein weiteres
Bonmot, das sich treffender nicht den-
ken ldsst: «Der <deutsche Gott,, unter
Wilhelm I1. wars ein Unteroffizier —, jetzt
ist es eine Art Ebert auf Halbmast. »

Diese Bekanntes mit Unbekanntem
erhellend verbindende, mustergiiltig
edierte Briefauswahl dokumentiert, wie
eingangs bemerkt, vor allem Rilkes Ver-
héltnis zur Zeitgeschichte — und damit
eben den Umgang eines Kiinstlers mit
seiner Zeit. Diese Auswahl ermoglicht
es dem Leser, das « Herzungewisse» an
Rilkes «politisch Sorgen» nachzuemp-
finden, seine «Unschdrfebeziehung» zur
Zeitgeschichte zu wiirdigen und ihre
asthetische Verwandlung, die sich in
vielen dieser Briefe bereits ereignet, zu
erkennen. Der Herausgeber dieser A us-
wahl, Joachim W. Storck, hat diesen
Band auf zwei wichtige Vorarbeiten
stiitzen konnen: Zum einen auf seinen —
damals wie heute — umstrittenen, da



ZU RILKE 943

bahnbrechenden Aufsatz iiber « Eman-
zipatorische Aspekte im Werk und Le-
ben Rilkes» (1975) sowie auf die von ihm
betreute Marbacher Rilke-Ausstellung
(gleichfalls 1975), die Rilkes betont
idiosynkratisches Verhiltnis zur Zeit
mustergiiltig veranschaulicht hatte. Kri-
tische Selbsteinschidtzung und Suche
nach Metaphern gingen bei Rilke stets
Hand in Hand. Das belegt beispiels-
weise sein Brief an Sophie Liebknecht
vom August 1917, in dem er schreibt:
«Sehen Sie, die Zeitung ist ja nicht die
Zeit, und von einem auf das andere zu
schliessen, dazu fehlt es mir an List, an
Beweglichkeit, an historischen Voraus-
setzungen. Man kann die ungeheuerliche
Anmassung der Zeitungen nur korrigie-
ren, wenn man thnen Historie entgegen-
zustellen hat. Aber ich fiirchte, was mich
von der Geschichte abtrennt im Grunde,
trennt mich auch von ihrer vaguesten
und gewissenlosesten Manifestation, der
Presse: dass ich nicht imstande bin, Wort
gegen Wort, Meinung gegen Meinung,
auszuwdgen, zehn Meinungen gleichzel-
tig im Bewusstsein zu halten ohne noch
einer Recht zu geben; das ist doch sozu-
sagen des klareren und selbstindigen
Zeitungslesers unentbehrlichste Eigen-
schaft und Vorsicht.» Nun folgt ein Hin-
weis auf sein eigenes sprachkritisches
Bewusstsein, um sogleich einen schaf-
fenspsychologischen  Punkt  anzu-
sprechen: Die in Paris entstandenen
Gedichte seien «aus der Zeit heraus»
geschrieben, aus dsthetischer Zeit-
Kenntnis und aus dem Bediirfnis, be-
stimmte Gestalten, Motive, im umfas-
sendsten Sinne Ein-Gesehenes aus der
Zeit herauszunehmen - im und durch
das Gedicht.

Wiederholt erwédhnt Rilke sein Ver-
hiltnis zum Medium der Zeit, zur Zei-
tung, wobei er gelegentlich behauptet,
dass er tdglich biszu drei, vier Zeitungen

lese, wenige Wochen spiter aber betont,
dass er «kein Zeitungsleser mehr sein»
konne. Im Mérz 1919 gibt er zu, mona-
telang sogar «fiinf bis sechs Zeitungen»
gelesen zu haben, will aber kiinftig nicht
mehr «auf Politisches» eingehen, was
ihn nicht daran hindern wird, im ndmli-
chen Jahr in der Schweiz eine politische
Rede zu entwerfen, deren metaphori-
scher Charakter besonders ins Auge
fallt («Die politische Uhr ist dhnlich je-
nen Wichter-Uhren...»).

Rilke und die November-Revolution,
eine Phase, die diese Auswahl in den
Mittelpunkt riickt. « Ubrigens versteh ich
unter Revolution die Uberwindung von
Missbriauchen zugunsten der tiefsten
Tradition...», heisst es in einem Bref
Rilkes vom Dezember 1918. Eine Steg-
reifansprache soll er im November 1918
gehalten haben, in Miinchen, ansonsten
aber die Zeit, vom Besuch einiger Ver-
anstaltungen abgesehen, «mit Zuschaun
und Zuhoren, nein mit Hoffen vor allem»
zugebracht haben. Seine Wohnung in
der Ainmillerstrasse 34 war nicht gerade
ein Hauptquartier der Réte, aber auch
keine unberiihrte Dichterklause gewe-
sen. Rilke wusste Bescheid iiber die Vor-
gange um ihn, nahm lebhaften Anteil an
ihnen, stand in freundschaftlicher Bezie-
hung mit Kurt Eisner und bewahrte sich
das «Programm der bayerischen Volks-
regierung» sorgfaltig auf, deren Zerfall
er gleichfalls genau registrierte. «Die
Riteherrschaft ist in Millionen kleiner
Splitter zersprungen...», vermerkt er im
Mai 1919. Zudem spiirt er, wie krifte-
aufreibend es sein wird, die Verhiltnisse
wieder zu ordnen.

Zuschauen, sich ereignen, zerfallen,
ordnen und sich dabei aufreiben, damit
sind jene Stichworte genannt, die Rilke
in seiner Achten Duineser Elegie giiltig
verarbeitet hat: «Und wir: Zuschauer,



944 ZU RILKE

immer, iiberall,/dem allen zugewandt
und nie hinaus!/ Uns iiberfiillts. Wir ord-
nens. Es zerfillt./Wir ordnens wieder
und zerfallen selbst.»

Als sich Rilke 1919 der Schweiz zuzu-
wenden beginnt, misst er das Land
immer wieder nach politischen Mass-
staben. Er idealisiert das Land nicht
(wie Russland), seine Urteile fallen
vielmehr betont niichtern aus: «Uber
Ziirich, diese politisch-triibe Stadt, ist
kaum etwas zu sagen», schreibt er in
einem seiner ersten Briefe aus seinem
Domizil in Soglio. Und wenig spiter
konstatiert er: «...die Schweiz, gewiss
kein Land fiir mich; sie mutet mich an wie
jene gemalten oder modellierten Akifigu-
ren, die darauf angelegt waren, die
Schonheiten vieler Frauen an einer Ge-
stalt in Erscheinung zu seizen, das ist,
wenn ich nicht irre, die Asthetik der
Schweiz», in der die «Kiinstler so rasch
ins Pidagogische geraten». Doch die
Bindekrifte der Natur und Geschichte
der Schweiz beginnen zu jener Zeit (im
August 1919) bereits auf ihn zu wirken,
zumal er sich von ihrer politischen Wir-
kung iliberzeugen kann: Er erkennt die
politische Vielfalt dank des Kantonal-
prinzips, aber auch ihren inneren, durch
Natur und Geschichte, begriindeten
Zusammenhang. Schon einen Monat
spater kann er schreiben: «...ich glaube
sogar, die Schweiz fangt an, mir begreif-
lich zu werden, in ihrer eigentiimlichen
Durchdringung und angestammten Ein-
heit».

Wihrend ihm «das Nationale unend-
lich fern liegt», deutete er jedoch gerade
in seinen letzten Lebensjahren seine
Heimatlosigkeit als etwas Spezifisches
Osterreichisches, wobei er, ein weiterer
«reiner Widerspruch», den er stets fiir
eine Hauptquelle seines kiinstlerischen
Schaffens gehalten hat, die «Ent-Natio-

nalisierung der Polen», welche die euro-
pdischen Grossmichte systematisch
betrieben hétten, beklagen konnte.

In seinem Brief iber das Preussische
an Nanny Wunderly-Volkart vom De-
zember 1921 deutete Rilke an, dass er
eine dsthetisch bestimmte Politiktra-
dition fiir humaner halte als ein rein
pragmatisches Politikverstiandnis. Der
«musikalisch bewegte» Prinz Louis-Fer-
dinand, von Rilke «hinreissend» ge-
nannt, gehorte fiir ihn zu dieser Tradi-
tion wie vor ihm der Bruder Friedrichs
des Grossen, Prinz Heinrich. Rilkes aus-
fiithrliches Bekenntnis zur dsthetischen
Politik, einer Politik des symbolischen
«Zeigens», folgt dann im Juli 1922 in
einem Brief an die Grifin Sizzo-Noris-
Crouy. Inmitten der Schweizer Repu-
blik denkt er an den Symbolgehalt der
ungarischen Stephanskrone als Symbol
einer «/dee», die aus der «Mitte» der
ungarischen «Arr» entstanden sei. Un-
garns Glaube «an seine Krone, dieser
stille, unbeirrliche Drang durch die Jahr-
hunderte hin, in einem Ding das Unbe-
greiflichste der Macht sich rein zu erhal-
ten, kann nichts anderes sein, als eine
grosse verschwiegene Ildee; die Stephans-
Krone wire gewissermassen der Akku-
mulator dieser ins Unantastbare und Ge-
meinsame hinein gesparten Kraft: sie
denkt, es denkt in ihr wie in einem golde-
nen Haupte...». Alsideales Amtstellt er
sich nun die Aufgabe eines «Erb-Kron-
Hiiters» vor. Soweit der Revolutionér
des Jahres 1918. Die ans Unheimliche
grenzende Fortsetzung dieser symbo-
lisch-asthetizistischen Politik liefert die-
ser Brief auch. Rilke berichtet,dass erin
seinem Chateau de Muzot ein uraltes
Hakenkreuz iiber dem Eingang einer
alten katholischen Schloss-Kapelle ge-
funden habe. Er glaubt sich dem Geist
der Tempelritter nahe. Er konnte nicht
wissen, dass er damit unter einem Dach



ZU RILKE 945

mit dem Symbol des deutschen Ver-
hidngnisses lebte.

Mit Blick auf Deutschland gebraucht
er 1923 das bei ihm seltene Wort «ab-
surd», um die Verhiltnisse dort zu
beschreiben. Und Deutschland gilt auch
eine seiner letzten Mahnungen in
Sachen Politik: Das Land habe es nach
dem Ersten Weltkrieg versdaumt, Demut

zu lben, sich auf seine «dltesten Grund-
lagen» zu besinnen und sich selbst ins
«Maass» zu riicken. In der Tat bleibt dies
eine sehr deutsche Aufgabe.

Riidiger Gorner

! Rainer Marie Rilke: Briefe zur Politik.
Herausgegeben von Joachim W. Storck. Insel
Verlag, Frankfurt am Main und Leipzig 1992.

Erfahrung als Prozess der Ent-Tauschung

«Vergangenes historisch artikulieren
heisst nicht, es erkennen, <wie es denn
eigentlich gewesen ist.. Es heisst, sich
einer Erinnerung bemdichtigen, wie sie
im Augenblick einer Gefahr aufblitzt»,
schreibt Walter Benjamin.

Vielleicht gelingt es Peter Biirger mit
seiner essayistischen Durchquerung
postmoderner  Philosophiegeschichte,
jenen «Zeitkern der Wahrheit» freizule-
gen, auf den es immer schon ankommt!.
Was «aufblitzt», ist jene zutiefst in unse-
rer historischen Gegenwart begriindete
Sehnsucht nach Authentizitit, die der
Wahrheitsfrage eine neue Dimension
gibt. In einer Welt, inder die Grenze von
Wirklichkeit und Fiktion, von Mensch
und Maschine, von Natur und Kultur
allmahlich verschwindet, und der
Mensch, umstellt von Versatzstiicken
perfekter Simulation, selbst zum Simu-
lacrum zu werden droht, versteht sich
das Interesse postmoderner Intellektu-
eller ebensowohl als «zeitige Frage» wie
auch als «Frage der Zeit» (Lessing). Wo
sich aber die Grenze zwischen Natur
und Kultur verwischt, da scheint sich
auch die Wahrheitsfrage zu eriibrigen,
und wo sich die Wahrheitsfrage nicht
mehr stellt, da gibt es auch keinen Ort
mehr fiir jenen Intellektuellen (ob biir-

gerlich oder marxistisch), der sich als
autonomes, selbstverantwortliches Sub-
jekt weiss in einer Geschichte, die als
Resultat des Handelns der Menschen
begriffen wird. Sartre als letzter Philo-
soph?

In einer Welt, in der die Grenze
zwischen Symbol und Symbolisiertem
fallt zugunsten einer «Symbolokratie»
(Saner) und Erfahrung dereinst nur
noch als Erinnerungsspur auf der Couch
vorkommen wird, muss der Intellek-
tuelle daran denken, seinen Abgang
vorzubereiten. Mit verzweifelter Em-
phase klammert er sich an sein ange-
stammtes Instrumentarium, an die Spra-
che, oder besser das, was von ihr iibrig-
geblieben ist: den Signifikanten als den
Teil, der sich dem Zugriff wohl am ehe-
sten anbietet. Auf dessen Materialitat
richtet sich seine ganze Hoffnung. In der
Literatur als dem Ort jener «Materia-
litiit», die Blanchot einmal «mein Be-
wusstsein ohne mich» nennt, sucht der
neue Intellektuelle sein Heil. Thr {iber-
lasst er sich mit Haut und Haar, in ihr
ldsst er sein Subjekt verschwinden. Da
er aber kein echter Selbstmorder ist,
sondern nur dessen Surrogat, kann er
sein Verschwinden zum Selbstbegriin-
dungsakt stilisieren. Ob damit das letzte



946 ZU PETER BURGER

Kapitel jener so mannlichen Erhaben-
heits-Geschichte zwischen Grossen-
wahn und Grenzerfahrung angebrochen
ist? Insofern ndmlich das Verschwinden
dieses Intellektuellen sein Verschwin-
den ist, bezieht er daraus die Gewissheit
seiner selbst: Ich verschwinde, also bin
ich. Was trennt ihn denn da von seinem
Vorgédnger (Cogito ergo sum!)? Einmal
mehr missen sich Frauen ausgeschlos-
sen fithlen. «LA femme n’existe pas»,
also kommen sie auch nicht in Frage fiir
das «Verschwinden». Aber vielleicht ist
auch das nur ein Simulacrum, und die
Frauen sehen sich (einmal mehr) betro-
gen um die Hoffnung, endlich die letzte
Kriankung in ithrer Leidensgeschichte er-
litten zu haben. Von Blanchot bis Fou-
cault: Selbstausloschung als Schreibmo-
tivation. Inszenierte Selbstinaugurie-
rung des Verschwindenden als Gestus
der Macht, und noch immer (schon wie-
der) ist das ménnliche Subjekt mit sich
allein.

In den Widerspriichen des fremden
Textes bewege sich die Wahrheit,
schreibt Peter Biirger in seinem einlei-
tenden Brief an Malte Fues, einem der
herausragenden Kenner der Post-
modernen-Szene. Der Interpret kdmpft
gegen seinen Erwartungshorizont im
Bewusstsein der Nur-Vermeintlichkeit
seines Wissens — Erfahrung als « Prozess
der Ent-tduschung» (13). Biirgers
Kampf wird zum exquisiten Lesever-
gniigen. Mit Biirger bewegt sich der Le-
ser von Foucault zu Blanchot, von Der-
rida zu Bataille und umgekehrt; mit Biir-
ger teilt man/frau die Faszination, die
von Texten ausgeht, deren Sinn in ihrem
Gestus liegt. Und an einem Gestus ent-
ziindet sich schliesslich auch Biirgers
Denklust. Hinter dem Geheimnis jenes
Léachelns, das immer dann auf den Lip-
pen der Poststrukturalisten erscheine
(so Biirger), wenn der « Kritiker» ein Ar-

gument vorgebracht zu haben meint,
verberge sich vielleicht jenes gespaltene
Ich des unsere Gegenwart antizipieren-
den Kiinstlers, fiir das Biirger die For-
mel findet: Batailles «Lachen» als Ge-
barde dessen, «der sein Denken radikal
in Frage stellt, ohne ihm damit seinen
todlichen Ernst zu nehmen» (62). Die
Hegelsche Dialektik «als endlose Bewe-
gung verzweifelter Lust, lustvoller Ver-
zweiflung». Die Gebdrde dieses La-
chelns verweise auf «die Gestalt des
Herrn» aus Hegels Kapitel iiber Herr-
schaft und Knechtschaft in der « Phano-
menologie des Geistes» (176). « Der Herr
hat sich unangreifbar gemacht. Wiihrend
der Kritiker ihn in seiner Gestalt fassen
will, hat er schon eine andere angenom-
men. Der Kritiker beweist durch seine
Rede nur, dass er keinen Anteil hat am
Universum des Herrn. Der Herr lichelt»
(58). Batailles gespaltene Selbstein-
schidtzung zwischen Uberlegenheits-
und Unterlegenheitsgefithlen bilden
sich in seinen Texten ab. Oder sind auch
das nur Tricks? Mittel zur Erzeugung
jener vielgepriesenen Authentizitat?
(60).

Dann Batailles Verhiltnis zum Natio-
nalsozialismus. Er und seine Freunde
des «Collége de Sociologie» entwickeln
in den Jahren vor dem Ausbruch des
Zweiten Weltkrieges den Gedanken
eines «pouvoir spirituel». Als «Kirche
oder moralische Gemeinschaft», die
«Anspruch auf geistige Macht erheben
konnte», wollten sie sich konstituieren.
Biirger stellt fest: «Im Nationalsozialis-
mus verwirklicht tritt ihnen der Gedanke
einer mythisch legitimierten Macht (...)
als feindlicher entgegen. Die Gemein-
schaft der Starken, die sich zu bilden
hoffen, gibt es bereits» (50). Der Faschis-
mus als kollektiver Wahnsinn ist kein
«Riickfall ins Archaische, (...) sondern
ein Phanomen der Moderne», schreibt



ZU PETER BURGER 947

Biirger (36). Die moderne Symbolo-
kratie schafft ein Universum von Zei-
chen, in dem das wahrhafte Bewusstsein
ganz in der Unmittelbarkeit zu leben
meint; «das wahnsinnige Bewusstsein
iiberspringt den Sehnsuchtshorizont und
weiss sich eins mit dem Ziel der Sehn-
sucht».

Es war vor allem Sartre, der sich
Bataille entgegenstellte. Er wirft ithm
Tauschung und Unaufrichtigkeit vor,
Widerspriichlichkeit als  «Ausdruck
einer leidenschaftlich besetzten Unent-
schiedenheit» (55). Nur — in einer Welt,
in der Aufrichtigkeit und Unaufrichtig-
keit vermittlungslos zusammenfallen,
entféllt auch jegliche Kritik. So bleibt
der Vorwurf des Irrationalismus gegen
Bataille ohnmichtig. Der Gewissheit
des eigenen Todes setzt Bataille ein
Leben «im emphatischen, im ekstati-
schen Wortsinn» entgegen. « Das wahre
Leben gibt es nur im Tode, aber im Tod
gibt es kein Leben. Wie ldsst sich der Tod
leben? Er lisst sich nur simulieren. Die
Angstund die Verziickung (ravissement)
der Ekstase sind Todessimulationen. In
thnen kommt das Ich zu sich, indem es
sich preisgibt» (57). Die Frage nach dem
Trager dieser Erfahrung driangt sich auf.
Sartre meint: «Ein gewisser Herr Ba-
taille, Bibliothekar an der Bibliothéque
Nationale» (57); Batailles Texte meinen:
«ein stolzes Selbst (ipse fier), das fihig ist,
sich preiszugeben» (57). Fiir Biirger ver-
weist diese Selbstpreisgabe als «acte sou-
verain (...) auf die Gestalt des Herrn. In
ithr vermischen sich auf eigentiimliche
Weise Denkmotive Hegels mit solchen
Nietzsches (58). Der weibliche Leser
kommt nicht umbhin, sich an jene ideali-
stische Topik zu erinnern, wo sich im
Gewaltakt Schillerscher Erhabenheits-
theorie das méinnliche Selbst als Den-
kendes inauguriert.

Neben Bataille ist es besonders Biir-

gers Essay zu Blanchot - beides franzo-
sische Denker, denen die postmodernen
Theoretiker besonders viel verdanken —,
der zu einem besonderen Lesevergnii-
gen wird. Blanchots «De I"angoisse a la
littérature» legt die Spur, auf der sich
dieser originelle Dichter und Denker
bewegt. Ausgangsort seines Schreibens
se1 die Angst, die danach verlange, ge-
sagt zu werden. Blanchot schreibt: « Die
Existenz des Schriftstellers erbringt den
Beweis, dass in demselben Individuum
neben dem gedngstigten Menschen ein
kaltbliitiger ~ fortbesteht, neben dem
Wahnsinnigen ein verniinftiges Wesen
und eng vereint mit dem Stummen, dem
alle Worter entfallen sind, ein Rhetor, der
den Diskurs beherrscht» (67). Offenbar
sieht sich Blanchot in der Ausweglosig-
keit, einerseits den sprachméchtigen
Beobachter erzeugen zu miissen, um die
Angst liberhaupt erfahren zu konnen,
andererseits ist es eben die Versprachli-
chung, welche das Erlebnis um seine
Authentizitdt bringt. Aber anders als
der Dialektiker rette sich Blanchot aus
der Widerspriichlichkeit: « Der Gedanke
(...) wird stillgestellt in der festgehaltenen
Aporie.» Faszinierend, wie Birger sich
auf diesen ungewohnten Denkversuch
einldsst. Er versucht, Blanchots Denk-
form auf den Begriff des Paradox zu
bringen. Anders als bei Kierkegaard, wo
der paradoxe Gedanke Raum schafft fiir
den Glauben, verstehe sich das Para-
doxon bei Blanchot nicht als Stadium
des Durchgangs, sondern als «endlos
dehnbare(r) Augenblick radikaler Ver-
zweiflung». Dieser habe fiir das Ich «die
Evidenz einer sich selbst enthiillenden
Wahrheit, in der freilich alles, nicht nur
die Welt und die andern, sondern auch
das Ich als ein besonderes verschwindet »,
kommentiert Biirger. « Dieses Ich hat im
wortlichen Sinn nichts zusagen. Das aber
macht es redselig» (71).



948 ZU PETER BURGER

Biirger erinnert an Blanchots Enga-
gement innerhalb der franzosischen
Rechten wihrend der dreissiger Jahre
und exponiert dessen Denkposition in
diesem Zusammenhang. Die Besetzung
Frankreichs macht den Willen zur natio-
nalen Einheit obsolet, es sei denn, man
gebe das Zielim Aktder Verwirklichung
preis (71). Auch das kennen wir schon
von Bataille. Blanchot schliesse sich der
Kollaboration nicht an, aber er denke
ihre Logik zu Ende, schreibt Biirger. Die
Verlagerung des Engagements des
Schreibenden von der Gesellschaft auf
die Literatur lenkt das Interesse not-
wendigerweise auf die Sprache, und
zwar auf das Wort, das nicht mehr als
Trager von Bedeutung interessiert. So
neu scheint mir diese Verlagerung aller-
dings nicht, reagiert nicht schon Schiller
auf die sich abzeichnende Ausweglosig-
keit der Franzosischen Revolution mit
«dsthetischen Briefen», und verbrauchte
nicht die Elite des deutschen Idealismus
ithre Energien im Nachdenken iiber den
Autonomiestatus der Kunst? Im An-
schluss an Mallarmé entwickelt Blan-
chot eine Sprachauffassung, die jenseits
der seit Saussure geldaufigen Funktion
des Bezeichnens und Bedeutens Spra-
che als eine «dusserst seltsame magische
Macht» unabhidngig von Mensch und
Ding begreift, als «ein verkérpertes
Bewusstsein, das auf die Materialitit der
Worter, ihren Klang, ihr Leben be-
schrinkt ist und das uns glauben macht,
diese Wirklichkeit offne uns irgendeine
Wirklichkeit zum Grund der Dinge. Viel-
leicht triigt das nur. Aber vielleicht ist
dieser Trug die Wahrheit alles Geschrie-
benen» (77). Blanchots Vorliebe fiir
Kafka lasst sich unschwer orten. Beide
verfallen dieser seltsamen magischen
Macht der Sprache, die Extrem-
erfahrung eroffnet. An dieser Stelle
kann sich Biirger nicht enthalten, seinen

Widerstand zum kritischen Argument
zu objektivieren: «Statt seiner selbst
bewusst zu werden im andern, verliert
das Ich sich an das <Bewusstsein ohne
Subjekt, die Sprache — eine Erfahrung,
die einem Leben im Tode vergleichbar
ist» (78).

Die Erfahrung, die Blanchots Schrei-
ben im Medium der Sprache hervor-
bringt, habe etwas Solipsistisches. Das
solipsistische Bewusstsein aber —so Biir-
ger — «ist das des Herrn, d. h. dessen, der
sich als Herr imaginiert» (82). Die Herr-
schaft aber sei (nach Kojéves Hegel-
Interpretation) «eine existentielle Sack-
gasse. Der Herr kann entweder in Lust
verdummen oder auf dem Schlachtfeld
als Herr sterben, doch er kann nicht
bewusst leben und sich dabei als das, was
er ist, befriedigt wissen» (88 ff.). Immer
wieder versucht Biirger, die widerstin-
digen Denkpositionen der Gedanken-
bewegung des dialektischen Prozesses
auszusetzen (65). Mit seinen Essays
iber Bataille und Blanchot legt er die
Spur zu den «Grossen»: Barthes, Fou-
cault, Lacan, Derrida. «Denken als
Geste» iiberschreibt Biirger seinen Fou-
cault-Essay, den er noch einmal seinem
Gesprichspartner Malte Fues widmet.
Das Denken falle dort mit der Geste
zusammen, wo der Selbstbegriindungs-
anspruch eingezogen werde (127). «Im
Zeitalter der Kommentare bleibt dem
Philosophen nur die Geste dessen, der die
Philosophie untergribt.» Und «— die
Foucaultsche Denkgeste hebt die Gegen-
sitze nicht auf, sondern zerreibt sie im
discours» (132).

Ausgegangen ist Biirgers Denkbewe-
gung vom postmodernen Roman und
dessen Verbindung zu Hegel und dem
Surrealismus; beschlossen wird dieser
Gang durch die postmoderne Land-
schaft, nach einem Abstecher zu
Heidegger, mit einer ungewohnlichen



ZU PETER BURGER 949

hommage an Hegel: postmodernes
Denken als « Denken des Herrn», das die
Vernunft des Knechts begrenze und ihr
eben darum verhaftet sei (178). La-
chelnd steht der Herr abseits und sieht
sich bestédtigt, wenn sich dem Knecht
«die Geschichte in Geschick» verkehrt:
«Die Wahrheit des Knechts ist das Wissen
von der Macht des menschlichen Tuns,
der Gestaltbarkeit der Welt und der Ver-
wirklichung des Gliicks. Die Wahrheit

Hinweis
«Die Kleefabrik»

Hinweis auf einen Roman
von Hermann Jacobi!

Mit seinem Roman «Die Kleefabrik»
hat Hermann Jacobi, aus traditionsrei-
cher Familie, «Jurist und Manager einer
Firmengruppe» (Klappentext), in fort-
geschrittenen Jahren iberraschend
einen kurzen Roman - oder vielleicht
eher: eine ldngere «dramatische Erzah-
lung» — vorgelegt; ein kleines, dichtes
Werk, dessen Lektiire ebenso vergniigt
und erheitert wie gedanklich auf mehre-
ren Ebenen herausfordert und zu ern-
stem Mit- und Nachdenken notigt.

Geschickt komponiert und gewandt,
wenn auch konventionell erzahlt, ent-
hélt « Die Kleefabrik » in den Erkenntnis-
sen, die der Autor vor allem liber seinen
Protagonisten, den Gliicksklee-Fabri-
kanten Norman Vogt, entwickelt, die
Summe einer umfassenden Welt- und
Lebenserfahrung in unserer Zeit. Sie
fiihrt tiber all das Vergniigliche und
Erheiternde, zuweilen auch Derbe und
Frivole hin zur Sinn-Frage des Men-
schen iiberhaupt, dieses «Sandkorns im
All».

des Herrn ist das Wissen von der mensch-
lichen Ohnmacht, der Geschicklichkeit
aller Geschichte und der Wirklichkeit des
Todes» (178).

Biirgers «Denken des Herrn», ein
philosophischer Spaziergang, der von
der Lust am Gehen lebt.

Beatrice Wehrli

! Peter Biirger, Das Denken des Herrn.
Essays. Suhrkamp WVerlag, Frankfurt am
Main 1992.

Vogt, der innerlich einsame, Frau und
Tochtern wie auch seinen Verwaltungs-
raten, Freunden und Verwandten langst
entfremdete, aber &dusserlich erfolgrei-
che und angesehene Fabrikant in der
Provinzstadt «Bitterfelden», ringt inmit-
ten vielerlei vordergriindiger Gescheh-
nisse still, zah und »frustriert» (frustra:
vergeblich...) mit dieser Frage, die kurz
vor dem 25jdhrigen, pompos gefeierten
Jubildum seiner prosperierenden Klee-
fabrik in sein Leben einbricht: nicht
bloss eine gewohnliche Krise der Le-
bensmitte, sondern iiber das Individuel-
le einer solchen Krise weit hinausfiih-
rend.

Allerdings: der Einbruch erfolgt zu-
ndchst in recht vordergriindigen For-
men. Gesundheitliche Stérungen treten
auf. Vogt sucht Hilfe: beim Arzt, in
Medikamenten, in einer psychologi-
schen Beratung, in einer therapeu-
tischen Gruppe («Seelenkurs»: Intensiv-
woche im Osterreichischen «Falken-
heim»). Er dringt dabei in schmerzhaf-
ten Schritten zur Wurzel seiner existen-
tiellen, iberindividuellen Angst und
Einsamkeit vor, zur Frage nach dem
«Grossen Geheimnis», wie er es schliess-
lich nennt.



950 HINWEIS

Jahrzehntelang hat er sich der Bedro-
hungen aus dem eigenen, irrationalen
Inneren durch seine hektisch-erfolg-
reiche Tatigkeit als Unternehmer zu
erwehren versucht. Die Fabrik, sein ma-
terialisiertes Ich, steht als der sichtbare
Beweis dieses Erfolgs. Vogt hat sich dar-
in einen machtigen Schutzwall gegen-
iiber alleninneren Angsten, einen festen
dusseren Halt in seiner EinsamkKeit er-
richtet.

In seiner jetzigen Krise aber kann er
sich der eigentlichen Herausforderung
nicht mehr entziehen, er stellt sich ihr
endlich: denkend, philosophierend. Da-
bei gelangt er zu bemerkenswerten Ein-
sichten —aber nicht zu einer Losung, die
ihn in das »Grosse Geheimnis» wirklich
eindringen liesse.

Vielleicht auch darum unternimmt er
zur selben Zeit, in seiner andauernden
Not («tiefer Denker? armer Irrender?
Zwitter? Schalk?»), den hilflosen Ver-
such, seine Kleefabrik vor einem mog-
lichen Verlust an einen imagindren
Feind abzusichern; als ob er sich selbst
in seinem Werk gegeniiber allen mog-
lichen, dunklen Bedrohungen schiitzen
wollte.

Es geht ihm darum, die letzte Verfii-
gung iiber «seine» Fabrik in den eigenen
Hinden zu behalten, und sei es,
schlimmstenfalls, sogar durch deren
Zerstorung. Zu diesem Zweck lagert er
im Keller Sprengstoff ein,den er sich bei
Joseph Briillmann, dem dubiosen Zech-
kumpanen aus dem Seelenkurs in Fal-
kenheim, besorgt — einem resignierten
Achtundsechziger, Ingenieur und Leiter
eines Biiros fiir Sicherheitsbauten und
Sprengtechnik, der sich einmal anbie-
dernd und anmassend, doch nicht ei-
gentlich verfehlt als Vogts «briiderlichen
Antipoden» bezeichnet.

Seine philosophischen Einsichten
und Erkenntnisse aber prédsentiert Vogt

schliesslich in einer langen, tiefschiirfen-
den Rede anlasslich seines fiinfzigsten
Geburtstages. Er ldsst sie der versam-
melten Prominenz, dem Freundeskreis
und der Verwandtschaft durch einen
Schauspieler effektvoll vortragen. Das
Publikum ist perplex, teils tatsdchlich,
teils pflichtbewusst beeindruckt.

Doch wird deutlich genug, dass keiner
dervon Vogt denkend erwogenen Heils-
wege ithn selbst zum Ziel gefiihrt hat
oder je fithren konnte, aus seiner exi-
stentiellen Angst und Einsamkeit als
Mensch heraus: weder die philoso-
phische Wahrheitssuche noch das Be-
mithen um Gerechtigkeit in dieser Welt,
weder das Ausleben des Sexus (als Aus-
druck des Hedonismus schlechthin) noch
das Ergriinden der Tiefen der Psyche.

Das Problem Vogts (des «knech-
tenden und zugleich geknechteten Men-
schen»?) lasst sich weder denkend noch
handelnd losen; wenn es iiberhaupt
eine Losung gibt, kann er sie nur in
einem tiefen und existentiellen Sinne
erfahren.

Jacobi gelingt es tatsdchlich, in einem
wendungs- und Uberraschungsreichen
Geschehen, in dem Vogts «briiderlicher
Antipode» eine verhdngnisvolle Rolle
spielt, den Weg in diese Erfahrung bis
hin zur Erfiilllung im Augenblick des
(nicht mehr gesuchten) Todes vor-
stellbar zu machen. — Die Erzédhlung
endet heiter-ironisch, so, wie sie begon-
nen hat.

Ein eigenes Vergniigen bereitet es,
Jacobis vordergriindigere und versteck-
tere Chiffren und Symbole aufzuspiiren
und in Beziehungen zu setzen, quasi
iiber «Scherz, Satire und Ironie zur
tieferen Bedeutung» vorzudringen.

Walter Jacob

' Hermann Jacobi. Die Kleefabrik. Ro-
man. Edition Hans Erpf, Bern/Miinchen
1990.



	Das Buch

