
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 10

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Nachrichten aus dem Depressionsloch

«Menzenmang», die Fortsetzung von «Brenner»

Begonnen hat Hermann Burger die
Kapitel, die jetzt aus dem Nachlass im
Schweizerischen Literaturarchiv unter
dem Titel «Menzenmang» erschienen
sind, knapp zwei Monate vor seinem
Tod; sein Arbeitsplatz war das

«Genesungsatelier» im Kantonsspital Baden,
die Cafeteria in der Halle des Krankenhauses.

Der da spricht. Burgers alter ego
Hermann Arbogast Brenner, redet aus
der Position des Verlorenen. Die Bereitschaft

zum Gespräch, hoffnungsvolles
Element namentlich der Anfangskapitel
des ersten Bandes, ist durch dozierende
Monologe des Patienten eingeschränkt.
Die aus dem ersten Band bekannten
Figuren bilden zusammen die Instanz der
«unheilbar Gesunden», an die Brenner
sein Wort richtet, nicht mehr in Erwartung

eines Dialogs, sondern abschliessend1.

Wir, die Angesprochenen, stehen vor
diesen nachgelassenen Texten in der
Verlegenheit, ob wir sie denn noch als

gestaltete Fiktion sehen dürfen, ob hier
nicht weit mehr ein beklemmendes,
erschütterndes Dokument des Scheiterns
vorliege. Was soll darüber denn noch

gesagt werden? Welche Brücke gibt es
über den Abgrund, den der Suicidant in
den letzten Wochen vor seinem einsamen

Tod zwischen sich und den Nachlebenden

aufgerissen hat? Psychopatho-
logen mögen daran diagnostische Übungen

anstellen. Die fiktive Welt, die der
Autor erfunden und mit sinnlicher Fülle
ausgestattet hat, ist in Fragmenten
immer noch erkennbar und gegenwärtig.
Es gibt zahlreiche Passagen, die von der

Darstellungskunst und Sprachkraft Burgers

zeugen. Aber sie werden abgelöst
von Stellen, an denen nur noch der
Scherbenhaufen des «Lebens in seiner
Rohform» sichtbar ist, an denen der
Patient die Liste seiner Medikamente
herunterbetet und der Stationsarzt mit
Recht feststellt, wenn man schon einen
Spitalpfarrer habe, warum dann nicht
auch noch einen Spitalschriftsteller.

Das Kompositionsprinzip des ersten
Bandes kann nicht aufrechterhalten
werden, weil in der Friedmatt, in
Königsfelden und im Kantonsspital Baden
grundsätzlich Rauchverbot gilt. Die
Chefärzte erteilen Brenner
Ausnahmeerlaubnis; aber zu der die Textmasse
gliedernden Funktion der Zigarre kann
es nicht mehr kommen. An seine fiktive
Biographie, wie sie im ersten Band
begonnen wurde, sucht der Erzähler
anzuknüpfen, indem er aufs neue damit
beginnt, dass er sich vorstellt, den
Abkömmling einer berühmten Cigarren-
Dynastie aus dem Aargauischen
Stumpenland. Er übt sich in Wortbildungen,
spricht etwa vom Passivraucher, der sich
«zetermordioesk» um seine reine Lunge
ängstige, und beklagt, dass die

Kampagne gegen den blauen Dunst mittlerweile

«in horrifizierendem Masse» neues
Terrain gewonnen habe. Die
Psychopharmaka und die Therapiemethoden
der Psychiatrie kennt er alle und trumpft
damit auf. wenn er nicht mit ihnen sein
Spiel treibt. Immer im Pluralis majesta-
tis redet er auf Adam Nautilus Rauch
ein, wenn er mit ihm bei Bösiger in Bein-
wil am Wirtshaustisch sitzt: «Was sol-



844 ZU HERMANN BURGER

len wir... von dem naturhcilkund-
lich-paranschtschattenmedizinisch Schön-

bergsch-atonalen Folterkammerkonzert
halten, dass man aufgrund einer neuen
Monoaminhypothese der trizyklisch len-
taminen Neurovegetativleptika. welche

für supraventrikuläre Tachykardien im
Sinne parapomenalesker Hauptnebenwirkungen

berüchtigt sind, annimmt,
dass der präsynaptische Speicher durch
eine längere emotionale Belastung dergestalt

entleert wird, dass die Erregungs-
übertragung von Synapse zu Synapse
nur noch in einem armenhäuslerischen
Masse stattfinden kann...». Ja gewiss,
was sollen wir davon halten? Der Satz,

der an der Stelle bei weitem noch nicht
sein Ende gefunden hat. ist wie ein
unscharfes Echo, an dessen Klängen man
nur noch erahnen kann, welch ein
Sprachmeister und Kunstpfeifer es vor
kurzem noch ausgelöst hat. Doch nimmt
er allfälliger Kritik im vornherein den
Wind aus den Segeln. Bei Bösiger in
Beinwil beruft sich Brenner einmal
mehr darauf, er habe nie Gelegenheit
gehabt. seinen wohltemperierten
Kunstverstand zu schulen, weshalb seine

Autobiographie eine « Paradieslandschaft

blinder Flecken» geworden sei. Er
macht sich Sorgen darum, sein Werk
könnte vor dem Auge des Lesers nicht
mehr bestehen, weil er die Fäden und

Stränge seines epischen Gebreites nicht
in der Hand, sondern vielmehr ein
unsägliches «gnosch imfadechörbli» seiner
geplanten Fortsetzungs-Epopöe habe.
Das erste Kapitel ist eine
Rechtfertigungsrede an die Adresse Rauchs,
des Kritikers und Freundes. Und wenn
der, weil es ja immer weniger um
geglückte oder missglückte SchriftsteUerei,

sondern um die Heilung geht, die

Vermutung äussert, die Genesung sei

unter den von Brenner geschilderten
Umständen am Ende die reinste Lotte¬

rie, fällt von seiten Brenners der Satz:
«Genauso, mein Freund, ist uns in unserem

Depressionsloch zumute. »

Bekannt ist, dass Depressive den

Gesprächspartner nicht ernstzunehmen
vermögen. Alles, was vielleicht noch aus
der Welt im Licht hinab in ihre Dämmerung

oder Finsternis dringt, ist von
vornherein wirkungslos und nutzlos, es hat
keinen Wert, darauf einzugehen. Die
sieben Kapitel aus dem Nachlass sind
Nachträge zu Brenners Leidensgeschichte,

die Themen und die Motive
sind die gleichen. Auf welches seiner
Werke sich Burger in den Dialogen und
Monologen seiner Menzenmanger
Kapitel bezieht, worauf er an bestimmten
Stellen anspielt und welches Motiv er
aus welchem vorangegangenen Text
wieder aufgreift - da liegt Stoff für
Diplomarbeiten und Dissertationen bereit.
Der Reiz, der in Brenners vorgegebenem

schriftstellerischen Dilettantismus
liegt, nützt sich jedoch ab. Zwar sucht
der schreibende Cigarier den Einstieg in
die Fortsetzung seiner Autobiographie,
indem er ein «quasi komprimiertes
Inhaltsverzeichnis» der «fragwürdig genug
gebündelten Docke <Brunsleben>»
voranstellt, was ihm Adam Nautilus Rauch
ankreidet. Und die Verweise auf jenen
Schriftsteller Gruber, der eine «me-
schuggene Erdbebengeschichte»
geschrieben habe, oder die Erwähnung
jener 1046 durchnumerierten Thesen, die
«den einzigen Zweck verfolgten, einem
wie auch immer schwer von seinem
Schicksal Gebeutelten den Lebensappetit
zu rauben», sind Tricks, die nicht mehr
so recht verfangen wollen.

Und doch gibt es in dieser grauen
Umgebung mehr als eine Passage, in der
das Sprachfeuerwerk, die Virtuosität
und Artistik des Autors aufblitzen. Auf



ZU HERMANN BURGER 845

feld» seines «zu Tode gelöcherten
Innern, das den stimmungsaufhellenden
Drogen allenfalls als Kehricht-Deponie
diente», entstehen immer noch auf
höchst differenzierte Beschreibungen
sowohl der Aussenwelt wie der
Befindlichkeiten des psychisch leidenden
Erzählers. Ich greife allein den Abschnitt
über Königsfelden heraus. Er hat es
genau recherchiert, er kennt die Geschichte

seit der Römerzeit im Detail und
ergeht sich denn auch in souveränen
Bemerkungen insbesondere über das vom
Brugger Konservator Simonett
entdeckte Valetudinarium. das Militärspital,

das er in Beziehung setzt zur Klosterkirche

und findet, es sei diese Anlage
«quasi die Spreizwurzelarchitektur des

heutigen Weisheitszahns von Königsfelden».

In der kantonalen Heilanstalt,
einer Nervenklinik, die in den Mauern des

ehemaligen Klosters untergebracht ist.
findet Brenner in deren Chefarzt Professor

Gneis einen verständnisvollen Arzt,
der auf den «brunslebenentwurzelten
Sonderling» einzugehen weiss und ihn

gar «irrtümlich für einen Dichter» hält.
An Stellen wie dieser spielt die Ironie,
blitzt der Humor Burgers auf und
erreicht seine Kunst spielerische Virtuosität

über Abgründen. In Königsfelden
war ja auch Conrad Ferdinand Meyer
nach seinem Zusammenbruch hospitalisiert.

Professor Gneis liest seinem
Patienten aus der Zentenarschrift das
Kapitel vor. das die Besuche des Germanisten

Adolf Frey bei seinem Freund und
Mentor C. F. Meyer schildert. Die
ergreifende Szene, die da beschrieben
wird, überlagert die Situation, in
welcher der Chefarzt und Hermann Arbogast

Brenner sie zur Kenntnis nehmen:
der eine liegend am Tropf, aber eine
Braniff Golden Label rauchend, der
andere in der Meinung, er habe einen
Dichter vor sich und unterhalte ihn mit

der Geschichte des Kuraufenthalts eines
berühmten Kollegen. Die Lesung, sagt
der Erzähler und spricht jetzt von
Hermann Arbogast Brenner in der dritten
Person, hätte ihre Wirkung noch viel
weniger verfehlt, wenn ihm Conrad
Ferdinand Meyers Werk präsent gewesen
wäre. Dem fügt er noch an: «Wir wissen

ja erst, was in die Brüche geht, wenn wir
es einmal ganz vor Augen hatten.» Und
dann lässt er alle seine Gesprächspartner,

von Irlande von Elbstein-Bruyère
über Jérôme von Castelmur-Bondo bis
zur «Bibliotheksfiirstin Fernanda Bianca
von Blankenburg» in seiner Phantasie
erscheinen und stellt sich die Katastrophen

vor. die ihre Internierung in
Königsfelden zur Folge hätte. Die Szene ist
so realistisch beschworen, wie sie anderseits

phantastisch und absurd erscheint,
eine Burger-Szene der reinsten Art. eine
Volte über der Trostlosigkeit seines

eigenen Zustandes.
Ein weiteres Beispiel aus dem dritten

Kapitel wäre hier zu nennen. Brenner
erleidet nach seiner Entlassung einen
Rückfall und sieht sich «ins Niemandsland

der pulslosen Schemen» zurückverschlagen;

es drehen sich unablässig in
seinem Kopf die Spiralen der «

Grübelkonstanten», dass er Frau und Kind
verloren habe, dass sich kein Freund um ihn
kümmere, dass er unfähig sei. sein
Leben zu verdienen. Davon befreien ihn
auch nicht seine Stumpen und Zigarren,
denen er nun wieder unzensuriert
frönen darf, und wenn er mit dem Auto «uf
d'löitsch» geht (einfach irgendwo
herumfährt), hilft ihm weder die vertraute
Landschaft zwischen Schiltwald. Rehhag

und Wetzwil noch die gemütliche
Jass- und Stammtischrunde, die sich da

vor seinen Augen in selbstverständlicher

Gewöhnlichkeit produziert.
Professor Gneis aber hat ihn nicht vergessen.

Er lädt ihn zu einer «in und für



846 ZU HERMANN BURGER

Königsfelden entwickelten Therapie»
ein, zur Methode des «katathymen
Glasbilderlebens» nämlich, die er «in Ableitung

der Tagtraumtechnik von Leuner»
vor den weltberühmten Glasmalereien
im Chor der Klosterkirche anwendet. Es

gibt in der Literatur über dieses
«vollkommen austarierte gotische Raumgebil-
de» kaum einen Text, der so exakt und
so phantastisch, so genau in der
Beschreibung der Architektur und so virtuos

in der Umsetzung des optischen
Eindrucks in Sprache ist. «Blinzelte man,
sah man das Licht der Impressionisten
über den Bleidächern von Paris oder in
der Kanallandschaft mit langer Chaussee.

Riss man die Augen auf, strahlten
einen die Edelsteinfarben an:
smaragdgrün, rubinrot, saphirblau, topasgelb,

eine unendlich polychromatisch
gleissende, prismatisch zerlegte, spektral
ausgefächerte, regenbogenhaft irisierende

Spitzlanzetten-Schein-Architektur
von Medaillons und Tabernakeln, das
Kolorit des Mittelalters als Orgelgebrau-
se, als Toccata von Bach. Stand Conrad
Ferdinand Meyer je hier an der Stelle des

einstigen Fronaltars unter dem skulpier-
ten und ziervergoldeten Kreuzrippen-
schlussstein, der Gottchristus als Panto-
krator zeigt?» Gefrorene Mathematik,
gefrorene Musik, gefrorene Zeit sei dieser

«Schatzschrein», der die Gedenkstätte

für den ermordeten König
Albrecht umschliesst.

In der Therapie, die der Psychiater
anwendet, ist Hermann Burgers Grundmotiv,

der Gegensatz von Kunst und
Leben, verschärft zum Antagonismus
zwischen der Vollkommenheit des Artefakts

und dem Siechtum von Körper und
Seele. Die «Schwerimbez'den» der
Anstalt werden für Stunden auf einen Stuhl
vor die Chorfenster gesetzt und müssen
sie auf sich wirken lassen. Sie sollen sich,
wie der Professor - nach sachkundigen

Informationen über Geschichte.
Materialfragen, Bleiführung und graue Lasuren

- seine Methode erläutert, sozusagen

in eine der Scheiben «hineinverglasen.»

%

An Hermann Arbogast Brenner
bewährt sich das katathyme Bilderleben
nicht. Die Rauten und Ranken im Chor
der Klosterkirche Königsfelden fügen
sich ihm nur zum Bild des eigenen
Leidens, «das heisst zu einem durch die

ganze Bettelordenskirche splitternden
Scherbenhaufen». Was schon im
Eröffnungsband «Brunsleben» auffiel, dass
nämlich höchst private Nöte, Intimitäten

und alltägliche Banalitäten, «Leben
in seiner Rohform» also, wie es Burger
mehr als einmal verächtlich aus der ganz
anderen Wirklichkeit der Kunst aus-
schloss, zuletzt immer stärker in seine
Romanarbeit hineindrängten, ist ein
Zeichen dafür, dass ihm die Souveränität

des Equilibristen, Magiers und
Sprachvirtuosen, der die Realität wie im
Spiel dazu benutzte, seine phantastischen

Konstruktionen und Gespinste
lebendiger und wirklicher erscheinen zu
lassen als die Wirklichkeit selbst, nur
noch für Augenblicke zu Gebote stand.
Es gibt Stellen in diesen nachgelassenen
Kapiteln, zu denen ich mich nicht auf der
literarischen Ebene äussern kann, weil
sie Notsignale sind, Ausdruck der tiefen
Verzweiflung und des Scheiterns. Diese
Gemütsverdüsterung, diese Dunkelheit
zuunterst im Schacht der Depression,
aus der es keinen Ausweg mehr gab,
macht jedem Leser die schreckliche
Einsamkeit Hermann Burgers in seinen
letzten Wochen bewusst.

Anton Krättli

Hermann Burger. Brenner, zweiter Band
(Kapitel 1-7), Menzenmang. Aus dem Nachlass

im Schweizerischen Literaturarchiv.
Suhrkamp Verlag. Frankfurt a. M. 1992.



ZU CHRISTINA VIRAGH N47

Sprachnetze

Zu Christina Viraghs Roman « Unstete Leute»

Man kommt nicht darum herum, an
diesem Romanerstling die energische
Eigenständigkeit zu bewundern, mit der
sich die Autorin ihren Weg durch die
literarische Landschaft pflügt. Von
traditionellen literarischen Mustern hält
die 1953 in Budapest geborene. I960 in
die Schweiz emigrierte Chrislina Viragh,
die heute in Luzern als Übersetzerin
lebt, nicht viel. Sie bildet kein festgefügtes

Weltgebäude ab mit seinen Räumen,
Requisiten und Figuren. Sie baut keine
Handlung auf. die sich durch einen
kontinuierlichen inneren Zusammenhang
auszeichnen würde. Zwar wird geredet
in «Unstete Leute», aber immer nur in
Fetzen und Fragmenten1. Einen roten
Faden, der voranführen würde, gibt es

nicht - aber dass da einfach ungeordnetes

Sprachchaos den Leser unter sich

begraben würde, kann man auch nicht
behaupten. Es sind vielmehr gleitende
Zustände, welche diesen Roman
charakterisieren: seine Sprache zeigt sich in
blitzschnell wechselnden Aggregatszu-
ständen: bald ist sie geschmeidig, fast

flüssig, bald fest, dann wieder durchsichtig

wie dünne Luft. Hie und da wird ein

Bedeutungsfaden ausgelegt, verknotet
sich sogar mit andern, bildet ein
Geflecht, aber im nächsten Moment wird
alles zerrissen; dann wieder fügt sich der
Inhalt zu festen Mustern, die der Leser
wiedererkennt und mit bekannten
Denkbildern und Reaktionsvorgaben
vergleichen kann; kaum hat er sich darauf

eingelassen, wird schon wieder alles
in seine Einzelteile zerlegt.

*
Es sind Sprachnetze, die Christina

Viragh auswirft. Sie deuten Sinnzu-

sammenhänge an. Sie markieren
die Konturen von Bedeutungsräumen.
Der Leser muss die Leerstellen selber
füllen. Es sind suggestive Sprachvorgaben,

die erst im freien Spiel mit den
Assoziationen und privaten Imaginationen

lebendig werden. Das ist die Aufgabe
des Lesers: er erweckt den Text. Er

erschafft ihn erst. Er haucht ihm Leben
ein.

Es gibt zwei Grundbewegungen, zwei
extrem gegensätzliche Erzählstrategien,
die sich im ersten Roman von Christina
Viragh ausmachen lassen und die eine
dialektische Grundspannung ergeben.
Einerseits berührt die Autorin die Dinge

förmlich mit Sprache und gibt ihnen
so ihr Leben. Sie entstehen aus dem
ungeordneten Material, formen sich aus
dem Chaos; mit Sprache werden den
Gegenständen und Figuren Konturen
verpasst, wir nehmen sie plötzlich greifbar

wahr: ein Haus, ein Garten, ein
Kellergewölbe, ein Sohn und seine Mutter;
kaum sind sie vor dem Horizont des
Lesers aufgetaucht, werden sie aus der
Sprache entlassen und sinken ab ins
Dunkle, Diffuse. Die innere Spannung
dieses Romantextes geht von dieser
riskanten Balance aus. Die Erzählerin, die
hier spricht (oder ist es ein Erzähler?),
tut es aus einem frei flottierenden Dämmern

heraus, das zwischen Sprache und
Schweigen, zwischen Bewusstsein und
Unbewusstsein anzusiedeln ist. Sie
wacht. Sie träumt. Es ist der schwimmende

Zustand eines Nachmittagsschläfers,

dem sich eben noch klare
Gedanken auf den Lippen geformt haben,
bevor er wieder in den Traum hinübergleitet:

«Man liegt im verdorrten Gras



S4,S ZU CHRISTINA VIRAGH

und hört die Stimmen einmal nahe,
einmal weit. Dann schläft man ein und hört
Wort für Wort deutliche lange Sätze, als
läse jemand die Zeitung vor. Man staunt,
einen Kopfzu haben, in dem sich solches

abspielt. Mit Kopf meint man eine breite
Bühne, auf der die Wörter in ihrer
bekannten Gestalt und Färbung auftreten.
Später beobachtet man ein braunes,
raupenähnliches Wesen (ein Insekt im
Puppenstadium?), das sich mil schneller
Drehung um die eigene Achse in die Erde zu
bohren versucht, schläft wieder ein und
schaut zu, wie sich die Wörter zum
vorgezogenen Schlussbild aufstellen. »

Der undeutlichen, nicht festgelegten.
hin- und herpendelnden Wahrnehmung
steht die überscharfe Beobachtung
gegenüber. Es gibt viele Passagen in
« Unstete Leute», in denen so hart, so klar
jedes Detail festgehalten und so
differenziert beschrieben wird, dass man
allmählich den Eindruck bekommt, die
Oberfläche der Dinge löse sich langsam
auf und zerfalle. Wahrnehmung wird
zum Seziermesser, mit dem die
Wirklichkeit analysiert wird: Man - es ist kein
«Ich» das redet, sondern ein neutrales,
distanziertes «man», das man sich je
nachdem auch als «frau» vorstellen
kann - man nimmt das Licht wahr, die
Geräusche, die Musik, die Klänge, die
Gerüche. Es ist, wie wenn ein eiskalt
registrierendes Gehirn die Welt
überwachen, zerlegen und ordnen würde:
«Eines Morgens geht man die Stufen zum
Garten hinunter. Um diese Zeit heben
sich das Gelb und das Grün noch voneinander

ab, die Wärme des Steins ist mehr
im Rücken als in den Fusssohlen zu fühlen,

das schräge Sonnenlicht ein Auf- und
Abwellen, weil sich die langen Zweige
hin und her bewegen, man hat drei oder
vier in ihrer verschobenen Gleichzeitigkeit

im Auge, ein Eindruck von Blau
(Himmel, Kletterblume an der Haus¬

wand), man hört Wasser in sehr dünnen
Strahlen aus einer Giesskanne fliessen,
riecht nassgewordene trockene Erde, die
Hand aufdem aufgewärmten Rand einer
Steinschale (...).»

Wenn der Roman «Unstete Leute»
von Christina Viragh auch keinen linear
erzählten Inhalt vorzuweisen hat. kann
man doch einzelne Bedeutungsinseln
ausgrenzen und eine Entwicklung
ausmachen. Vier Teile hat das Buch, und die
Überschriften bergen einen tieferen
symbolischen Bezug: eine Bewegung
von der Wärme in die Kälte ist ihnen
unterlegt, vom prallen Leben in die
Erstarrung, in den Stillstand, in die
Melancholie. «Sommer: die Mittagsfigur»

heisst der erste Teil, und der Bogen

des Romans führt über den Herbst
in den Winter und bleibt da stehen, ohne
je den Frühling berührt zu haben. Symbol

des Aufbruchs und der Erneuerung.
Eine Figur, «man», hat sich offensichtlich

auf eine Reise gemacht. Im ersten
Kapitel zeigt sie sich als Kind, das sich
auf Streifzügen durch eine Villa in einer
osteuropäischen Stadt befindet. Dass es
sich um vergangene Zeiten und um ein
fremdes Land handelt, verraten winzige
Signale im Text: Leitungsmasten mit
Porzellangehäusen gliedern die
Landschaft. Markisen schützen vor der Sonne,

eine Allee mit 300 Platanen
bestimmt das Bild. Im vierten Kapitel findet

sich die Figur in einem Alpenland
wieder, das wir unwillkürlich mit der
Schweiz identifizieren. Sie lebt in einer
fremden und in ihrem Verhalten
befremdlichen Familie und unterhält mit
ihren Mitgliedern eine ambivalente
Beziehung, die von kühler Distanz und
Herablassung geprägt ist. Die Umrisse
dieser Figuren aber werden nie scharf
herausgearbeitet. Sie treten unter



ZU CHRISTINA VIRAGH 849

anonymen Abkürzungen auf: Herr H.,
Frau H., H"s Sohn. Die Gespräche, die
sie führen, sind vor allem da. um
Rückschlüsse auf den inneren Zustand der
Fremden zu eröffnen. «Man» - der
Eindruck verstärkt sich in dieser Phase, dass

es sich um eine Frau handelt - fühlt sich

ausgeschlossen, verunsichert, verletzt.
Das Gastland tritt ihr mit Überheblichkeit

gegenüber, konfrontiert sie mit
geschönten Klischeebildern der eigenen
Identität (dass man nur dank ''beispielhaftem

Mut» verschont worden sei) und
fordert Eingliederung durch Anpassung

und Selbstaufgabe. «Unstete Leute» wird
so zur Suche nach der eigenen Spur im
fremden Land und zur Suche nach dem
eigenen Gesicht. Die disharmonische
und fragmentierte Erzählstrategie findet
hier zu ihrem ausgeklügelten Sinn: als
Schreibart, welche das Unbestimmte.
Unsichere und nicht Festgelegte
reflektiert und sich jeder endgültigen
Aussage enthält.

Pia Reinacher

1

Christina Viragh: Unstete Leute. Roman.
Klett-Cotta. Stuttgart. 1992.

Japan - ein Land der Frauen?

«Japan - ein Land der Frauen?»
Unterdiesem Titel versammelt die Leiterin
einer privaten Frauenforschungsgruppe
in Tokio, Prof. Dr. Elisabeth Gössmann,
elf Beiträge von japanischen und
deutschsprachigen Wissenschaftlerinnen;

ein Aufsatz stammt von einem
Schweizer Gelehrten an der Sophia
Universität in Tokio1. Die Texte basieren
zum Teil auf Vorträgen, die im Rahmen
des von der deutschen Ostasiengesellschaft

veranstalteten Jahresseminars
(1989/90) gehalten wurden.

Ein präzisierender Untertitel könnte
lauten: «Die Frau in Geschichte und
Gegenwart», mit der Einschränkung
allerdings: Der Beitrag der Frauen in der
japanischen Literatur wird nicht berücksichtigt.

In den einzelnen Aufsätzen
beziehungsweise Kapiteln wird je ein
Spezialgebiet behandelt und auf weiterführende,

neueste Literatur verwiesen; der
Sammelband eignet sich zu Studien¬

zwecken. Die Texte sind jedoch jedem
interessierten Leser zugänglich. Wenn
sich gelegentlich Wiederholungen oder
Abweichungen in der Darstellung
desselben Sachverhaltes ergeben, ist das
kein Nachteil, sondern eine Anregung
zu eigenen Überlegungen; denn das
Thema: «Die Wandlung des Frauenbildes

im Laufe der Jahrhunderte» ist auch
im westlichen Kulturraum aktuell.

Die Herausgeberin setzt zu Recht den
Beitrag des aus Immensee stammenden
Thomas Imhof an den Anfang. Der seit
über vier Jahrzehnten in Japan lehrende
Sinologe. Japanologe und Germanist
bemüht sich, auf zwanzig Seiten eine
Übersicht zu vermitteln von der archaischen

Vorzeit bis in die Gegenwart.
Seine Aspekte sind vorwiegend
religionsgeschichtliche und ethnologische;
die Ausführungen dienen als Klammer
für die zehn Spezialuntersuchungen.

Einige wenige Fakten aus den ver-



SSO EIN LAND DER FRAUEN?

schiedenen Kapiteln seien hier
festgehalten: In der archaischen Gesellschaft
hatte die Frau eine dominierende Rolle:
sie war Mittlerin zwischen Göttern und
Menschen, sie war Beschwörerin der
Toten- und Naturgeister. Die erste
historische Zeit war von starker, man würde
heute sagen, von partnerschaftlicher
Zusammenarbeit geprägt. In den sechzehn

Reichsperioden vom siebten bis
achten Jahrhundert regierten acht
Frauen.

Erschüttert wird die Stellung der Frau
durch den Einfluss des aus China
übernommenen Buddhismus und des
Konfuzianismus. Das Tennoreich entwickelt
sich zum Beamtenstaat, auch die Priester

werden Beamte; weibliche Beamte
gibt es nicht. Im konfuzianischen Geist
wird die Gesellschaft durchorganisiert.
Im Regierungskodex von 1232 heisst es:
« Die Ruhe der Gesellschaft ist gesichert,
wenn Gefolgsleute loyal gegen ihre
Fürsten, Kinder loyal gegen ihre Eltern,
Frauen gehorsam gegenüber ihren Männern

sind.»

In der Früh-Moderne, der Edo-Zeit
(1600-1868), werden die Fundamente
eines nationalen Bildungssystems
gelegt. Das Motto lautet: «Das menschliche

Glück kann im Lernen gefunden
werden und sollte auch darin gesucht
werden.» Gegenstand der Studien ist zur
Hauptsache der Konfuzianismus: höhere

Frauenbildung aber ist in diesem
Rahmen ausgeschlossen. Erst nach
1868, als sich Japan westlichen Einflüssen

öffnen muss und will, wird es für
Frauen möglich, vielseitigen intellektuellen

Interessen zu folgen. Sie haben
Zutritt zu den neuen, von Amerikanern
und Europäern gegründeten protestantischen

und katholischen Missionsschulen.

Englisch. Deutsch, Französisch,
abendländische Geschichte, Geogra¬

phie. Mathematik, westliche Kultur
allgemein wird dort unterrichtet. Doch
schon in den achtziger Jahren befiehlt
die reaktionäre staatliche Erziehungspolitik

Restriktionen. Für die Schulen
aller Stufen gilt: Moralunterricht und
praktisches Wissen ist für die Frau wichtiger

als die Pflege des Intellekts. Eine
Zwischenbemerkung: Der Blick auf
damalige Erziehungssysteme im Westen
lässt kaum andere Grundsätze erkennen.

Die schrittweise Befreiung sowohl
vom christlichen «Das Weib sei dem
Manne untenan» als auch von der
konfuzianischen Gehorsamspflicht bringt
erst das zwanzigste Jahrhundert. In
Japan entstehen die sozialpolitischen
Emanzipationsbewegungen aus
Literaten-Gruppen. Die Schriftstellerin Hirat-
suka Raichô (1886-1971) verfasst 1911

folgendes Geleitwort zur ersten Nummer

der von der sogenannten
Blaustrumpfvereinigung (Seitôha) herausgegebenen

Zeitschrift: «Im Anfang war die
Frau die Sonne, war wahrer Mensch.
Jetzt ist sie nur ein Mond. Sie möge sich
wieder erheben aus ihrer jetzigen
Daseinsform, in der sie einem blassgesichti-
gen Monde gleicht, der durch einen anderen

lebt und im Lichte eines anderen
glänzt.»

«Im Anfang» - damit ist die archaische

Zeit und die erste historische Epoche

gemeint, da auch Frauen das Politik
und Religion verbindende Amt des Tenno

innehatten. Die Position der Frau in
der Gesellschaft, ihr Wirkungskreis hat
sich seither in mancher Beziehung
verändert. Die Forderung, die
Geschlechterdiskriminierung zu beseitigen,
versteht sich allerdings nicht überall von
selbst. Die Religionwissenschaftlerin
Haruko Okano erwähnt eine renommierte

buddhistische Sekte. Auf die



EIN LAND DER FRAUEN'? 851

Frage nach der Gleichberechtigung im
Priesteramt antwortet der Vorstand im
Jahre 1987: «£5 wäre schrecklich, wenn
eine alte Vettel lebenslang im Priesteramt
sitzen würde. » - Auch wir kennen keine
Bischöfinnen, und die Zahl ordinierter
Pfarrerinnen ist nicht sonderlich hoch. -

Und trotzdem tragen auch christliche
Einflüsse dazu bei, Japanerinnen in
ihrem Streben nach Unabhängigkeit
und Selbstbestimmung zu unterstützen.
Elisabeth Gössmann porträtiert in ihrem
Aufsatz eine zum Katholizismus
konvertierte Gattin eines japanischen
Feudalherrn im sechzehnten Jahrhundert.
Die Autorin legt allgemein dar, wie das

Evangelium den Frauen in vielen Belangen

Befreiung bringt, wenngleich mehr
im Sinne der jenseitigen als der diesseitigen

Hoffnung. Das Christentum lehrt:
Mann und Frau haben eine unsterbliche
Seele. Im Buddhismus hingegen muss
eine Frau, bevor sie ins Jenseits, ins
Nirwana eingehen kann, als Mann
wiedergeboren werden.

In welchem Masse heutzutage sich die

Vorstellung von weiblicher Inferiorität
noch erhalten hat. ist anhand von
Wörterbüchern zu untersuchen. Eine deutsche

Japanologin stellt fest, dass in vier
modernen Büchern die gleichen
Wesensmerkmale aufgelistet sind, nämlich:
Die Frau ist entschlusslos,
willensschwach, schwankend und unbestimmt.
Passivität und Leidensbereitschaft
gehören zur weiblichen Natur genauso
wie Hinterhältigkeit und Rachsucht. Im
Vergleich mit deutschen Lexika fällt auf.
dass im Deutschen die Frau mit männlichen

Attributen. beispielsweise
«Mannweib», eher an spezifischer
Substanz verliert, während sie im Japanischen

eher gewinnt. Diese These wird
richtigerweise mit einigem Vorbehalt
geäussert.

Die Frauenforschung, sie ist zwar in
staatlichen Studienplänen nicht
integriert, wird in Japan in den letzten zwei
Jahrzehnten mit gleichem Eifer und
Gründlichkeit betrieben wie in Amerika
und in einigen europäischen Staaten.
Die Untersuchungsmethoden differieren

wenig. Der West-Ost-Dialog in der
Geschlechterforschung ist höchst
interessant, aber nur fruchtbar, wenn man
sich bewusst bleibt, dass gängige Begriffe

wie etwa «Patriarchat» hier und dort
nicht ganz den gleichen Bedeutungsgehalt

abdecken. Die Soziologin Akiko
Terasaki betont, wie tief in der japanischen

Gesellschaft eine Mutterschaftsvorstellung

verankert sei, die sich
ungeachtet des im neunten Jahrhundert
aus China eingeführten patriarchalischen

Systems bis heute erhalten habe.
Nach japanischem Verständnis sind es

weibliche Kräfte, die den Zusammenhalt

der Familie garantieren. Frauen
gewähren und schaffen Geborgenheit,
sie haben die Gabe. Krisen einzuebnen.
Nach dem Familienmodell richtet sich

jede Gruppe, richten sich die betrieblichen,

selbst die staatlichen Organisationen.

Deutsche und japanische Religions-
wissenschaftlerinnen weisen daraufhin,
dass im japanischen Denken im Gegensatz

zu westlichen nicht dualistisch
unterschieden werde zwischen heilig und
profan, zwischen gut und böse. Im Sinne
der idealen Familie tendierten die Japaner

danach. Negatives und Positives,
alles Divergierende miteinander zu
versöhnen. Aus diesem Grunde hätten
auch Individualität und Fähigkeiten des

einzelnen nicht die gleiche Gewichtigkeit

wie im Westen.

Ein Thema, das in sämtlichen Kapiteln

des Sammelbandes nur am Rande
oder gar nicht zur Sprache kommt, sind



852 EIN LAND DER FRAUEN?

die Freiräume, die den Frauen in allen
Epochen gewährt wurden oder die sie

sich schaffen konnten. Erst wenn das

Hauptziel des Feminismus erreicht ist.
das heisst die Beseitigung jeder
Diskriminierung, werden sich anthropologische

Fragestellungen damit beschäftigen,

wie jeder Mensch. Frau oder Mann.

ohne Unterdrückung seine Lebensform
gestalten kann.

Elise Guignard

Japan - ein Land der Frauen? Herausgeberin

Elisabeth Gössmann. Eine Publikation

der Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde

Ostasiens (OAG). Tokio,
ludicium-Verlag. München 1991.

Der Gottesglaube eines Denkers

Zu Erich Brocks «Religionsphilosophie

Aus den Gesprächen, die ich mit
Erich Brock (1889-1976) in seinen späten

Lebensjahren führen durfte, ist mir
in Erinnerung geblieben, dass er mich
einmal in sachlichem Ton ermahnte, am
Gottesglauben festzuhalten. Wie eine
ausführliche Begründung und Erläuterung

dazu muten mich jetzt die rund
vierhundert Seiten seiner nachgelassenen

«Religionsphilosophie» an '. Es ist
ein höchst persönliches und wiederum
auch unpersönliches Buch. Ein Mensch
von ausgeprägter geistiger Eigenart hat
sich da die denkerische Erhellung seines

Gottesglaubens zur wichtigsten
Aufgabe gemacht. Zugleich vermeidet es

Brock, von sich selber zu sprechen, und
gebraucht durchwegs den Pluralis
modestiae. Als Einzelner gibt er sich
Rechenschaft über den «reinen Glauben»,

das heisst über das. was ein
fundamentales Sinnbedürfnis angesichts der
vieldeutigen Weltwirklichkeit zu glauben

nahelegt. Es ist dies der Gottesglaube

gleichsam in Reinkultur, ohne
konfessionelle Beimischung.

Die knapp gehaltenen
religionsgeschichtlichen Exkurse beziehen sich

zwar meist auf das Christentum, doch
nichts davon läuft auf eine kirchlich
verwendbare Theodizee hinaus. Anderseits
werden die Argumente des Unglaubens
nie als entscheidend anerkannt. Offenbar

bewährt sich hier die Glaubenskraft
in Wechselwirkung mit der Kraft zum
Selbstsein, die Brock in seinem Buch
über Ethik2 zur Kardinaltugend erklärt
hat. Im Bewusstsein dieser Kraft kann er

sogar erwägen, ob «der Mensch die
Selbstentfremdung Gottes..., die
Relativierung der in sich versunkenen Absolut-
heil» sei. Der als absolut geglaubte Gott
würde dann relativ, «weil seine Absolutheit

nicht ausserhalb seines Geglaubtwerdens

Sinn gewinnt». (Ähnlich kühn der
dem systematischen Philosophieren
abgeneigte Robert Walser im fünften
Kapitel von «Geschwister Tanner»: «Das
ist das Einzige an unserem Gott, dass er
nur dann Gott sein will, wenn es uns
gefällt, ihn zu unserem Gott zu
erhöhen.»)



RELIGIONSPHILOSOPHIE 85 3

Wie schon in den «Grundlagen des

Christentums->-'' unterscheidet Brock als

die beiden konkurrierenden
Gottesvorstellungen die der Scholastiker Duns
Scotus und Thomas von Aquin: die
scotistische als die eines wesentlich
irrationalen, willensbetonten, dem
menschlichen Begreifen entrückten
Gottes, die thomistische als die eines
Gottes, der für vernunftmässige
Ordnung der Werte Gewähr bietet, sich mit
ihr gewissermassen identifiziert. Brock
ist kein Vernunftfeind, er lässt auf den

schwierigen Wegen seiner Dialektik
keine Erfahrung von Wert und Sinn ausser

acht. Aber der schon in der
«Naturphilosophie»4 festzustellende herakli-
tische Zug seines Denkens tritt im
vorliegenden zweiten grossen Nachlasswerk

noch stärker hervor. Brock wagt
es. die Idee des ewigen Wandels auf Gott
selber, jedenfalls auf die den Menschen
angehenden Blickseiten Gottes,
anzuwenden: auf ihn treffe «der Mythos des

Proteus zu. welcher, wenn auf ihn gezielt
wird, unablässig die Gestalt wechselt».

Mit Kant (und gegen Goethe) sieht
Brock im Radikal-Bösen eine Wirklichkeit,

und entsprechend wird ihm der
unbedingt gute Gott Jesu problematisch.
Als unbestechlicher Deuter des Buches
Hiob erklärt er: «Wer nie Hass gegen
Gott in sich gefühlt hat, kann ihn nicht
lieben.» Die Vernunft freilich, die sich so

zu reden getraut, rechnet nicht bloss mit
den bekannten Naturgesetzen, sondern
anerkennt Unerklärliches wie die
Heilungen von Lourdes als Tatsache - auch
dies jedoch ohne konfessionell-dogmatische

Schlussfolgerung.
Noch eine andere persönliche

Erinnerung ist mir beim Lesen von Brocks
«Religionsphilosophie» aktuell geworden.

Ebenfalls in sachlichem Ton,
vielleicht mit einer stoischen Nuance,
erzählte er mir, jemand habe seinem

Denken den eigentlich philosophischen
Charakter abgesprochen. Einen
Anschein von Berechtigung hat dieses

Urteil insofern, als sich die Sprache
Brocks vom akademisch temperierten
Philosophendeutsch (und mehr noch
von aller konfessionell gebundenen
Theologensprache) abhebt. Ihr
ungewöhnlicher Reichtum an Metaphern
verrät das Dichtertum. das in Brocks
Dramen «Empedokles» und «Prome-
theus»$ und in seinem Roman «Paul»')

eigenständig entfaltet ist. Als Beispiel
seien folgende Sätze über das Verhältnis
von Glauben und kritischem Denken
angeführt:

«£5 beharrt die Paradoxie, dass die
Ausrichtung aufGott als etwas ganz
Einhüllendes und Abdichtendes rückhaltlos
vollzogen werden und zugleich das

Gestänge des Glaubens immer wieder
schaltenlos angelichtet werden muss. In vielen
Bezirken des Lebens muss die Werkstatt
in vollem Betrieb repariert werden. In
bezug aufden Glauben scheint dies doppelt

zu gelten, weil er in zugespitzten
Lagen eine pausenlos lebenswichtige
Funktion ist, wie der Herzschlag. Es ist

von derselben Bedeutung, ob dieser

Herzschlag vor einem Absinken seiner
Intensität bewahrt werden kann, welches
alsbald zu Selbstbezweiflungführt. Diese

bringt ohnehin den Relativismus ins Spiel
(wie bei dem Gott der Perser das Böse).
Trotzdem ist es nicht vernichtend,
notgedrungen einige Arbeitsgänge ausfallen
und solange Gott sorgen zu lassen - was
zugleich wieder ein kräftiges Bewegnis
für die Notwendigkeit der Übergabe auch
des Glaubens ergibt. »

Das Wagnis solcher Ausdrucksweise

mag schon dadurch weitgehend gerechtfertigt

sein, dass auch die traditionelle
Begrifflichkeit in der Regel auf Sinnenhaftes

zurückgeht. Der unbestreitbare
logische Zusammenhang der Gedan-



854 RELIGIONSPHILOSOPHIE

kengänge Brocks macht den erwähnten
Vorwurf erst recht hinfällig.

Vermutlich wird das Buch weder von
den Philosophen noch von den Theologen

gebührend beachtet werden,
obschon sein Scharfsinn jene, sein religiöser

Tiefsinn diese anziehen müsste. Es
sei, bemerkt der Herausgeber, Ernst
Oldemever, im Nachwort, in gewissem
Sinn unzeitgemäss, weil es von den
religiösen Zeiterscheinungen kaum Notiz
nehme und mit seiner «epischen Breite»
den heutigen Schnell- und Diagonalleser

abschrecke. Er konstatiert
demgegenüber die zeitlose Bedeutung des
Werkes als einer genuinen Antwort auf
«das Doppelbedürfnis nach Glauben
und nach einer Philosophie, die den

angefochtenen Glauben immer wieder
reflektiert».

Robert Mächler

Erich Brock. Religionsphilosophie.
Herausgegeben von Ernst Oldemeyer. Francke
Verlag. Bern 1990. -

2
Vgl. Erich Brock.

Befreiung und Erfüllung. Grundlinien der Ethik.
Artemis Verlag. Zürich und Stuttgart 1958. -

Erich Brock. Die Grundlagen des Christentums.

Francke Verlag. Bern 1970. -
4 Erich

Brock. Naturphilosophie. Herausgegeben
von Ernst Oldemeyer. Francke Verlag. Bern
1985. (Besprochen in Heft 7/8 der «Schweizer
Monatshefte» 1986.) - 5 Erich Brock, Götter
und Titanen. Zwei Dramen aus griechischen
Bereichen. Artemis Verlag. Zürich 1954 -

Erich Brock. Paul. Roman. Werner Classen

Verlag. Zürich und Stuttgart 1973.

NEU:
Tartine de Camembert.
Etwas Mildes aufs Brot.

w*ua£jf
S*>Ç\

_____

*_>»
a \r> \*\CT

^_s=- Ä.
_£:_ *te

S8fc?%_ V*t«NSO*__ «
.- -


	Das Buch

