
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 10

Artikel: Signale aus dem Weltraum? : Gedanken eines Historikers zum
Mikrowellen-Observationsprojekt der NASA 1992

Autor: Guthke, Karl S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl S. Guthke

Signale aus dem Weltraum?

Gedanken eines Historikers zum Mikrowellen-Observations-
projekt der NASA 1992

Kaum jemand wird die praktisch und philosophisch
weitreichende Bedeutsamkeit bestreiten, die der Empfang
einer interstellaren Kommunikation hätte. Wir glauben
daher, dass eine strategische Suche nach Signalen erhebliche
Anstrengungen rechtfertigt. Die Wahrscheinlichkeil des

Erfolgs ist schwer abzuschätzen; aber wenn wir nicht suchen,
ist die Erfolgschance Null.

Giuseppe Cocconi und Philip Morrison
in «Nature», 1959.

Am Kolumbus-Tag - das ist der 12. Oktober - wird das «Microwave
Observing Project» der NASA (National Aeronautics and Space
Administration) offiziell aufgenommen. Es soll unter Benutzung mehrerer bereits
bestehender Observatorien das Mikrowellenspektrum systematisch nach
Signalen extraterrestrischer Herkunft absuchen. SETI (Search for Extraterrestrial

Intelligence) ist zugleich ein dominantes Thema der auf die Dauer
eines Jahres berechneten Ausstellung im National Air and Space Museum
in Washington, das anlässlich der Fünfhundertjahrfeier der Entdeckung
Amerikas vorbereitet wird.

Genauer handelt es sich bei dem NASA-Projekt um zwei Observations-
und Suchprogramme: eines konzentriert sich auf die Umgebung von fast 800
sonnenähnlichen Sternen in einer Entfernung von bis zu 80 Lichtjahren -
nach offizieller Einschätzung «milliardenfach umfassender als alle bisherigen

Suchprojekte zusammen»; ein zweites soll den «ganzen Himmel»
systematisch, aber weniger intensiv abtasten und dabei die 300fache «Sensitivi-
tät» aller bisherigen Programme entwickeln. Schon innert Minutenfrist nach
der Inbetriebnahme soll der Umfang aller vorausgegangenen Suchunternehmen

- es sind etwa sechzig seit Frank Drakes «Projekt Ozma» von 1960

- übertroffen werden. Vorerst soll das Microwave Observing Project bis ans
Ende des Jahrhunderts laufen.

Im Oktober 1991 fand in Santa Cruz, Kalifornien, eine internationale
Konferenz von Vertretern des wissenschaftlichen, politischen und öffentlichen

Lebens statt, die sich mit den möglichen gesellschaftlichen, kulturellen
und geistigen Konsequenzen der Entdeckung und Entzifferung eines nicht



816 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

natürlich verursachten, also «Intelligenz» voraussetzenden Signals aus dem
Weltraum und mit den Möglichkeiten der Vorbereitung darauf beschäftigte.

Es folgt der Text des Eröffnungsvortrags1.

1.

Sind wir allein? Ist das menschliche das einzige intelligenzbegabte Leben
im Universum? Das ist eine Frage, die der nach dem Ungeheuer von Loch
Ness nicht ganz unähnlich ist: jeder spricht davon, Bescheid weiss keiner.
Keine Cocktailparty wäre komplett ohne sie. Schliesslich sind, so scheint es.

die Voraussetzungen dafür, dass man die Gedanken in diese Richtung lenkt,
alltäglich: klarer Himmel, beschränkte Sehkraft, durchschnittliche Phantasie.

Und doch: wird dieser Gedanke im wahrsten Sinne des Wortes erfahren,
so bezeichnet er einen Quantensprung des Bewusstseins, eine aufstörende
Begegnung mit dem «anderen», in der wir uns als homo sapiens definieren
oder vielmehr neudefinieren. Die meisten von uns haben einen solchen
Moment philosophischer Verwunderung erlebt. Für viele war es der
Weihnachtsabend 1968. An jenem 24. Dezember näherte sich die amerikanische
Raumrakete «Apollo 8» dem Mond. Von dieser Position im Raum aus
wurden die ersten Gesamtaufnahmen der Erdkugel auf zahllose Fernsehschirme

ausgestrahlt. Für Millionen begann damit ein neues Kapitel in der
Geschichte des menschlichen Bewusstseins.

Die Erde mit ihren vertrauten Kontinenten, Meeren und Wolkenformationen

war zu sehen, wie sie über dem Mondhorizont aufging und dann frei
im Raum schwebte. Zum erstenmal sah der Mensch seinen Planeten als

ganzen, als Himmelskörper, von aussen und sah damit zum erstenmal sich
selbst «von aussen», von einem archimedischen Punkt. Dieser Anblick hat
nicht nur der Umweltschutzbewegung Auftrieb gegeben. Vielmehr: da der
Planet Erde sich in diesem Perspektivenwechsel prinzipiell nicht viel anders
ausnahm als manche andere Planeten, die durch den Blick ins Fernrohr und
durch die teleskopische Photografie vertraut waren, bestand der eigentliche
Erkenntnisschock des epochemachenden Ereignisses in der unabweislichen
Vergegenwärtigung dessen, was in der plötzlich sichtbar gewordenen Analogie

der Planeten des weiteren beschlossen sein könnte: dass nämlich, so

wie wir die anderen Planeten von aussen sehen, unser Planet nicht nur von
der amerikanischen Mondrakete, sondern auch von den anderen Planeten
aus wahrgenommen werden könnte - wahrgenommen von ausserirdischen
«Intelligenzen» von uns verwandter Art. Zurückblickend auf die im
Weltraum schwebende Erdkugel, kam einem der Astronauten der «Apollo 8»

nicht von ungefähr die Frage in den Sinn, die er dem Fernsehpublikum so
formulierte: «Was würde ein Reisender von einem anderen Planeten von der
Erde denken?»



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 817

Und was würde er von uns denken? Und was wir von ihm? Und wir von
uns selbst? Denn hinter der Frage nach intelligenzbegabtem Leben im
Weltraum, ob sie nun Furcht einflösst oder Hoffnung, steht letzlich die Frage
des Menschen nach sich selbst.

Der englische Science Fiction-Autor. Philosoph und Physiker Arthur C.

Clarke, den die British Interplanetary Society zu ihrem Vorsitzenden wählte,
übertreibt nicht, wenn er in seinem Buch The Exploration of Space (New
York 1951) bemerkt, die Frage, ob es eine oder mehrere Welten gäbe, ob
wir im Universum allein seien oder nicht, sei «one of the supreme questions
of philosophy». Beim gegenwärtigen Stand der Naturwissenschaft ist sie
unausweichlich akut geworden. Mit ihr stehen wir, meint Clarke wie viele
andere, auf der Schwelle einer neuen Ära des menschlichen Bewusstseins.
Er stellt sich einen Historiker des Jahres 3000 vor, der die Gegenwart etwa
so beschriebe:

Für uns. tausend Jahre später, nimmt sich die ganze Geschichte der Menschheit, die dem
20. Jahrhundert vorausgeht, wie ein Vorspiel zu einem grossen Schauspiel aus. ein Vorspiel,
das auf dem schmalen Bühnenvordergrund aufgeführt wird, bevor der Vorhang sich hebt und
das Bühnenbild enthüllt. Für zahllose Generationen war diese winzige, dicht bevölkerte
Vorderbühne - der Planet Erde - die ganze Welt und waren sie selbst die einzigen Schauspieler.
Doch gegen Ende jenes grossartigen Jahrhunderts begann der Vorhang langsam, unerbittlich
in die Höhe zu gehen, und der Mensch begriff endlich, dass die Erde nur eine von vielen Welten,
die Sonne nur einer von vielen Sternen ist. [Damit] endete die Isolation, die Millionen Jahre
angedauert hatte. [...] Unsere Kindheit war zu Ende, und Geschichte, wie wir sie kennen [d.h.
also wie man sie im Jahre 3000 kennt] nahm ihren Anfang (S. 195).

Das klingt herausfordernd. Doch es ist vierzig Jahre her. dass Clarke dies
schrieb. Wie steht es heute damit? Ist die Vorstellung mittlerweile nicht so

vertraut geworden, dass sie uns kalt lässt, dass wir kaum je noch über die
philosophischen und anthropologischen Konsequenzen nachdenken, kaum
noch überlegen, wie eine solche Entwicklung unser Selbstbild verändern
würde? Oder kann von einem solchen eingreifenden Bewusstseinswandel
überhaupt ernstlich die Rede sein? In unserer Pop-Kultur und volkstümlichen

Mythologie haben Extraterrestrier ja ebenso selbstverständlich ihren
Platz wie Davy Crockett und Johnny Appleseed (die allbekannten Helden
amerikanischer Jugendlicher): Chewbacca und E.T. besitzen für unsere
Kinder und Enkel kaum weniger Wirklichkeit als die Nachbarn. Wenn man
die Pop-Kultur als Indiz nimmt, ist der Quantensprung so alltäglich geworden,

dass man ihn kaum noch als solchen wahrnimmt. Mit anderen Worten:
wir sind nicht allein - und wir gehen zur Tagesordnung über. Man denke an
«Aliens» in Comic Strips und in der Science Fiction (Sechserpackungen von
Star Wars in Flughafenkiosken) oder auch in Filmen von Close Encounters
of the Third Kind bis E. T. Man denke an die Bestseller von Erich von
Däniken, der, mit sicherlich überdurchschnittlicher Phantasie und vielleicht



818 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

unterdurchschnittlicher Sehschärfe begabt, einem nach vielen Millionen
zählenden Publikum zwischen Timbuktu und der New Yorker Upper East
Side eine kongeniale Mythologie beschert hat. Populäre naturwissenschaftliche

Bücher über extraterrestrische Intelligenz (ETI) mit Titeln wie
«Geflüster aus dem Weltraum» und «Der Galaktische Club» finden ihre Leser in
Ländern, die zu arm sind, als dass sie Buchläden hätten: eine Menge solcher
Bücher habe ich vor Jahren an einer Strassenecke in La Paz, Bolivien, auf
provisorisch aufgeschlagenen Klapptischen ausgebreitet gesehen, und zwar
- in diesem prononciert katholischen Land - an einem Sonntagvormittag.

Was zum Thema Religion führt: manche theologische Autoritäten finden
an der Vorstellung, dass wir nicht allein seien, nichts Beunruhigendes, Paul
Tillich und Krister Stendahl unter den Protestanten zum Beispiel, aber auch
Kenneth Delano, Verfasser eines Buches Many «Worlds, One God» (1977)
und Mitglied eben jenes Jesuitenordens, der Giordano Bruno auf dem
Scheiterhaufen verbrannte, weil er, unter anderen Ketzereien, an
intelligenzbegabte Lebensformen im Weltraum glaubte, von der Bibel und Kirche
nichts wussten. Einst eine Häresie, ist der Glaube an die Mehrheit der
Welten (so der technische Ausdruck seit Jahrhunderten) also heute eine
Frohe Botschaft geworden, für viele jedenfalls.

Naturwissenschaftler, selbst wenn sie nicht Science Fiction schreiben,
stehen Theologen und Popularschriftstellern nicht nach in der Erstellung
dieses Mythos von «Unseren Nachbarn im Weltall», wie der Titel eines
einschlägigen astrophysikalischen Buchs von Günter Paul (1976) lautet.
David Viewings Theorie, nachzulesen im Journal of the British Interplanetary

Society (1975), fällt einem ein: sie spielt ernstlich mit dem Gedanken,
dass unser Sonnensystem eine Art Naturschutzgebiet sei, verwaltet von
extraterrestrischen «Rassen», die uns beobachten wie Grosswildphotogra-
phen die Affen des Serengeti-Nationalparks (und hoffen wir, dass sie auf
nicht mehr als Photographien aus sind). Andere mögen sich an die
sogenannte «Zoo-Hypothese» des Harvard-Professors John Ball erinnert, 1973
in der naturwissenschaftlichen Zeitschrift «Icarus» veröffentlicht: «sie»
betrachten «uns» mit wohlwollender Aufmerksamkeit von aussen (wo die
Tierfutterautomaten stehen). Und in neuester Zeit hat der Astrophysiker
Michael Papagiannis dafür plädiert, dass «sie» sich bereits im Asteroidengürtel

festgesetzt haben könnten, wo sie nun mit sich zu Rate gehen, was
mit «uns» zu geschehen habe: ob sie uns kolonisieren sollen wie wir die
Indianer, ob sie unsere nukleare Selbstzerstörung zulassen oder als
technologische Engel wohltätig eingreifen sollen, um das Schlimmste zu verhindern.

Man sieht, wie es kommt, dass Bücher über ETI in katholischen
Ländern während der sonntäglichen Kirchzeit verkauft werden: Furcht und
Hoffnung quasi-religiöser Art.



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 819

All dies und Verwandtes wird tagtäglich angeboten als seriöse Antwort
auf Enrico Fermis hingeworfene Bemerkung in einer Tischrede: «Wo sind
sie?», und angeboten wird es auf Grund von mathematischen Kalkulationen
nach der Drake-Formel, von der man kritisch, aber nicht ohne Sympathie
gesagt hat, sie brächte es fertig, ein Maximum an Nichtwissen auf einem
Minimum an Raum zu vereinen. So unterschiedlich hat diese Formel die
wissenschaftlich verantwortliche Phantasie von Astrophysikern angeregt,
dass der Wert für «N» (die Zahl der technologischen Zivilisation pro Galaxie)

sowohl auf theoretisch weniger als eins (Michael Hart) wie auch auf
hundert von Millionen (James Wertz) geschätzt worden ist. Kennzeichnenderweise

sind es jedoch die höher als eins liegenden Werte, die sich
allgemeiner Beliebtheit erfreuen, bei Zehnjährigen nicht anders als bei
Naturwissenschaftlern (ausser Biologen bekanntlich, während die Astrophysiker
Michael Hart und Frank Tipler ziemlich allein dastehen mit ihrem Dissens).

Hier zwei massgebliche Stimmen zur Aktualität des Themas aus der
Altersgruppe jenseits der Zehnjährigen. Der Naturwissenschaftler und
Schriftsteller Stanislaw Lern schreibt in seiner «Summa Technologiae»
(1976), man könne «in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts kaum ein

vollwertiger Mensch sein, wenn man nicht wenigstens von Zeit zu Zeit jener
bisher unbekannten Gemeinschaft der extraterrestrischen Vernünftigen
gedenkt, zu der wir vermutlich gehören» (S. 130). Der Philosoph Fritz Usinger
stellt sich in einem Essay seines «Tellurium» (1966) vor. dass die Zeit
kommen werde, in der man die irdisch beschränkte Welt eines Goethes
einfach nicht mehr verstehen könne vom Standpunkt eines geläufig gewordenen

kosmologisch unprovinziellen Denkens, das anbreche mit der
Vergegenwärtigung, dass wir nicht allein sind (S. 149).

Pluralität, einst eine Ketzerei, ist unser Evangelium geworden. Gerade
hier aber liegt das Problem: ist diese Überzeugung mittlerweile nicht bereits
so alltäglich, dass nicht mehr bewusst ist. was da geglaubt wird? Hat die zum
Lippenbekenntnis verkommene Überzeugung sich nicht effektiv neutralisiert

oder gar zurückgenommen? Hinzu kommt: da der Negativbeweis
definitionsgemäss unmöglich ist (was manche Autoren vergessen oder sich
nicht zugestehen), müssen wir davon ausgehen, dass wir nicht allein sind.
«Absence of evidence» ist nach dem berühmten Wort von Nigel Rees eben
nicht «evidence of absence»: Extraterrestrier mögen ja einfach nicht daran
interessiert sein, mit ihresgleichen im Weltraum (oder doch mit uns entschieden

Zurückgebliebenen) über elektromagnetische Wellen in Gedankenaustausch

zu treten; oder sie mögen zu weit entfernt sein, als dass ihnen solches
Hin und Her von Signalen selbst bei Lichtgeschwindigkeit sinnvoll erschiene.

Es ist einfach nicht zutreffend, was Barrie W. Jones im Januar 1991 in
«Physics Education» ähnlich wie eine NASA-Publikation (Nr. SP419, S.9)
schreibt, dass nämlich die Antwort auf die Frage, ob wir allein seien,



820 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM'.'

«so oder so von grosser Bedeutung» sei. Denn, wie der Philosoph Roland
Puccetti schon vor Jahren in seinem Buch «Persons» (1968) logisch unan-
greiflich ausgeführt hat, wird es erkenntnistheoretisch und praktisch
niemals zu verifizieren oder falsifizieren sein, dass wir allein seien; als Tatsache
kann dies logisch und effektiv nie behauptet werden, da empirische
Nachprüfung in sämtlichen (nach Hunderten von Milliarden zählenden) Galaxien

nicht vorstellbar ist. Für die entgegengesetzte Behauptung oder
Überzeugung gibt es mindestens eine in der Astrophysik im Regelfall zugestandene

hohe statistische Wahrscheinlichkeit: wir sind also nicht allein, die
Zukunft hat schon begonnen - aber: wir gehen darüber zur Tagesordnung
über, «business as usual».

Und doch kann man kaum eine Publikation zum Thema SETI, auch

NASA-Veröffentlichungen nicht, aufschlagen, ohne erinnert zu werden,
dass von der Bestätigung dieses landläufigen Glaubens, dass also von dem
Empfang und erst recht von der Entzifferung eines Signals aus dem
Weltraum eine geradezu umwälzende Bedeutung für praktisch alle Aspekte
unseres Lebens, unserer Gesellschaft und Einrichtungen, unseres Verhaltens

und Selbstverständnisses, unserer Wissenschaft und selbst unserer
Philosophie, Kunst und Literatur, erwarten sei. So, um nur ein Beispiel zu
nennen, Richard Berendzen in dem von ihm herausgegebenen
Podiumsdiskussionsreport «Life Beyond Earth and the Mind of Man» (Washington
1973, S. 49-50). Die Langzeitwirkung solchen Wandels wird generell als
sensationell bezeichnet. Wie der Philosoph Lewis White Beck 1985 in dem
von Edward Regis edierten Band «Extraterrestrials» (Washington) bemerkt
hat, würde eine solche observationelle Bestätigung des heute bereits allgemein

für wahr Gehaltenen «alles ändern», nicht zuletzt in dem Sinne, dass

wir uns selbst neu definieren, neu verstehen, indem wir uns vergegenwärtigen,
dass wir nicht die einzigen mit hoher Intelligenz begabten Lebewesen

sind (S. 15).
Ein Paradox also: Statistiken versichern uns. dass die Mehrheit der

Bevölkerung sich nicht für allein hält im Kosmos, und doch soll der Empfang
eines Signals ein Ereignis sein, das nicht seinesgleichen hat in der Geschichte
der Menschheit.

Der Unterschied mag der zwischen Überzeugung und Tatsache sein; die
Tatsache hätte im Vergleich zur Überzeugung eine eher umwerfende
Wirkung. Ein empfangenes Signal wäre eine Tatsache, die uns zwingen würde,
«uns» neu zu denken. Darauf aber sind wir noch nicht recht vorbereitet.

So darf der Historiker vielleicht fragen: kann uns in diesem Dilemma die
Geschichte von Nutzen sein? Weiss man in diesem Fall, wohin es geht, wenn
man weiss, woher man gekommen ist? Ja und nein. Nein, weil die neue
Tatsache eine solche der Zukunft wäre, ohne Vorwegnahmen, ohne Analogien.

Ja (historische Reflexion könnte von Nutzen sein), weil frühere Über-



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 821

Zeugungen von der Mehrheit der Welten und Menschengeschlechter oft als
Tatsache präsentiert wurden, die ein Neudenken der Natur des Menschen
in diesem Horizont erforderte - als Tatsache noch dazu, die mehr oder
weniger militant Front machte gegen die «Tatsachen» und «Wahrheiten»
der Theologen (eine Weltschöpfung, ein Menschengeschlecht, ein Erlöser).
Eine Übersicht über frühere Reaktionen auf die Postulation intelligenten
Lebens im Weltall mag daher tatsächlich aufschlussreich sein; um so mehr,
als das Frühere ja nicht unbedingt vergangen ist nach dem Modell der
«Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen». Allerdings wäre dies ein statisches
Modell intellektueller Konstellationen. Die neue Tatsache der Zukunft
könnte jedoch ihrerseits eine radikale Wandlung herbeiführen in dem Sinne,
dass manche traditionelle Positionen intellektuell unhaltbar würden, sobald
es eben zu jenem wahren Quantensprung der Geistesgeschichte käme, der
das bisherige blosse Lippenbekenntnis hinter sich liesse.

2.

Wie weit geht der Gedanke, dass wir nicht allein seien, zurück? In
gewissem Sinne natürlich bis an den Anfang der Zeit, der Phantasie und der
beschränkten Sehkraft. Doch das Stichwort für den relevanten Anfang ist
mit dem erwähnten Giordano Bruno gegeben. Bruno wurde am 17. Februar
1600 auf dem Campo dei fiore in Rom von der Inquisition verbrannt,
nachdem er sich offenbar geweigert hatte (die Prozessakten sind nicht
erhalten), seiner Überzeugung von der Bewohntheit des Weltraums
abzuschwören, worin nach Hans Blumenbergs Forschungen vermutlich seine
Hauptketzerei bestand. Diese Überzeugung war, wie es damals hiess, «die
neue Ketzerei», und nicht zu Unrecht: neu, weil aus dem 16. Jahrhundert
stammend, und eine Häresie, weil im Konflikt mit der Bibel, die nur von
einer Schöpfung wusste. nicht von vielen. Und nicht zu vergessen: man ist
im Zeitalter der Entdeckungsreisen: exotische Völker traten ständig neu in
den Gesichtskreis Europas, und diese Völker hatten andere Religionen, und
zwar nicht nur barbarische. Ja. manche der Wilden - «edel» wurde bald ihr
Epitheton - waren dem Blick der Konquistadoren sympathischer als der
durchschnittliche Kirchgänger im Nachbarhaus. Per Analogie also: wie.
wenn die «Menschengeschlechter» anderer Planetensysteme auch ihre
Religionen hätten, und zwar konkurrenzfähige? Melanchthon machte sich

sogar in seinem Physiklehrbuch «Initia doctrinae physicae» (1550) Gedanken

darüber (fol. 43-44), ebenso Robert Burton in der «Digression on Air»
in seiner vielgelesenen «Anatomy of Melancholy» (zuerst 1621). Was in
dieser Hinsicht über Gedankenspiel hinausging, war Sünde. So starb Bruno
auf dem Scheiterhaufen. Und hier, endlich, die präzise Frage für den Historiker:

warum steht heute auf dem Campo dei fiore ein Bruno-Denkmal,
eindeutig nicht zu Ehren der Inquisition (obwohl es auch heute noch «Fun-



822 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

damental»-Theologen gibt, die die Mehrheit der Welten für indiskutabel
halten)? Wie also gelangen wir von der Ketzerei des 16. Jahrhunderts zum

- nicht unumstrittenen - Evangelium von heute? Von Bruno in den Flammen

zu Carl Sagan im Fernsehen?
Es ist ein langer Weg, und Meister der hochgezogenen Augenbraue

werden zunächst einwerfen: beginnt er nicht lange vor 1600. nämlich im
Mittelalter und schon in der Antike? Die Frage muss in aller gebotenen
Kürze mit Nein beantwortet werden, weil vor Bruno solche Gedanken
abgekoppelt waren von empirischer Beobachtung und mathematischer
Wissenschaft; es handelte sich um freischwebende Spekulation über die
Allmacht des Schöpfergottes oder die «angeborne» Neigung der Atome, sich
überall und jederzeit zu (für uns unsichtbaren) Kosmen zusammenzufinden.
Eben dies ändert sich im 16. Jahrhundert. Damals erhält die Überzeugung,
dass wir nicht allein seien, eine naturwissenschaftliche Grundlage und wird
so, und nur so, eine ernstzunehmende Theorie mit wissenschaftlichem
Verifizierbarkeitsanspruch - und, theologisch gesehen, eine Irrlehre. Die
naturwissenschaftliche Grundlage war Kopernikus' Buch «De Revolutioni-
bus» von 1543, das die Heliozentrik mathematisch-empirisch begründete.

Die Schockwirkung der Heliozentrik bestand nicht darin, dass die Erde
und der Mensch nicht mehr im Zentrum waren, am Ehrenplatz - das ist
vielmehr eine noch von Goethe und Nietzsche geglaubte Fehlinterpretation
ex post factum; tatsächlich war die kosmologische Zentralität der Erde, wie
nicht zuletzt Blumenbergs «Kopernikanische Wende» (1965) gezeigt hat,
keineswegs grundlegend für die christliche Doktrin vom Menschen als
Krone der Schöpfung, ganz davon abgesehen, dass, genaugenommen, das

eigentliche Zentrum des christlichen Kosmos ja der Erdmittelpunkt gewesen

wäre, der herkömmlich der Ort der Hölle war! Der wahre Schock der
Heliozentrik bestand im Gegenteil darin, dass sie der Vorstellung von der
Mehrheit der Welten und der Menschengeschlechter Boden unter die Füsse

gab, und zwar durch die Analogie der Erde und der anderen Planeten des

Sonnensystems: im Unterschied zur aristotelisch-christlichen Kosmologie
kreisen sie alle um die Sonne, haben sie alle dieselbe physikalisch-chemische
Zusammensetzung. Nach dem wissenschaftlichen Prinzip der Analogie folgt
im zeitgenössischen Denken daraus ohne weiteres, dass, wenn die Erde ein
Planet ist, die anderen Planeten Erden sein müssen mit Gebirgen und
Meeren, Pflanzen und Tieren, und warum nicht auch mit Menschen oder
menschenähnlichen Wesen. «Warum nicht?», wie es in Fontenelles Bestseller

«Entretiens sur la pluralité des mondes» (1686) mit entwaffnender Pop-
Logik heisst. Die Konsequenz des Gedankens, der Kopernikus selbst sich
nicht gestellt hat, war, dass wir nicht mehr Gottes einzige Kinder sind,
vielleicht nicht einmal die vollkommensten oder am meisten geliebten oder
am höchsten entwickelten unter einer grossen Kinderschar.



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 823

Diese potentiell höchst gefährliche Folgerung hätte der Kopernikanismus
nicht gezeigt, wenn nicht Galilei gewesen wäre. Galilei war einer der ersten,
die das neu erfundene Fernrohr himmelwärts richteten, und was der Padua-
ner Professor dort sah. im Winter 1609/10, bestätigte, wie er in seinem
Observationsbericht «Sidereus Nuncius» (1610) ausführte und Thomas
Kuhn in seinem Buch über die kopernikanische Revolution seither im
einzelnen nachgezeichnet hat. Punkt für Punkt die kopernikanische Theorie.

Das ist Galileis wissenschaftliche Leistung. Nicht weniger nachhaltig
war seine Wirkung auf die Phantasie. Was seine Beobachtungen lieferten,
war ja nichts Geringeres als die visuelle Bestätigung jener kopernikanischen
Analogie von Erde und Planeten, die den Gedanken an Leben auf anderen
Himmelskörpern nahelegt. Jupiter, so zeigte sich dem Blick ins Fernrohr,
hatte Monde, war also insofern der Erde ähnlich, und wem. wenn nicht
Jupiterbewohnern, sollten die Jupitermonde leuchten? Der Mond der Erde
mit seinen Gebirgen und. wie Galilei anfangs glaubte. Meeren war seinerseits

der Erde ähnlich, und sah nicht sein Hauptkrater der Landschaft
Böhmens verdächtig ähnlich? Und waren die Sterne schliesslich nicht nach
Analogie der Sonne als Mittelpunkte von Planetenbahnen zu sehen? Diese
Analogien, die Galilei in seinem Büchlein von 1610 beschrieb, konnte jetzt
«jedermann» sehen, und «jedermann» war sein Bericht schon auf der Titelseite

demonstrativ gewidmet! Jedermann also konnte sich Gedanken
machen über die Wahrscheinlichkeit, dass andere Himmelskörper ebenfalls mit
Bewohnern, menschenähnlichen vielleicht, ausgestattet seien - vielleicht
sogar mit Böhmen!

Das war natürlich gefährlich. Galilei selbst enthielt sich krampfhaft jeglicher

Spekulation darüber, und ein Theologe, der Aristoteliker Cesare Cre-
monini, soll sich geweigert haben, überhaupt erst ins «Perspektiv»
hineinzusehen aus Furcht, zu Gesicht zu bekommen, was die Kirche bereits als
nichtexistent erklärt hatte. Dennoch wurde das Teleskop im Handumdrehen

ein beliebtes Spielzeug der Gebildeten und zugleich das Symbol der
naturwissenschaftlichen Bestätigung der Mehrheit der Welten und
Menschengeschlechter.

Was aber war es genauer, das sich hier als ebenso faszinierend wie
bedrohlich erwies? Wenn etwa die Jupitermonde für Lebewesen leuchteten,
wie es das teleologische Denken, anti-anthropozentrisch gewendet, zur
Selbstverständlichkeit machte, dann stellte sich sofort die Frage nicht nur
nach dem Wesen der Jupiterbewohner (im 18. Jahrhundert gibt es dann
allerlei konkrete Theorien über ihren Körperbau und ihr Aussehen),
sondern zugleich auch die Frage nach «uns». Ähnlich war ein Jahrhundert zuvor
die Frage gewesen, ob die Indianer Menschen seien wie «wir». «Wir»
definieren uns ja, indem wir uns kontrastiv vergleichen mit dem jeweils
onderen» - mit Engeln und Tieren, Nachbarn und Primitiven, Alten und



824 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

Jungen, Exoten und jetzt, seit Galilei, mit Extraterrestriern. In H.G. Wells'
Erfolgsroman « The War of the Worlds» 1897) steht ein schönes Beispiel für
solches Denken: «Wer sind diese Manier?» fragt jemand, als die Invasion
aus dem Weltraum ihren Anfang genommen hat. «Wer sind wir?» lautet die
Antwort (Teil 1, Kap. 13). Oder in Keplers «Dissertatio» von 1610. die auf
Galileis «Sidereus Nuncius» antwortet: «Sind wir noch die Herren des
Universums?» Sind wir noch die Krone der Schöpfung - oder die geistig armen
Verwandten der Extraterrestrier? Wer sind wir? Das Echo hört man bis hin
zu Alexander Popes «Essay on Man» und Edward Youngs «Night Thoughts»
und Klopstocks «Frühlingsfeier». Nur wer weiss, «what varied being peoples
every star/May tell why Heaven made us as we are» («Essay on Man»). Mit
anderen Worten: seit Galilei kann der Mensch sich mit verantwortbarer
Phantasie in « Encounters of the Third Kind» definieren. Die Frage nach
«ihnen» ist die Frage nach «uns». So heisst es noch heute, wenn
Naturwissenschaftler sich um Bundesmittel für SETI bemühen, und mit Recht. Fürs
17. Jahrhundert allerdings war das eine gefährliche Zumutung: denn nicht
mehr handelte es sich, wie gesagt, um unverbindliche theologische Spekulation

über die Grenzenlosigkeit der göttlichen Schaffenskraft, sondern um
wissenschaftliche Extrapolation aus observierbaren Fakten mit mindestens
potentiellem Wahrheitsanspruch.

3.

Die Expedition nach dieser Wahrheit über das Leben im Weltall und
damit über den Menschen auf dem Planeten Terra vollzog sich in klar
erkennbaren Stadien. In jedem dieser Stadien findet sich, bei aller
Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, eine charakterische Artikulation des
Themas.

Das erste Stadium reicht von «De Revolutionibus» bis 1610. bis zu Galileis
Bericht und dem Echo darauf. Dies ist die Zeit der grundlegenden
wissenschaftlichen Entwicklungen in Theorie und Observation. Die Intellektuellen

sind aufgestört: tastend suchen sie nach einer Akkommodation mit der
kirchlichen Wahrheit und wissen nicht recht, wie da zu reagieren sein mag.
Die weithin sichtbaren Ausnahmen sind Bruno und Kepler. Kopernikaner
der eine wie der andere.

Bruno übertrug den Kopernikanismus. schwärmerisch und gewiss mitangeregt

vom Hermetismus, ins All: alle Sterne sind mit Leben ausgestattet,
einschliesslich menschlichem, ja vollkommenerem und auch glücklicherem
als die Erde. Spiel mit dem Feuer, wie gesagt. Kepler ist entsprechend
vorsichtig (er erwähnt Bruno regelmässig als «infortunatus die»). Dennoch
schreibt Kepler den ersten Science-Fiction-Roman der westlichen Literatur,
das «Somnium» (1609, komplett mit Anhang 1634), doch so, dass er seine
darin implizierte Annahme menschenähnlichen, ja menschlichen Lebens



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 825

auf dem Mond nur verschlüsselt zu erkennen gibt. Tatsächlich ist seit

Marjorie Nicolsons Pionierwerk über «Voyages to the Moon» (1960) immer
wieder behauptet worden, dass Kepler sich auf dem Mond höchstens
amphibienartige Lebensformen vorstelle. Doch die lateinische Originalfassung
gibt dem zwischen den Zeilen Lesenden völlig zweifelsfrei zu erkennen, dass

das auf dem Mond angesiedelte Leben höherer Art ist, ja eindeutig
vernunftbegabt und menschlich, wenn nicht gar helvetisch. Denn wenn die
Lunarier in stadtbürgerlicher, vermessungstechnisch versierter
Gemeinschaftsarbeit die Krater bauen, die sie vor Sonne und Räubern schützen,
legen sie einen Kommunalgeist an den Tag, der geradezu hochalpin geprägt
scheint.

Eben damit drängt sich das Problem auf: sind «wir» noch die edelsten und
bevorzugtesten Kreaturen des Universums? In einer äusserst gewundenen
mathematisch-symbolischen Argumentation kommt Kepler in seiner «Dis-
sertatio» von 1610 zu dem Schluss, dass wir es noch sind; aber die
Gedankenakrobatik ist so auffallend, das sich das schlechte Gewissen oder doch
die Besorgnis über die in diesen naturwissenschaftlichen (kopernikanischen)

Anschauungen beschlossenen theologischen Schwierigkeiten zu
erkennen gibt, lnfortunatus die Kepler?

Solche zunächst noch recht unbestimmten, wenn auch intensiven
Befürchtungen im Hinblick auf die «veneranda sacrae historiae mysteria», wie
Kepler es in der «Dissertatio» ausdrückt, werden dann präziser in der
nächsten Periode, der barocken, die für unsere Zwecke von 1610 bis in die
achtziger Jahre des Jahrhunderts reicht, bis zu Fontenelles populären
«Entretiens» über die Mehrheit der Welten (1686) oder Newtons «Principia»
(1687). die eine ungewöhnlich lebhafte Pluralitätsspekulation auf den Plan
riefen. Das Problem spitzt sich jetzt zu auf bestimmte dogmatische Punkte.
Ist der alttestamentliche Bericht von der einen Welt- und Menschenschöpfung

verbindlich im Sinne eines naturgeschichtlichen Handbuchs? Oder
aber deuten nicht manche Stellen schon des Alten Testaments, mehr noch
aber solche des Neuen, darauf hin, dass andere Gestirne mit Lebewesen
«besetzt» sein könnten? Und wie verhält es sich mit der Rolle des Erlösers:
wurden die anderen Menschengeschlechter im Weltraum durch den Tod in
Golgatha ebenso erlöst wie die Nachkommen Adams und Evas? Wie Thomas

Paine es in «The Age of Reason» ausdrücken wird: hatte jede dieser
kosmischen Welten ihr Paradies mit Apfelbaum. Adam. Eva und
redegewandtem Reptil - und dann ihren je eigenen Erlöser? Oder aber waren jene
Menschengeschlechter der Erlösung gar nicht erst bedürftig (wie noch in
unserem Jahrhundert CS. Lewis in «Perelandra» theologisch spekuliert
hat)? Oder wiederum: war Jesus Christus, wie Paine polemisch formulierte,
vielleicht ein seelenerlösender Weltenreisender, allerorten gekreuzigt,
«with scarcely a momentary interval of life»!



826 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM'1

So formuliert sich also das Problem im 17. Jahrhundert (und mancherorts
natürlich noch im 20. - man denke ausser an C. 5. Lewis etwa an Jean
Guitton). Die Antworten gehen weit auseinander. Manche Theologen, Cal-
vinisten. Lutheraner. Katholiken, verwerfen kurzerhand jeden Gedanken
an die Mehrheit der belebten Welten, am sichtlichsten Athanasius Kircher
in seinem mehrfach wiederaufgelegten Roman einer Reise durch das

Planetensystem «her exstaticum» (1656). Selbst bei klarstem Himmel scheint
er sich nicht über die Frage beunruhigt zu haben; die Dogmatik sprach für
ihn eine klare Sprache: wir sind allein. Andere entwickeln, was Thomas
Mann, der auch das Wort Milchstrassenspekulation geprägt hat, in seinem
Tschechow-Essai als ehrenwerte Schlaflosigkeit bezeichnet hat: John Donne

etwa und Pascal. Wieder andere zucken die Achseln mit philosophischer
Gebärde: so der schon erwähnte «Anatom» der Melancholie. Robert Burton,

und Milton, ähnlich auch Gryphius. Gegen Ende des Jahrhunderts
jedoch finden sich schon jene Enthusiasten, die, wie der englische
Naturwissenschaftler Robert Wittie in seiner «Ouranoskopia» von 1681, die
Menschengeschlechter im Weltall ein vielstimmiges Hosianna anstimmen hören:
Gottes Ehre ist um so grösser, je mehr Welten er geschaffen hat. Hier
beginnt die Häresie sich bereits in eine neue Frohe Botschaft zu verwandeln,
kennzeichnenderweise in England. Während in Italien etwa Campanella
seine höchst vorsichtigen Überlegungen zur Frage der Mehrheit der Welten,
in der «Apologia pro Galileo», im Kerker der Inquisition zu Papier brachte,
gehören in England sogar zwei Bischöfe zu denen, die sich in astrophysika-
lisch beflügelter Phantasie zum Mond aufmachen und dort menschliches
Leben antreffen: John Wilkins in «The Discoverv of a World in the Moon»
(1638) und Francis Godwin in «The Man in the Moone» (ebenfalls 1638).
Godwin, damals noch nicht zum Bischof befördert, lässt alle tunliche
Vorsicht walten: als sein Astronaut auf dem Mond landet und sich in der ersten
Verwunderung den Ausruf «Jesus Christus» entschlüpfen lässt. fallen die
Lunarier prompt auf die Knie... Mit dogmatisch gesteigerter Raffinesse
spielen die Neo-Atomisten des Jahrhunderts (Gassendi und Henry Moore,
Borei und Guericke) das gleiche theologische Gesellschaftsspiel.

Auf Biegen und Brechen also wird derart im 17. Jahrhundert die immer
unwiderstehlicher werdende Vorstellung der Mehrheit der Welten
eingemeindet. So oder so sind wir es, die das Spiel gewinnen: wir als Christen
bleiben die Krone der Schöpfung, aller Schöpfungen. Das theologisch
subversive Potential der Pluralitätsidee wurde damit jedoch nicht unbedingt
unterschätzt. Zeuge dafür ist Descartes. Für ihn sind «wir» entschieden die
Verlierer: andere Lebewesen im Kosmos sind als überlegen und als glücklicher

zu denken, wie schon Bruno gemeint hatte. Aber dazu bekennt sich
Descartes seinerseits nur in der Privatheit seiner Briefe, nicht in seinen für
die Veröffentlichung gedachten Schriften. Weniger geneigt, ein Blatt vor



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 827

den Mund zu nehmen, ist allerdings sein Gefolgsmann Cyrano de Bergerac,
der in seinen beiden Weltraumromanen der Jahrhundertmitte - sie spielen
auch dem Mond bzw. auf der Sonne - Lebewesen im Sonnensystem ansiedelt,

die dem Menschen an Intellekt und Macht, wenn auch nicht an Moral,
erheblich überlegen sind. «Ungeziefer» ist der Mensch mit ihnen verglichen,
bestenfalls ein «gerupfter Papagei». Ins speziell Anti-Christliche gewendet,
findet sich diese Polemik gegen die Krone der Schöpfung um 1800 wieder
bei Paine in «The Age of Reason» und bei Shelley in einer Anmerkung zu
«Queen Mab».

In der nächsten Epoche - nennen wir sie Aufklärung, vom Ausgang des
17. Jahrhunderts bis in die ersten Jahrzehnte des 19. - verblasst dann das
Interesse an der Vereinbarkeit von christlicher Doktrin und Mehrheit der
Welten. Doch bleibt die Bemühung, den nun schon nicht mehr ganz neuen
Gedanken gewohnten Denkvorstellungen anzupassen, noch religiöser Natur.

Denn das Verständnis der Pluralität der Menschengeschlechter, die nun
zunehmend zur Überzeugung der Gebildeten wird, bewegt sich jetzt auf den
Bahnen des physikotheologischen Gottesbeweises, der seiner teleologischen

Anthrapozentrik entkleidet wird, nämlich so: Wenn unsere Erde für
uns geschaffen wurde (für die Moskitos, meinte Sabatier polemisch, aber
das war in gemässigten Klimazonen eher ein Minderheitsvotum), dann
müssen andere Gestirne für andere, ebenfalls zumindest menschenähnliche
Lebewesen geschaffen sein nach dem Prinzip nihil frustra. Und sie alle loben
Gott den Herrn. Dieses Argument siegt nun auf der ganzen Linie. Besonders

waren, wenn nicht Newton selbst, so doch seine Anhänger davon
angetan, Richard Bentley, Thomas Wright, Kant, Herder, Bonnet; «Astronomy

Explained» nennt der Newtonianer James Ferguson kennzeichnenderweise

sein Buch zum Thema (1756). Der am meisten begeisterte unter
ihnen war der Verfasser von «Paul et Virginie», Bernardin de St-Pierre, der
um 1800 in seinen vielbändigen «Harmonies de la nature» über das Leben
auf anderen Planeten mit der Phantasie eines Reiseberaters schreibt - die
Venus z.B. vereint die Vorzüge Polynesiens mit denen der Schweiz in einem
unschlagbaren Sonderangebot. Und natürlich liessen sich, besonders in
England, aber auch auf dem Kontinent (Brockes, Klopstock) die Poeten von
diesem Gedanken berauschen. Zahllos sind die Gedichte im Gefolge
Newtons über den vielstimmigen Chor der Menschengeschlechter im All,
der dem Schöpfer HaUeluja singt. Entsprechend deprimierend wird die
Vorstellung empfunden, dass wir «allein» sein könnten (Buffon z.B.).

Die Kehrseite der Medaille ist natürlich wieder der Verdacht, dass «sie»

uns überlegen sind, und zwar nicht mehr in irgendeinem theologischen
Sinne der Bevorzugung durch Gott, sondern nun im Sinne der Frage nach
der höchsten Form der Intelligenz. Gilt noch der Satz homo mensura - mit
dem sich die Aufklärung doch weiterhin definierte? Oder täten wir gut



828 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

daran, unsere Hoffnung oder unsere Furcht auf uns überlegene ETI zu
setzen? Wenn Bolingbroke in dieser Richtung denkt oder selbst der Verfasser

der «Night Thoughts», wenn Pope im «Essay on Man» (dem Manifest
der Aufklärung, ausgerechnet) ernstlich daran denkt, dass man auf einem
anderen Planeten vielleicht einen Newton zeige, wie wir einen Affen auf
dem Jahrmarkt (auch Cyrano hatte in seinem Mondroman mit dem Gedanken

ernstgemacht) - wie steht es dann mit der aufgeklärten Überzeugung
« What a piece ofwork is man, how noble in reason»! Ganz zu schweigen von
der Annahme der Theodizee-Denker der Zeit, dass Gott gerecht sei. Der
Hamburger Brockes schreibt, auf die Nordsee hinausblickend, das Gedicht
«Vergleichung» («Irdisches Vergnügen in Gott! Bd. VI), in dem er den
Menschen im kosmischen Rahmen an Dummheit mit den Fischen
vergleicht...

Natürlich gab es Trostpreise, Kompensationsstrategien. Die beliebteste
Denkform, mit der die drohende Herabstufung des Menschen aufzuwiegen
war, war die Seelenwanderungslehre, die Theorie also, dass die unsterbliche
Seele nach dem Tode von Planet zu Planet, von Sternsystem zu Sternsystem
wandere und sich dabei zu immer höheren Perfektionsstufen erhebe. So

legten so verschiedene Denker wie Kant, Bonnet, Herder, Lavater und
Thomas Wright und selbst Mercier es sich zurecht. Ein quasi-säkulares
Evangelium also oder der Traum eines frommen Reiseberaters: interplanetarischer

Armstuhl-Tourismus, dessen Reiseroute Gott persönlich festgelegt

hat. Der unternehmungslustigste dieser Fernreisenden war Emanuel
Swedenborg, der Stockholmer Bergbauingenieur, der seine Anhänger bis
heute hat. Nach seinem Buch von 1758, «De telluribus in mundo nostro
solari», zu urteilen, scheint er überall gewesen zu sein, auf vielen Planeten
vieler Sonnensysteme, und was er dort sah und erlebte, beschreibt seine

reisefreudige Seele mit bemerkenswertem Blick fürs Detail. Die Jupiterbewohner

zum Beispiel haben einen besonders ausgeprägten Familiensinn; sie

sind Blassgesichter, während die Marsbewohner zweifarbig von Angesicht
sind, gelb und schwarz. Die Saturnier sind Vegetarier, während andere
Planetarier Haustiere züchten, die die Vorzüge von Kühen und Schafen

vereinigen. Alle Swedenborgschen Extraterrestrier sind, nebenbei bemerkt.
Christen Swedenborgscher Observanz.

Der zweite Trostpreis war der Einfall Fontenelles, des Verfassers des

Bestsellers unter den Büchern über die Mehrheit der Welten, der bereits
genannten Unterhaltungen eines Astronomen und einer Marquise (1686).
dass nämlich der Planet Erde das beste Klima aller Sonnentrabanten habe
und folglich die glücklichsten Menschen (nicht jedoch die von Gott am
meisten begünstigten, da Fontenelle das schöpferische Prinzip bereits ent-
theologisiert und einfach «Nature» nennt). Doch das ist, genau besehen,
kein Trost, wie die Marquise sofort begreift. Weniger provinziell denkend



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 824

in cosmologicis als der Gesprächsführer, wirft sie ein: wie aber steht es mil
all den anderen Fixsternwelten - kaum glaublich doch, dass von all diesen

Myriaden ausgerechnet unsere Welt die goldene Mitte darstellt. (Der Vorzug,

dass Gott seinen eingeborenen Sohn zu uns und sonst keinem Men
schengeschlecht geschickt habe, beliebt im Barock, ist für den Aufklärer
Fontenelle nicht mehr diskutabel.) Folglich steckt eine gewisse Logik in dem
ganz entgegengesetzten Trostpreis, den der holländische Physiker Christian
Huygens 1698 in seinem ebenfalls sehr beliebten «Kosmotheoros» anbot
Anders als bei Fontenelle sind bei ihm alle kosmischen Menschengeschlecht
ter identisch in jeder Hinsicht bis hin zu Sehschärfe, Glück, astronomischem
Talent und Theaterleidenschaft. Mit anderen Worten: «wir», keineswegs,
benachteiligt, sind überall im Kosmos, was auf eine Art kosmischen Impe
rialismus hinausläuft - herzerwärmend für den Bürger einer Nation, die
damals überall auf dem Erdball, von Sumatra bis Surinam, Handelsniederlassungen

besass.

Solche Trostpreise der Aufklärung sollen den in seiner Gipfelstellung
(wenn nicht als Krone der Schöpfung, so doch als Vernunftmass aller Dinge^
bedrohten Menschen der Erde mit der Vorstellung von der Mehrheit dei
Welten versöhnen. Doch wie, wenn solche Anstrengungen als Versuch, sich
an den eigenen Haaren aus dem Sumpf zu ziehen, empfunden werden?
Dann stellen sich im siècle des lumières automatisch wieder, wie bei Cyranc
in der Mitte des 17. Jahrhunderts, die Schreckbilder der Erniedrigung ein
Zwei Beispiele sind relativ bekannt: die Laputa-Episode in «Gullivers
Reisen» (1727), wo die steuerbare Fliegende Insel wie ein gigantisches
Raumschiff die Erde bedroht - und der einzige Laputaner, der überhaupt
ein Interesse an dem Menschen dieser Erde, nämlich an Gulliver, bekundet,
der dümmste seines Volkes ist! Noch bitterer wird der Spott in Voltaires
«Micromégas» (1751), wo die Weltraumreisenden vom Saturn und vom
Sirius in ein homerisches Gelächter ausbrechen, als sie von einem Professoi
der Sorbonne zu hören bekommen, dass man hierzulande meine, das ganze
Universum sei zum Nutzen des Menschen auf der Erde geschaffen... wozu
man sich leicht David Humes berühmte Bemerkung einfallen lässt, der
Mensch sei für das Universum von der gleichen Bedeutung wie eine Auster.

Schliesslich das 19.Jahrhundert. Jetzt werden die Reste theologischer
Gedankenführung, die im 17. Jahrhundert anthropozentisch-dogmatischer
Natur waren, im 18. hingegen anti-anthropozentrisch-teleologisch geworden

waren, endgültig abgebaut, vor allem in der zweiten Hälfte des
Jahrhunderts, die man das «goldene Zeitalter» des Pluralitätsdenkens genannt
hat. Jetzt ist jedes theologisch-metaphysische Argumentationsmuster, ob
nun dogmatisch oder teleologisch, tabu. Nur streng kausales, naturwissenschaftliches

Denken ist noch erlaubt in Spekulationen darüber, ob wir allein
seien. Gottes «Absichten» bleiben aus dem Spiel.



830 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

Und zwar haben drei naturwissenschaftliche Entwicklungen diese Debatte

damals auf hohe Touren gebracht. Entwicklungen, die denn auch nicht
nur in den wissenschaftlichen Abhandlungen, sondern - ein Indiz ihrer
Landläufigkeit - im Zusammenhang der ET-Diskussion in der Science
Fiction öfters zu Sprache gebracht werden. Das sind Kirchhoffs Spektralanalyse

(1860), die überall im Weltraum dieselbe physikalisch-chemische
Materie nachwies, die Weiterentwicklung der Nebularhypothese von
Laplace (1827 ff.), die die Herausbildung von Planetensystemen aus solcher
universal vorhandener Materie erklärte, und schliesslich Darwins
Evolutionsbegriff (1859), der sich ohne weiteres in Vorgänge auf anderen
Planetensystemen projizieren liess und zur Annahme von manchmal sehr konkreten

dortigen Lebensformen führte (nicht zuletzt auch zu der verbreiteten
Überzeugung, dass das Leben und die Intelligenz anderswo, vor allem auf
dem älteren Mars, schon erheblich weiterentwickelt seien als bei uns).

Die Debatte gestaltete sich intensiv, obwohl die Überzahl derjenigen, die
sich zu Wort meldeten, für den Gedanken der Mehrheit der Welten und
Menschengeschlechter eintraten: David Brewster, T.C. Simon, Baden
Powell, Richard Proctor, Flammarion, Carl du Prel und Percival Lowell, um
nur die bekanntesten zu nennen. Am einflussreichsten war neben Flammarion

Lowell mit seinen Mars-Büchern um die Jahrhundertwende. Die
«Marskanäle», statt als geologische Formationen als intelligenzgesteuerte
Konstruktionen aufgefasst, überzeugten die Massen von der Existenz von
höchstentwickelten, uns weit überlegenen Martianern. Wir sind vergleichsweise

kaum über den «lowly animal state» hinausgelangt. Gegen den Trend
stemmten sich nur wenige, vor allem William Whewell und A.R. WaUace,

und zwar mit krypto-christlichen Argumenten, die kaum mehr eine
überzeugende Wirkung entfalten konnte. Aber ob pro oder contra: auf beiden
Seiten werden nur noch naturwissenschaftliche, nicht mehr verkappt
theologische Argumente ins Feld geführt. Worin die Kontrahenten sich
unterscheiden, ist lediglich die Präzision der Analogie, die erlaubt, Leben im
Weltraum anzusetzen: d.h. wie genau die physikalischen, klimatischen,
chemischen Bedingungen hier und dort sich entsprechen müssen, um Leben
zu zeugen und Entwicklung zu befördern. Und an dieser Divergenz hat sich
bis heute nichts geändert: da stehen Astrophysiker (Carl Sagan, «The

Dragons ofEden») heute im Prinzip noch genauso unversöhnlich den Biologen
(George Simpson, «This View of Life»; Ernst Mayr, «One Long Argument»)
gegenüber.

Virulent ist die Debatte seit dem späten 19. Jahrhundert aber auch
ausserhalb der naturwissenschaftlichen Kreise: in der um 1900 auf den Plan
tretenden modernen Science Fiction hat sie die literarische Phantasie in
einer Weise beflügelt, die bis heute paradigmatisch ist. Zwei Science-Fic-
tion-Romane von 1897 sind hier zu nennen - beide zu den grossen Kataly-



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 831

satoren der Entwicklung der Gattung im 20. Jahrhundert gehörend, beide
angeregt von Lowells Mars-Büchern und seinen Mars-Beobachtungen auf
der Sternwarte in Flagstaff in Arizona und entsprechend eine Invasion der
Erde vom Mars zum Thema wählend: Kurd Lasswitz' «Auf zwei Planeten»
und H.G Wells' «The War of the Worlds». Bei Wells ist es eine Schreckvision:
menschliche Qualitäten haben sich in der Mars-Rasse nicht entwickelt, die
Invasoren sind technologisch hochentwickelte Raubtiere. Bei Lasswitz ist
es ein Hoffnungstraum: kulturelle Verfeinerung ist das Stichwort für die
höhere Evolution auf dem Mars, und erwartet wird, dass der Kontakt mit
«ihnen» auch «uns» auf einen solchen Gipfel der ethischen Kultur führen
wird. Wie sich dieses Paradigma in der Science Fiction von heute entfaltet
hat. zwischen «The Invasion of the Body Snatchers» und «Close Encounters
of the Third Kind», dafür hat jeder seine eigenen Beispiele.

Nicht alle, aber doch manche der heutigen Science Fiction wirkt also wie
ein Echo einer vierhundertjährigen naturwissenschaftlichen Spekulation
über die Mehrheit der Welten. Sie erkundet «die letzte Grenze». Zugleich
artikuliert sie damit die Hoffnungen und Befürchtungen, die seriöse
Naturwissenschaftler, in unserer Gegenwart aussprechen im Hinblick auf uns
überlegene Intelligenz im Weltraum (vgl. den genannten von Berendzen
herausgegeben Band «Life Beyond the Earth and the Mind of Man»).

4.

Die Bestätigung der Existenz von «Nachbarn im All» durch elektromagnetische

Signale, wie sie ab Oktober 1992 vom Microwave Observing
Project systematisch gesucht werden, wäre, mit dem Romantitel von A.C.
Clarke, das Ende unserer Kindheit, der Beginn unserer Reife und Vollendung

in jeder Hinsicht. Der Gewinn würde, wie man detailliert behauptet
hat. von der Kenntnis der Krebsbehandlung bis zur Technik der globalen
Administration rangieren, von unvorstellbarer Bewusstseinsbereicherung
bis zu ungeahnten künstlerischen Möglichkeiten (Berendzen). Doch nein,
hört man von der anderen Seite der Podiumsdiskussion: der Empfang eines
Signals würde das Ende unserer Zivilisation bedeuten. Wenn nicht die
konkrete Gefahr (Kolonisierung) drohe, die der Nobelpreisträger Martin
Ryle befürchtete, so doch die Ernüchterung jeden menschlichen Selbstwertgefühls

durch das Wissen, dass «sie» bereits «alles» geleistet haben - so der
Nobelpreisträger George Wald in «Life Beyond the Earth and the Mind of
Man». Sine ira et studio hat vor kuzem Michael Michaud diese Gegeneinander

von geradezu apokalyptischer Furcht vor dem Ende der Welt und

Hoffnung auf «Erlösung» in dem von Ben Bova und Byron Preiss
herausgegebenen Band «First Contact» (London 1990) dargestellt.

Doch die Frage zum Schluss: halten wir solche Szenarien heute wirklich
für zwingend - oder haben die Medien uns bereits dagegen abgestumpft?



832 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

Ist es wirklich und in sinnvoller Weise zutreffend, dass wir uns heute im
Hinblick auf «sie», die Extraterrestrier. definieren? Ihre Abwesenheit, um
es zu wiederholen, kann niemals bewiesen werden - hat unsere Zukunft «mit
ihnen» also bereits begonnen - und nichts hätte sich geändert?

Empfang eines Signals, um den Philosophen Lewis White Beck noch
einmal zu zitieren, würde «alles ändern». Das ist genauso leicht zu behaupten

wie das Gegenteil, und das Gegenteil ist behauptet worden - selbst in
dem gleichen Band («Extraterrestrials»), von Edward Regis, 1985, S. 231 ff.),
dem auch die Stellungnahme Becks entnommen ist (S.15). Unsere Aufgabe
mag es sein zu erkunden, was zwischen «allem» und «nichts» liegt. Wenig ist
es sicherlich nicht.

1 Ausführlichere Nachweise sind mit Hilfe des Sach-. Personen- und Titelregisters leicht
nachzuschlagen in Karl S. Guthke. The Last Frontier: Imagining Other Worlds From the

Copernican Revolution to Modern Science Fiction. Ithaca, N.Y.: Cornell University Press. 1990.

DAS WASSER KANN
AUFATMEN
ECONA VON ELCO:
Kuverts und Schreibblöcke aus Papier,
das aus 100% chlorfrei gebleichtem
Zellstoff hergestellt wird und das ohne
optische Aurheller auskommt.

EZCO
ELCO PAPIER AG
Baslerstrasse 276
CH-4123 Allschwil
Telefon 061 485 64 64
Fax 061 485 63 90

6^RE'^oc.2 ,*ovo
fe\_

xooï
£/_OR


	Signale aus dem Weltraum? : Gedanken eines Historikers zum Mikrowellen-Observationsprojekt der NASA 1992

