Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 10

Artikel: Signale aus dem Weltraum? : Gedanken eines Historikers zum
Mikrowellen-Observationsprojekt der NASA 1992

Autor: Guthke, Karl S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165050

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Karl S. Guthke

Signale aus dem Weltraum?

Gedanken eines Historikers zum Mikrowellen-Observations-
projekt der NASA 1992

Kaum jemand wird die praktisch und philosophisch
weitreichende Bedeutsamkeit bestreiten, die der Empfang
einer interstellaren Kommunikation héitte. Wir glauben
daher, dass eine strategische Suche nach Signalen erhebliche
Anstrengungen rechifertigt. Die Wahrscheinlichkeit des
Erfolgs ist schwer abzuschitzen; aber wenn wir nicht suchen,
ist die Erfolgschance Null.

Giuseppe Cocconi und Philip Morrison

in « Nature», 1959.

Am Kolumbus-Tag — das ist der 12. Oktober — wird das «Microwave
Observing Project» der NASA (National Aeronautics and Space Admini-
stration) offiziell aufgenommen. Es soll unter Benutzung mehrerer bereits
bestehender Observatorien das Mikrowellenspektrum systematisch nach
Signalen extraterrestrischer Herkunft absuchen. SETI (Search for Extrater-
restrial Intelligence) ist zugleich ein dominantes Thema der auf die Dauer
eines Jahres berechneten Ausstellung im National Air and Space Museum
in Washington, das anlésslich der Finfhundertjahrfeier der Entdeckung
Amerikas vorbereitet wird.

Genauer handelt es sich bei dem NASA-Projekt um zwei Observations-
und Suchprogramme: eines konzentriert sich auf die Umgebung von fast 800
sonnendhnlichen Sternen in einer Entfernung von bis zu 80 Lichtjahren —
nach offizieller Einschitzung «milliardenfach umfassender als alle bisheri-
gen Suchprojekte zusammen»; ein zweites soll den «ganzen Himmel» syste-
matisch, aber weniger intensiv abtasten und dabei die 300fache «Sensitivi-
tat» aller bisherigen Programme entwickeln. Schon innert Minutenfrist nach
der Inbetriebnahme soll der Umfang aller vorausgegangenen Suchunter-
nehmen - es sind etwa sechzig seit Frank Drakes «Projekt O zma» von 1960
— uibertroffen werden. Vorerst soll das Microwave Observing Project bis ans
Ende des Jahrhunderts laufen.

Im Oktober 1991 fand in Santa Cruz, Kalifornien, eine internationale
Konferenz von Vertretern des wissenschaftlichen, politischen und 6ffentli-
chen Lebens statt, die sich mit den moglichen gesellschaftlichen, kulturellen
und geistigen Konsequenzen der Entdeckung und Entzifferung eines nicht



816 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

natiirlich verursachten, also «Intelligenz» voraussetzenden Signals aus dem
Weltraum und mit den Moglichkeiten der Vorbereitung darauf beschaftigte.
Es folgt der Text des Eroffnungsvortrags!.

1.

Sind wir allein? Ist das menschliche das einzige intelligenzbegabte Leben
im Universum? Das ist eine Frage, die der nach dem Ungeheuer von Loch
Ness nicht ganz undhnlich ist: jeder spricht davon, Bescheid weiss keiner.
Keine Cocktailparty wiare komplett ohne sie. Schliesslich sind, so scheint es,
die Voraussetzungen dafiir, dass man die Gedanken in diese Richtung lenkt,
alltaglich: klarer Himmel, beschridnkte Sehkraft, durchschnittliche Phanta-
sie.

Und doch: wird dieser Gedanke im wahrsten Sinne des Wortes erfahren,
so bezeichnet er einen Quantensprung des Bewusstseins, eine aufstorende
Begegnung mit dem «anderen», in der wir uns als homo sapiens definieren
oder vielmehr neudefinieren. Die meisten von uns haben einen solchen
Moment philosophischer Verwunderung erlebt. Fiir viele war es der Weih-
nachtsabend 1968. An jenem 24. Dezember ndherte sich die amerikanische
Raumrakete «Apollo 8» dem Mond. Von dieser Position im Raum aus
wurden die ersten Gesamtaufnahmen der Erdkugel auf zahllose Fernseh-
schirme ausgestrahlt. Fiir Millionen begann damit ein neues Kapitel in der
Geschichte des menschlichen Bewusstseins.

Die Erde mit ihren vertrauten Kontinenten, Meeren und Wolkenforma-
tionen war zu sehen, wie sie tiber dem Mondhorizont aufging und dann frei
im Raum schwebte. Zum erstenmal sah der Mensch seinen Planeten als
ganzen, als Himmelskorper, von aussen und sah damit zum erstenmal sich
selbst «von aussen», von einem archimedischen Punkt. Dieser Anblick hat
nicht nur der Umweltschutzbewegung Auftrieb gegeben. Vielmehr: da der
Planet Erde sich in diesem Perspektivenwechsel prinzipiell nicht viel anders
ausnahm als manche andere Planeten, die durch den Blick ins Fernrohr und
durch die teleskopische Photografie vertraut waren, bestand der eigentliche
Erkenntnisschock des epochemachenden Ereignisses in der unabweislichen
Vergegenwirtigung dessen, was in der plotzlich sichtbar gewordenen Ana-
logie der Planeten des weiteren beschlossen sein konnte: dass ndmlich, so
wie wir die anderen Planeten von aussen sehen, unser Planet nicht nur von
der amerikanischen Mondrakete, sondern auch von den anderen Planeten
aus wahrgenommen werden konnte — wahrgenommen von ausserirdischen
«Intelligenzen» von uns verwandter Art. Zuriickblickend auf die im Welt-
raum schwebende Erdkugel, kam einem der Astronauten der «Apollo 8»
nicht von ungefdhr die Frage in den Sinn, die er dem Fernsehpublikum so
formulierte: « Was wiirde ein Reisender von einem anderen Planeten von der
Erde denken? »



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 817

Und was wiirde er von uns denken? Und was wir von ihm? Und wir von
uns selbst? Denn hinter der Frage nach intelligenzbegabtem Leben im
Weltraum, ob sie nun Furcht einflosst oder Hoffnung, stehtletzlich die Frage
des Menschen nach sich selbst.

Der englische Science Fiction-Autor, Philosoph und Physiker Arthur C.
Clarke, den die British Interplanetary Society zu ihrem Vorsitzenden wihlte,
tibertreibt nicht, wenn er in seinem Buch The Exploration of Space (New
York 1951) bemerkt, die Frage, ob es eine oder mehrere Welten gibe, ob
wir im Universum allein seien oder nicht, sei «one of the supreme questions
of philosophy». Beim gegenwirtigen Stand der Naturwissenschaft ist sie
unausweichlich akut geworden. Mit ihr stehen wir, meint Clarke wie viele
andere, auf der Schwelle einer neuen Ara des menschlichen Bewusstseins.
Er stellt sich einen Historiker des Jahres 3000 vor, der die Gegenwart etwa
so beschriebe:

Fiir uns, tausend Jahre spiter. nimmt sich die ganze Geschichte der Menschheit, die dem
20. Jahrhundert vorausgeht, wie ein Vorspiel zu einem grossen Schauspiel aus, ein Vorspiel,
das auf dem schmalen Bithnenvordergrund aufgefiihrt wird, bevor der Vorhang sich hebt und
das Biihnenbild enthiillt. Fiir zahllose Generationen war diese winzige, dicht bevolkerte
Vorderbiihne - der Planet Erde - die ganze Welt und waren sie selbst die einzigen Schauspieler.
Doch gegen Ende jenes grossartigen Jahrhunderts begann der Vorhang langsam, unerbittlich
in die Hohe zu gehen, und der Mensch begrift endlich, dass die Erde nur eine von vielen Welten,
die Sonne nur einer von vielen Sternen ist. [Damit] endete die Isolation, die Millionen Jahre
angedauert hatte. [...] Unsere Kindheit war zu Ende, und Geschichte, wie wir sie kennen [d.h.
also wie man sie im Jahre 3000 kennt] nahm ihren Anfang (S. 195).

Das klingt herausfordernd. Doch es ist vierzig Jahre her, dass Clarke dies
schrieb. Wie steht es heute damit? Ist die Vorstellung mittlerweile nicht so
vertraut geworden, dass sie uns kalt 1dsst, dass wir kaum je noch tiber die
philosophischen und anthropologischen Konsequenzen nachdenken, kaum
noch iiberlegen, wie eine solche Entwicklung unser Selbstbild verdndern
wiirde? Oder kann von einem solchen eingreifenden Bewusstseinswandel
tiberhaupt ernstlich die Rede sein? In unserer Pop-Kultur und volkstiimli-
chen Mythologie haben Extraterrestrier ja ebenso selbstverstdndlich ihren
Platz wie Davy Crockett und Johnny Appleseed (die allbekannten Helden
amerikanischer Jugendlicher): Chewbacca und E.T. besitzen fiir unsere
Kinder und Enkel kaum weniger Wirklichkeit als die Nachbarn. Wenn man
die Pop-Kultur als Indiz nimmt, ist der Quantensprung so alltdglich gewor-
den, dass man ihn kaum noch als solchen wahrnimmt. Mit anderen Worten:
wir sind nicht allein — und wir gehen zur Tagesordnung iiber. Man denke an
«Aliens» in Comic Strips und in der Science Fiction (Sechserpackungen von
Star Wars in Flughafenkiosken) oder auch in Filmen von Close Encounters
of the Third Kind bis E.T. Man denke an die Bestseller von Erich von
Diiniken, der, mit sicherlich iiberdurchschnittlicher Phantasie und vielleicht



818 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

unterdurchschnittlicher Sehschirfe begabt, einem nach vielen Millionen
zidhlenden Publikum zwischen Timbuktu und der New Yorker Upper East
Side eine kongeniale Mythologie beschert hat. Populdre naturwissenschaft-
liche Biicher tiber extraterrestrische Intelligenz (ETI) mit Titeln wie «Ge-
fliister aus dem Weltraum» und « Der Galaktische Club» finden ihre Leser in
Léandern, die zu arm sind, als dass sie Buchldden hitten: eine Menge solcher
Biicher habe ich vor Jahren an einer Strassenecke in La Paz, Bolivien, auf
provisorisch aufgeschlagenen Klapptischen ausgebreitet gesehen, und zwar
—1n diesem prononciert katholischen Land — an einem Sonntagvormittag.

Was zum Thema Religion fiihrt: manche theologische Autorititen finden
an der Vorstellung, dass wir nicht allein seien, nichts Beunruhigendes, Paul
Tillich und Krister Stendahl unter den Protestanten zum Beispiel, aber auch
Kenneth Delano, Verfasser eines Buches Many «Worlds, One God» (1977)
und Mitglied eben jenes Jesuitenordens, der Giordano Bruno auf dem
Scheiterhaufen verbrannte, weil er, unter anderen Ketzereien, an intelli-
genzbegabte Lebensformen im Weltraum glaubte, von der Bibel und Kirche
nichts wussten. Einst eine Hairesie, ist der Glaube an die Mehrheit der
Welten (so der technische Ausdruck seit Jahrhunderten) also heute eine
Frohe Botschaft geworden, fiir viele jedenfalls.

Naturwissenschaftler, selbst wenn sie nicht Science Fiction schreiben,
stehen Theologen und Popularschriftstellern nicht nach in der Erstellung
dieses Mythos von «Unseren Nachbarn im Weltall», wie der Titel eines
einschldgigen astrophysikalischen Buchs von Giinter Paul (1976) lautet.
David Viewings Theorie, nachzulesen im Journal of the British Interplane-
tary Society (1975), fillt einem ein: sie spielt ernstlich mit dem Gedanken,
dass unser Sonnensystem eine Art Naturschutzgebiet sei, verwaltet von
extraterrestrischen «Rassen», die uns beobachten wie Grosswildphotogra-
phen die Affen des Serengeti-Nationalparks (und hoffen wir, dass sie auf
nicht mehr als Photographien aus sind). Andere mégen sich an die soge-
nannte «Zoo-Hypothese» des Harvard-Professors John Ball erinnert, 1973
in der naturwissenschaftlichen Zeitschrift «Icarus» verdffentlicht: «sie» be-
trachten «uns» mit wohlwollender Aufmerksamkeit von aussen (wo die
Tierfutterautomaten stehen). Und in neuester Zeit hat der Astrophysiker
Michael Papagiannis dafiir pladiert, dass «sie» sich bereits im Asteroiden-
giirte] festgesetzt haben kdnnten, wo sie nun mit sich zu Rate gehen, was
mit «uns» zu geschehen habe: ob sie uns kolonisieren sollen wie wir die
Indianer, ob sie unsere nukleare Selbstzerstorung zulassen oder als techno-
logische Engel wohltitig eingreifen sollen, um das Schlimmste zu verhin-
dern. Man sieht, wie es kommt, dass Biicher tiber ETI in katholischen
Léandern wihrend der sonntéglichen Kirchzeit verkauft werden: Furcht und
Hoffnung quasi-religioser Art.



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 819

All dies und Verwandtes wird tagtiglich angeboten als seritése Antwort
auf Enrico Fermis hingeworfene Bemerkung in einer Tischrede: «Wo sind
sie?», und angeboten wird es auf Grund von mathematischen Kalkulationen
nach der Drake-Formel, von der man kritisch, aber nicht ohne Sympathie
gesagt hat, sie brachte es fertig, ein Maximum an Nichtwissen auf einem
Minimum an Raum zu vereinen. So unterschiedlich hat diese Formel die
wissenschaftlich verantwortliche Phantasie von Astrophysikern angeregt,
dass der Wert fiir «N» (die Zahl der technologischen Zivilisation pro Gala-
xie) sowohl auf theoretisch weniger als eins (Michael Hart) wie auch auf
hundert von Millionen (James Wertz) geschitzt worden ist. Kennzeichnen-
derweise sind es jedoch die hoher als eins liegenden Werte, die sich allge-
meiner Beliebtheit erfreuen, bei Zehnjidhrigen nicht anders als bei Natur-
wissenschaftlern (ausser Biologen bekanntlich, wihrend die Astrophysiker
Michael Hart und Frank Tipler ziemlich allein dastehen mit ihrem Dissens).

Hier zweil massgebliche Stimmen zur Aktualitdt des Themas aus der
Altersgruppe jenseits der Zehnjahrigen. Der Naturwissenschaftler und
Schriftsteller Stanislaw Lem schreibt in seiner «Summa Technologiae»
(1976), man konne «in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts kaum ein
vollwertiger Mensch sein, wenn man nicht wenigstens von Zeit zu Zeit jener
bisher unbekannten Gemeinschaft der extraterrestrischen Verniinftigen ge-
denkt, zu der wir vermutlich gehoren» (S. 130). Der Philosoph Fritz Usinger
stellt sich in einem Essay seines «Tellurium» (1966) vor, dass die Zeit
kommen werde, in der man die irdisch beschrinkte Welt eines Goethes
einfach nicht mehr verstehen kénne vom Standpunkt eines geldufig gewor-
denen kosmologisch unprovinziellen Denkens, das anbreche mit der Ver-
gegenwartigung, dass wir nicht allein sind (S. 149).

Pluralitat, einst eine Ketzerei, ist unser Evangelium geworden. Gerade
hier aber liegt das Problem: ist diese Uberzeugung mittlerweile nicht bereits
so alltdglich, dass nicht mehr bewusst ist, was da geglaubt wird? Hat die zum
Lippenbekenntnis verkommene Uberzeugung sich nicht effektiv neutrali-
siert oder gar zuriickgenommen? Hinzu kommt: da der Negativbeweis
definitionsgemiss unmoglich ist (was manche Autoren vergessen oder sich
nicht zugestehen), miissen wir davon ausgehen, dass wir nicht allein sind.
«Absence of evidence» ist nach dem beriihmten Wort von Nigel Rees eben
nicht «evidence of absence»: Extraterrestrier mogen ja einfach nicht daran
interessiert sein, mit ihresgleichen im Weltraum (oder doch mit uns entschie-
den Zurtiickgebliebenen) iiber elektromagnetische Wellen in Gedankenaus-
tausch zu treten; oder sie mdgen zu weit entfernt sein, als dass ithnen solches
Hin und Her von Signalen selbst bei Lichtgeschwindigkeit sinnvoll erschie-
ne. Es ist einfach nicht zutreffend, was Barrie W. Jones im Januar 1991 in
«Physics Education» dhnlich wie eine NASA-Publikation (Nr.SP419, S.9)
schreibt, dass ndmlich die Antwort auf die Frage, ob wir allein seien,



320 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

«so oder so von grosser Bedeutung» sei. Denn, wie der Philosoph Roland
Puccetti schon vor Jahren in seinem Buch «Persons» (1968) logisch unan-
greiflich ausgefiihrt hat, wird es erkenntnistheoretisch und praktisch nie-
mals zu verifizieren oder falsifizieren sein, dass wir allein seien; als Tatsache
kann dies logisch und effektiv nie behauptet werden, da empirische Nach-
priifung in sdmtlichen (nach Hunderten von Milliarden zdhlenden) Gala-
xien nicht vorstellbar ist. Fiir die entgegengesetzte Behauptung oder Uber-
zeugung gibt es mindestens eine in der Astrophysik im Regelfall zugestan-
dene hohe statistische Wahrscheinlichkeit: wir sind also nichr allein, die
Zukunft hat schon begonnen — aber: wir gehen dariiber zur Tagesordnung
iber, «business as usual».

Und doch kann man kaum eine Publikation zum Thema SETI, auch
NASA-Veroffentlichungen nicht, aufschlagen, ohne erinnert zu werden,
dass von der Bestéitigung dieses landldufigen Glaubens, dass also von dem
Empfang und erst recht von der Entzifferung eines Signals aus dem Welt-
raum eine geradezu umwilzende Bedeutung fiir praktisch alle Aspekte
unseres Lebens, unserer Gesellschaft und Einrichtungen, unseres Verhal-
tens und Selbstverstindnisses, unserer Wissenschaft und selbst unserer
Philosophie, Kunst und Literatur, erwarten sei. So, um nur ein Beispiel zu
nennen, Richard Berendzen in dem von ihm herausgegebenen Podiumsdis-
kussionsreport «Life Beyond Earth and the Mind of Man» (Washington
1973, S. 49-50). Die Langzeitwirkung solchen Wandels wird generell als
sensationell bezeichnet. Wie der Philosoph Lewis White Beck 1985 in dem
von Edward Regis edierten Band « Extraterrestrials» (Washington) bemerkt
hat, wiirde eine solche observationelle Bestitigung des heute bereits allge-
mein fiir wahr Gehaltenen «alles dndern», nicht zuletzt in dem Sinne, dass
wir uns selbst neu definieren, neu verstehen, indem wir uns vergegenwérti-
gen, dass wir nicht die einzigen mit hoher Intelligenz begabten Lebewesen
sind (S. 15).

Ein Paradox also: Statistiken versichern uns, dass die Mehrheit der Be-
volkerung sich nicht fiir allein hélt im Kosmos, und doch soll der Empfang
eines Signals ein Ereignis sein, das nicht seinesgleichen hat in der Geschichte
der Menschheit.

Der Unterschied mag der zwischen Uberzeugung und Tatsache sein; die
Tatsache hiitte im Vergleich zur Uberzeugung eine eher umwerfende Wir-
kung. Ein empfangenes Signal wire eine Tatsache, die uns zwingen wiirde,
«uns» neu zu denken. Darauf aber sind wir noch nicht recht vorbereitet.

So darf der Historiker vielleicht fragen: kann uns in diesem Dilemma die
Geschichte von Nutzen sein? Weiss man in diesem Fall, wohin es geht, wenn
man weiss, woher man gekommen ist? Ja und nein. Nein, weil die neue
Tatsache eine solche der Zukunft wire, ohne Vorwegnahmen, ohne Analo-
gien. Ja (historische Reflexion kénnte von Nutzen sein), weil frithere Uber-



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 821

zeugungen von der Mehrheit der Welten und Menschengeschlechter oft als
Tatsache prisentiert wurden, die ein Neudenken der Natur des Menschen
in diesem Horizont erforderte — als Tatsache noch dazu, die mehr oder
weniger militant Front machte gegen die «Tatsachen» und «Wahrheiten»
der Theologen (eine Weltschopfung, ein Menschengeschlecht, ein Erloser).
Eine Ubersicht iiber friihere Reaktionen auf die Postulation intelligenten
Lebens im Weltall mag daher tatsédchlich aufschlussreich sein; um so mehr,
als das Frithere ja nicht unbedingt vergangen ist nach dem Modell der
«Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen». Allerdings wire dies ein statisches
Modell intellektueller Konstellationen. Die neue Tatsache der Zukunft
konnte jedoch ihrerseits eine radikale Wandlung herbeifiihren in dem Sinne,
dass manche traditionelle Positionen intellektuell unhaltbar wiirden, sobald
es eben zu jenem wahren Quantensprung der Geistesgeschichte kdme, der
das bisherige blosse Lippenbekenntnis hinter sich liesse.

2,

Wie weit geht der Gedanke, dass wir nicht allein seien, zuriick? In
gewissem Sinne natiirlich bis an den Anfang der Zeit, der Phantasie und der
beschrinkten Sehkraft. Doch das Stichwort fiir den relevanten Anfang ist
mit dem erwdhnten Giordano Bruno gegeben. Bruno wurde am 17. Februar
1600 auf dem Campo dei fiore in Rom von der Inquisition verbrannt,
nachdem er sich offenbar geweigert hatte (die Prozessakten sind nicht
erhalten), seiner Uberzeugung von der Bewohntheit des Weltraums abzu-
schworen, worin nach Hans Blumenbergs Forschungen vermutlich seine
Hauptketzerei bestand. Diese Uberzeugung war, wie es damals hiess, «die
neue Keizerei», und nicht zu Unrecht: neu, weil aus dem 16. Jahrhundert
stammend, und eine Héresie, weil im Konflikt mit der Bibel, die nur von
einer Schopfung wusste, nicht von vielen. Und nicht zu vergessen: man ist
im Zeitalter der Entdeckungsreisen; exotische Volker traten stindig neu in
den Gesichtskreis Europas, und diese Volker hatten andere Religionen, und
zwar nicht nur barbarische. Ja, manche der Wilden - «edel» wurde bald ihr
Epitheton — waren dem Blick der Konquistadoren sympathischer als der
durchschnittliche Kirchgdnger im Nachbarhaus. Per Analogie also: wie,
wenn die «Menschengeschlechter» anderer Planetensysteme auch ihre Re-
ligionen hitten, und zwar konkurrenzfihige? Melanchthon machte sich
sogar in seinem Physiklehrbuch «/nitia doctrinae physicae» (1550) Gedan-
ken dariiber (fol. 43-44), ebenso Robert Burton in der «Digression on Air»
in seiner vielgelesenen «Anatomy of Melancholy» (zuerst 1621). Was in
dieser Hinsicht iiber Gedankenspiel hinausging, war Siinde. So starb Bruno
auf dem Scheiterhaufen. Und hier, endlich, die prazise Frage fiir den Histo-
riker: warum steht heute auf dem Campo dei fiore ein Bruno-Denkmal,
eindeutig nicht zu Ehren der Inquisition (obwohl es auch heute noch «Fun-



822 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

damental»-Theologen gibt, die die Mehrheit der Welten fiir indiskutabel
halten)? Wie also gelangen wir von der Ketzerei des 16.Jahrhunderts zum
— nicht unumstrittenen — Evangelium von heute? Von Bruno in den Flam-
men zu Carl Sagan im Fernsehen?

Es ist ein langer Weg, und Meister der hochgezogenen Augenbraue
werden zunichst einwerfen: beginnt er nicht lange vor 1600, ndmlich im
Mittelalter und schon in der Antike? Die Frage muss in aller gebotenen
Kiirze mit Nein beantwortet werden, weil vor Bruno solche Gedanken
abgekoppelt waren von empirischer Beobachtung und mathematischer Wis-
senschaft; es handelte sich um freischwebende Spekulation iiber die All-
macht des Schopfergottes oder die «angeborne» Neigung der Atome, sich
tiberall und jederzeit zu (fir uns unsichtbaren) Kosmen zusammenzufinden.
Eben dies dndert sich im 16. Jahrhundert. Damals erhélt die Uberzeugung,
dass wir nicht allein seien, eine naturwissenschaftliche Grundlage und wird
so, und nur so. eine ernstzunehmende Theorie mit wissenschaftlichem
Verifizierbarkeitsanspruch — und, theologisch gesehen, eine Irrlehre. Die
naturwissenschaftliche Grundlage war Kopernikus® Buch « De Revolutioni-
bus» von 1543, das die Heliozentrik mathematisch-empirisch begriindete.

Die Schockwirkung der Heliozentrik bestand nicht darin, dass die Erde
und der Mensch nicht mehr im Zentrum waren, am Ehrenplatz — das ist
vielmehr eine noch von Goethe und Nietzsche geglaubte Fehlinterpretation
ex post factum; tatsdchlich war die kosmologische Zentralitiat der Erde, wie
nicht zuletzt Blumenbergs «Kopernikanische Wende» (1965) gezeigt hat,
keineswegs grundlegend fiir die christliche Doktrin vom Menschen als
Krone der Schopfung, ganz davon abgesehen, dass, genaugenommen, das
eigentliche Zentrum des christlichen Kosmos ja der Erdmittelpunkt gewe-
sen wire, der herkdmmlich der Ort der Holle war! Der wahre Schock der
Heliozentrik bestand im Gegenteil darin, dass sie der Vorstellung von der
Mehrheit der Welten und der Menschengeschlechter Boden unter die Fiisse
gab, und zwar durch die Analogie der Erde und der anderen Planeten des
Sonnensystems: im Unterschied zur aristotelisch-christlichen Kosmologie
kreisen sie alle um die Sonne, haben sie alle dieselbe physikalisch-chemische
Zusammensetzung. Nach dem wissenschaftlichen Prinzip der Analogie folgt
im zeitgendssischen Denken daraus ohne weiteres, dass, wenn die Erde ein
Planet ist, die anderen Planeten Erden sein miissen ... mit Gebirgen und
Meeren, Pflanzen und Tieren, und warum nicht auch mit Menschen oder
menschendhnlichen Wesen. « Warum nicht?», wie es in Fontenelles Bestsel-
ler «Entretiens sur la pluralité des mondes» (1686) mit entwaffnender Pop-
Logik heisst. Die Konsequenz des Gedankens, der Kopernikus selbst sich
nicht gestellt hat, war, dass wir nicht mehr Gottes einzige Kinder sind,
vielleicht nicht einmal die vollkommensten oder am meisten geliebten oder
am hochsten entwickelten unter einer grossen Kinderschar.



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 823

Diese potentiell hochst gefdhrliche Folgerung hitte der Kopernikanismus
nicht gezeigt, wenn nicht Galilei gewesen wire. Galilei war einer der ersten,
die das neu erfundene Fernrohr himmelwirts richteten, und was der Padua-
ner Professor dort sah, im Winter 1609/10, bestétigte, wie er in seinem
Observationsbericht «Sidereus Nuncius» (1610) ausfithrte und Thomas
Kuhn in seinem Buch iber die kopernikanische Revolution seither im
einzelnen nachgezeichnet hat, Punkt fiir Punkt die kopernikanische Theo-
rie. Das 1st Galileis wissenschaftliche Leistung. Nicht weniger nachhaltig
war seine Wirkung auf die Phantasie. Was seine Beobachtungen lieferten,
war ja nichts Geringeres als die visuelle Bestédtigung jener kopernikanischen
Analogie von Erde und Planeten, die den Gedanken an Leben auf anderen
Himmelskorpern nahelegt. Jupiter, so zeigte sich dem Blick ins Fernrohr,
hatte Monde, war also insofern der Erde dhnlich, und wem, wenn nicht
Jupiterbewohnern, sollten die Jupitermonde leuchten? Der Mond der Erde
mit seinen Gebirgen und, wie Galilei anfangs glaubte, Meeren war seiner-
seits der Erde dhnlich, und sah nicht sein Hauptkrater der Landschaft
Bohmens verdédchtig dhnlich? Und waren die Sterne schliesslich nicht nach
Analogie der Sonne als Mittelpunkte von Planetenbahnen zu sehen? Diese
Analogien, die Galilei in seinem Biichlein von 1610 beschrieb, konnte jetzt
«jedermann» sehen, und «jedermann» war sein Bericht schon auf der Titel-
seite demonstrativ gewidmet! Jedermann also konnte sich Gedanken ma-
chen iiber die Wahrscheinlichkeit, dass andere Himmelskorper ebenfalls mit
Bewohnern, menschenédhnlichen vielleicht, ausgestattet seien — vielleicht
sogar mit Bohmen!

Das war natiirlich gefdhrlich. Galilei selbst enthielt sich krampfhatft jegli-
cher Spekulation dartiiber, und ein Theologe, der Aristoteliker Cesare Cre-
monini, soll sich geweigert haben, iiberhaupt erst ins «Perspektiv» hinein-
zusehen aus Furcht, zu Gesicht zu bekommen, was die Kirche bereits als
nichtexistent erklart hatte. Dennoch wurde das Teleskop im Handumdre-
hen ein beliebtes Spielzeug der Gebildeten und zugleich das Symbol der
naturwissenschaftlichen Bestdtigung der Mehrheit der Welten und Men-
schengeschlechter.

Was aber war es genauer, das sich hier als ebenso faszinierend wie
bedrohlich erwies? Wenn etwa die Jupitermonde fiir Lebewesen leuchteten,
wie es das teleologische Denken, anti-anthropozentrisch gewendet, zur
Selbstverstidndlichkeit machte, dann stellte sich sofort die Frage nicht nur
nach dem Wesen der Jupiterbewohner (im 18. Jahrhundert gibt es dann
allerlei konkrete Theorien iiber ithren Kérperbau und ihr Aussehen), son-
dern zugleich auch die Frage nach «uns». Ahnlich war ein Jahrhundert zuvor
die Frage gewesen, ob die Indianer Menschen seien wie «wir». «Wir»
definieren uns ja, indem wir uns kontrastiv vergleichen mit dem jeweils
«anderen» — mit Engeln und Tieren, Nachbarn und Primitiven, Alten und



824 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

Jungen, Exoten und jetzt, seit Galiler, mit Extraterrestriern. In H.G. Wells’
Erfolgsroman « The War of the Worlds» (1897) steht ein schones Beispiel fiir
solches Denken: «Wer sind diese Martier?» fragt jemand. als die Invasion
aus dem Weltraum ihren Anfang genommen hat. « Wer sind wir? » lautet die
Antwort (Teil 1, Kap. 13). Oder in Keplers «Dissertatio» von 1610, die auf
Galileis «Sidereus Nuncius» antwortet: «Sind wir noch die Herren des Uni-
versums?» Sind wir noch die Krone der Schopfung - oder die geistig armen
Verwandten der Extraterrestrier? Wer sind wir? Das Echo hoért man bis hin
zu Alexander Popes « Essay on Man» und Edward Youngs «Night Thoughts»
und Klopstocks «Friihlingsfeier». Nur wer weiss, «what varied being peoples
every star/May tell why Heaven made us as we are» (« Essay on Man»). Mit
anderen Worten: seit Galilei kann der Mensch sich mit verantwortbarer
Phantasie in «Encounters of the Third Kind» definieren. Die Frage nach
«thnen» ist die Frage nach «uns». So heisst es noch heute, wenn Naturwis-
senschaftler sich um Bundesmittel fiir SETI bemiihen, und mit Recht. Fiirs
17.Jahrhundert allerdings war das eine gefdhrliche Zumutung: denn nicht
mehr handelte es sich, wie gesagt. um unverbindliche theologische Speku-
lation iiber die Grenzenlosigkeit der gottlichen Schaffenskraft, sondern um
wissenschaftliche Extrapolation aus observierbaren Fakten mit mindestens
potentiellem Wahrheitsanspruch.

3.

Die Expedition nach dieser Wahrheit liber das Leben im Weltall und
damit iiber den Menschen auf dem Planeten Terra vollzog sich in klar
erkennbaren Stadien. In jedem dieser Stadien findet sich, bei aller Gleich-
zeitigkeit des Ungleichzeitigen, eine charakterische Artikulation des
Themas.

Das erste Stadium reicht von « De Revolutionibus» bis 1610, bis zu Galileis
Bericht und dem Echo darauf. Dies ist die Zeit der grundlegenden wissen-
schaftlichen Entwicklungen in Theorie und Observation. Die Intellektuel-
len sind aufgestort; tastend suchen sie nach einer Akkommodation mit der
kirchlichen Wahrheit und wissen nicht recht, wie da zu reagieren sein mag.
Die weithin sichtbaren Ausnahmen sind Bruno und Kepler, Kopernikaner
der eine wie der andere.

Bruno tbertrug den Kopernikanismus, schwiarmerisch und gewiss mitan-
geregt vom Hermetismus, ins All: alle Sterne sind mit Leben ausgestattet,
einschliesslich menschlichem, ja vollkommenerem und auch gliicklicherem
als die Erde. Spiel mit dem Feuer, wie gesagt. Kepler ist entsprechend
vorsichtig (er erwidhnt Bruno regelmaissig als «infortunatus ille»). Dennoch
schreibt Kepler den ersten Science-Fiction-Roman der westlichen Literatur,
das «Somnium» (1609, komplett mit Anhang 1634), doch so, dass er seine
darin implizierte Annahme menschendhnlichen, ja menschlichen Lebens



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 825

auf dem Mond nur verschliisselt zu erkennen gibt. Tatsédchlich ist seit
Marjorie Nicolsons Pionierwerk iiber «Voyages to the Moon» (1960) immer
wieder behauptet worden, dass Kepler sich auf dem Mond hoéchstens am-
phibienartige Lebensformen vorstelle. Doch die lateinische Originalfassung
gibt dem zwischen den Zeilen Lesenden vollig zweifelsfrei zu erkennen, dass
das auf dem Mond angesiedelte Leben hoéherer Art ist, ja eindeutig ver-
nunftbegabt und menschlich, wenn nicht gar helvetisch. Denn wenn die
Lunarier in stadtbiirgerlicher, vermessungstechnisch versierter Gemein-
schaftsarbeit die Krater bauen, die sie vor Sonne und Réiubern schiitzen,
legen sie einen Kommunalgeist an den Tag, der geradezu hochalpin geprigt
scheint.

Eben damit drdngt sich das Problem auf: sind «wir» noch die edelsten und
bevorzugtesten Kreaturen des Universums? In einer dusserst gewundenen
mathematisch-symbolischen Argumentation kommt Kepler in seiner « Dis-
sertatio» von 1610 zu dem Schluss, dass wir es noch sind; aber die Gedan-
kenakrobatik ist so auffallend, das sich das schlechte Gewissen oder doch
die Besorgnis iiber die in diesen naturwissenschaftlichen (kopernikani-
schen) Anschauungen beschlossenen theologischen Schwierigkeiten zu er-
kennen gibt. Infortunatus ille Kepler?

Solche zunichst noch recht unbestimmten, wenn auch intensiven Be-
fiirchtungen im Hinblick auf die «veneranda sacrae historiae mysteria», wie
Kepler es in der «Dissertatio» ausdriickt, werden dann préziser in der
niachsten Periode, der barocken, die fiir unsere Zwecke von 1610 bis in die
achtziger Jahre des Jahrhunderts reicht, bis zu Fontenelles populdren « En-
tretiens» iber die Mehrheit der Welten (1686) oder Newtons «Principia»
(1687), die eine ungewohnlich lebhafte Pluralitdtsspekulation auf den Plan
riefen. Das Problem spitzt sich jetzt zu auf bestimmte dogmatische Punkte.
Ist der alttestamentliche Bericht von der einen Welt- und Menschenschop-
fung verbindlich im Sinne eines naturgeschichtlichen Handbuchs? Oder
aber deuten nicht manche Stellen schon des Alten Testaments, mehr noch
aber solche des Neuen, darauf hin, dass andere Gestirne mit Lebewesen
«besetzt» sein konnten? Und wie verhilt es sich mit der Rolle des Erlosers:
wurden die anderen Menschengeschlechter im Weltraum durch den Tod in
Golgatha ebenso erlost wie die Nachkommen Adams und Evas? Wie Tho-
mas Paine es in «The Age of Reason» ausdriicken wird: hatte jede dieser
kosmischen Welten ihr Paradies mit Apfelbaum, Adam, Eva und redege-
wandtem Reptil — und dann ihren je eigenen Erloser? Oder aber waren jene
Menschengeschlechter der Erlésung gar nicht erst bediirftig (wie noch in
unserem Jahrhundert C.S. Lewis in «Perelandra» theologisch spekuliert
hat)? Oder wiederum: war Jesus Christus, wie Paine polemisch formulierte,
vielleicht ein seelenerlosender Weltenreisender, allerorten gekreuzigt,
«with scarcely a momentary interval of life»?



826 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

So formuliert sich also das Problem im 17.Jahrhundert (und mancherorts
natiirlich noch im 20. — man denke ausser an C.S. Lewis etwa an Jean
Guitton). Die Antworten gehen weit auseinander. Manche Theologen, Cal-
vinisten, Lutheraner, Katholiken, verwerfen kurzerhand jeden Gedanken
an die Mehrheit der belebten Welten, am sichtlichsten Arthanasius Kircher
in seinem mehrfach wiederaufgelegten Roman einer Reise durch das Pla-
netensystem «lter exstaticum» (1656). Selbst bei klarstem Himmel scheint
er sich nicht iiber die Frage beunruhigt zu haben; die Dogmatik sprach fiir
ihn eine klare Sprache: wir sind allein. Andere entwickeln, was Thomas
Mann, der auch das Wort Milchstrassenspekulation gepréagt hat, in seinem
Tschechow-Essai als ehrenwerte Schlaflosigkeit bezeichnet hat: John Don-
ne etwa und Pascal. Wieder andere zucken die Achseln mit philosophischer
Gebirde: so der schon erwihnte «Anatom» der Melancholie, Robert Bur-
ton, und Milton, dhnlich auch Gryphius. Gegen Ende des Jahrhunderts
jedoch findensich schon jene Enthusiasten, die, wie der englische Naturwis-
senschaftler Robert Wittie in seiner «Quranoskopia» von 1681, die Men-
schengeschlechter im Weltall ein vielstimmiges Hosianna anstimmen horen:
Gottes Ehre ist um so grosser, je mehr Welten er geschaffen hat. Hier
beginnt die Héresie sich bereits in eine neue Frohe Botschaft zu verwandeln,
kennzeichnenderweise in England. Wahrend in Italien etwa Campanella
seine hochst vorsichtigen Uberlegungen zur Frage der Mehrheit der Welten,
in der «Apologia pro Galileo»,im Kerker der Inquisition zu Papier brachte,
gehoren in England sogar zwei Bischofe zu denen, die sich in astrophysika-
lisch befliigelter Phantasie zum Mond aufmachen und dort menschliches
Leben antreffen: John Wilkins in «The Discovery of a World in the Moon»
(1638) und Francis Godwin in «The Man in the Moone» (ebenfalls 1638).
Godwin, damals noch nicht zum Bischof befordert, ldsst alle tunliche Vor-
sicht walten: als sein Astronaut auf dem Mond landet und sich in der ersten
Verwunderung den Ausruf «Jesus Christus» entschliipfen lasst, fallen die
Lunarier prompt auf die Knie... Mit dogmatisch gesteigerter Raffinesse
spielen die Neo-Atomisten des Jahrhunderts (Gassendi und Henry Moore,
Borel und Guericke) das gleiche theologische Gesellschaftsspiel.

Auf Biegen und Brechen also wird derart im 17. Jahrhundert die immer
unwiderstehlicher werdende Vorstellung der Mehrheit der Welten einge-
meindet. So oder so sind wir es, die das Spiel gewinnen; wir als Christen
bleiben die Krone der Schopfung, aller Schépfungen. Das theologisch sub-
versive Potential der Pluralititsidee wurde damit jedoch nicht unbedingt
unterschitzt. Zeuge dafiir ist Descartes. Fiir ihn sind «wir» entschieden die
Verlierer: andere Lebewesen im Kosmos sind als iiberlegen und als gliickli-
cher zu denken, wie schon Bruno gemeint hatte. Aber dazu bekennt sich
Descartes seinerseits nur in der Privatheit seiner Briefe, nicht in seinen fiir
die Veroffentlichung gedachten Schriften. Weniger geneigt, ein Blatt vor



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 827

den Mund zu nehmen, ist allerdings sein Gefolgsmann Cyrano de Bergerac,
der in seinen beiden Weltraumromanen der Jahrhundertmitte — sie spielen
auch dem Mond bzw. auf der Sonne — Lebewesen im Sonnensystem ansie-
delt, die dem Menschen an Intellekt und Macht, wenn auch nicht an Moral,
erheblich tiberlegen sind. « Ungeziefer» ist der Mensch mit ihnen verglichen,
bestenfalls ein «gerupfter Papagei». Ins speziell Anti-Christliche gewendet,
findet sich diese Polemik gegen die Krone der Schopfung um 1800 wieder
bei Paine in «The Age of Reason» und bei Shelley in einer Anmerkung zu
«Queen Mab».

In der ndchsten Epoche — nennen wir sie Aufkldrung, vom Ausgang des
17.Jahrhunderts bis in die ersten Jahrzehnte des 19. — verblasst dann das
Interesse an der Vereinbarkeit von christlicher Doktrin und Mehrheit der
Welten. Doch bleibt die Bemiithung, den nun schon nicht mehr ganz neuen
Gedanken gewohnten Denkvorstellungen anzupassen, noch religidser Na-
tur. Denn das Verstédndnis der Pluralitidt der Menschengeschlechter, die nun
zunehmend zur Uberzeugung der Gebildeten wird, bewegt sich jetzt auf den
Bahnen des physikotheologischen Gottesbeweises, der seiner teleologi-
schen Anthrapozentrik entkleidet wird, ndmlich so: Wenn unsere Erde fiir
uns geschaffen wurde (fiir die Moskitos, meinte Sabatier polemisch, aber
das war in gemadssigten Klimazonen eher ein Minderheitsvotum), dann
miissen andere Gestirne fiir andere, ebenfalls zumindest menschenéhnliche
Lebewesen geschaffen sein nach dem Prinzip nihil frustra. Und sie alle loben
Gott den Herrn. Dieses Argument siegt nun auf der ganzen Linie. Beson-
ders waren, wenn nicht Newton selbst, so doch seine Anhidnger davon
angetan, Richard Bentley, Thomas Wright, Kant, Herder, Bonnet; «Astro-
nomy Explained» nennt der Newtonianer James Ferguson kennzeichnen-
derweise sein Buch zum Thema (1756). Der am meisten begeisterte unter
thnen war der Verfasser von «Paul et Virginie», Bernardin de St-Pierre, der
um 1800 in seinen vielbdndigen « Harmonies de la nature» iiber das Leben
auf anderen Planeten mit der Phantasie eines Reiseberaters schreibt — die
Venus z. B. vereint die Vorziige Polynesiens mit denen der Schweiz in einem
unschlagbaren Sonderangebot. Und natiirlich liessen sich, besonders in
England, aber auch auf dem Kontinent (Brockes, Klopstock) die Poeten von
diesem Gedanken berauschen. Zahllos sind die Gedichte im Gefolge
Newtons tiber den vielstimmigen Chor der Menschengeschlechter im All,
der dem Schopfer Halleluja singt. Entsprechend deprimierend wird die
Vorstellung empfunden, dass wir «allein» sein konnten (Buffon z.B.).

Die Kehrseite der Medaille ist natiirlich wieder der Verdacht, dass «sie»
uns Uberlegen sind, und zwar nicht mehr in irgendeinem theologischen
Sinne der Bevorzugung durch Gott, sondern nun im Sinne der Frage nach
der hochsten Form der Intelligenz. Gilt noch der Satz homo mensura — mit
dem sich die Aufkldrung doch weiterhin definierte? Oder tidten wir gut



828 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

daran, unsere Hoffnung oder unsere Furcht auf uns tberlegene ETI zu
setzen? Wenn Bolingbroke in dieser Richtung denkt oder selbst der Verfas-
ser der «Night Thoughts», wenn Pope im «Essay on Man» (dem Manifest
der Aufkldarung, ausgerechnet) ernstlich daran denkt, dass man auf einem
anderen Planeten vielleicht einen Newton zeige, wie wir einen Affen auf
dem Jahrmarkt (auch Cyrano hatte in seinem Mondroman mit dem Gedan-
ken ernstgemacht) — wie steht es dann mit der aufgeklirten Uberzeugung
«What a piece of work is man, how noble in reason»? Ganz zu schweigen von
der Annahme der Theodizee-Denker der Zeit, dass Gott gerecht sei. Der
Hamburger Brockes schreibt, auf die Nordsee hinausblickend, das Gedicht
«Vergleichung» («Irdisches Vergniigen in Gott! Bd. VI), in dem er den
Menschen im kosmischen Rahmen an Dummbheit mit den Fischen ver-
gleicht...

Natiirlich gab es Trostpreise, Kompensationsstrategien. Die beliebteste
Denkform, mit der die drohende Herabstufung des Menschen aufzuwiegen
war, war die Seelenwanderungslehre, die Theorie also, dass die unsterbliche
Seele nach dem Tode von Planet zu Planet, von Sternsystem zu Sternsystem
wandere und sich dabei zu immer hoheren Perfektionsstufen erhebe. So
legten so verschiedene Denker wie Kant, Bonnet, Herder, Lavater und
Thomas Wright und selbst Mercier es sich zurecht. Ein quasi-sdkulares
Evangelium also oder der Traum eines frommen Reiseberaters: interplane-
tarischer Armstuhl-Tourismus, dessen Reiseroute Gott personlich festge-
legt hat. Der unternehmungslustigste dieser Fernreisenden war Emanuel
Swedenborg, der Stockholmer Bergbauingenieur, der seine Anhénger bis
heute hat. Nach seinem Buch von 1758, «De telluribus in mundo nostro
solari», zu urteilen, scheint er iiberall gewesen zu sein, auf vielen Planeten
vieler Sonnensysteme, und was er dort sah und erlebte, beschreibt seine
reisefreudige Seele mit bemerkenswertem Blick fiirs Detail. Die Jupiterbe-
wohner zum Beispiel haben einen besonders ausgepriagten Familiensinn; sie
sind Blassgesichter, wiahrend die Marsbewohner zweifarbig von Angesicht
sind, gelb und schwarz. Die Saturnier sind Vegetarier, wiahrend andere
Planetarier Haustiere ziichten, die die Vorziige von Kiithen und Schafen
vereinigen. Alle Swedenborgschen Extraterrestrier sind, nebenbei bemerkt,
Christen Swedenborgscher Observanz.

Der zweite Trostpreis war der Einfall Fontenelles, des Verfassers des
Bestsellers unter den Biichern iiber die Mehrheit der Welten, der bereits
genannten Unterhaltungen eines Astronomen und einer Marquise (1686).
dass ndmlich der Planet Erde das beste Klima aller Sonnentrabanten habe
und folglich die gliicklichsten Menschen (nicht jedoch die von Gott am
meisten begiinstigten, da Fontenelle das schopferische Prinzip bereits ent-
theologisiert und einfach «Nature» nennt). Doch das ist, genau besehen,
kein Trost, wie die Marquise sofort begreift. Weniger provinziell denkend



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 829

in cosmologicis als der Gespriachsfiihrer, wirft sie ein: wie aber steht es mit
all den anderen Fixsternwelten — kaum glaublich doch, dass von all diesen
Myriaden ausgerechnet unsere Welt die goldene Mitte darstellt. (Der Vor-
zug, dass Gott seinen eingeborenen Sohn zu uns und sonst keinem Men-
schengeschlecht geschickt habe, beliebt im Barock, ist fiir den Aufklarer
Fontenelle nicht mehr diskutabel.) Folglich steckt eine gewisse Logik in dem
ganz entgegengesetzten Trostpreis, den der holldndische Physiker Christian
Huygens 1698 in seinem ebenfalls sehr beliebten «Kosmotheoros» anbot,
Anders als bei Fontenelle sind bei ihm alle kosmischen Menschengeschlech-
ter identisch in jeder Hinsicht bis hin zu Sehschirfe, Gliick, astronomischem
Talent und Theaterleidenschaft. Mit anderen Worten: «wir», keineswegs
benachteiligt, sind iiberall im Kosmos, was auf eine Art kosmischen Impe-
rialismus hinauslduft — herzerwiarmend fiir den Biirger einer Nation, die
damals iiberall auf dem Erdball, von Sumatra bis Surinam, Handelsnieder-
lassungen besass.

Solche Trostpreise der Aufkldarung sollen den in seiner Gipfelstellung
(wenn nicht als Krone der Schopfung, so doch als Vernunftmass aller Dinge)
bedrohten Menschen der Erde mit der Vorstellung von der Mehrheit der
Welten versdhnen. Doch wie, wenn solche Anstrengungen als Versuch, sich
an den eigenen Haaren aus dem Sumpf zu ziehen, empfunden werden?
Dann stellen sich im siécle des [umiéres automatisch wieder, wie bei Cyranc
in der Mitte des 17. Jahrhunderts, die Schreckbilder der Erniedrigung ein.
Zwei Beispiele sind relativ bekannt: die Laputa-Episode in «Gullivers
Reisen» (1727), wo die steuerbare Fliegende Insel wie ein gigantisches
Raumschiff die Erde bedroht — und der einzige Laputaner, der iiberhaupt
ein Interesse an dem Menschen dieser Erde, namlich an Gulliver, bekundet.
der diimmste seines Volkes ist! Noch bitterer wird der Spott in Voltaires
«Micromégas» (1751), wo die Weltraumreisenden vom Saturn und vom
Sirius in ein homerisches Geldchter ausbrechen, als sie von einem Professor
der Sorbonne zu héren bekommen, dass man hierzulande meine, das ganze
Universum sei zum Nutzen des Menschen auf der Erde geschaffen... wozu
man sich leicht David Humes berihmte Bemerkung einfallen lédsst, der
Mensch sei fiir das Universum von der gleichen Bedeutung wie eine Auster.

Schliesslich das 19.Jahrhundert. Jetzt werden die Reste theologischer
Gedankenfiihrung, die im 17.Jahrhundert anthropozentisch-dogmatischer
Natur waren, im 18. hingegen anti-anthropozentrisch-teleologisch gewor-
den waren, endgiiltig abgebaut, vor allem in der zweiten Hilfte des Jahr-
hunderts, die man das «goldene Zeitalter» des Pluralitdtsdenkens genannt
hat. Jetzt ist jedes theologisch-metaphysische Argumentationsmuster, ob
nun dogmatisch oder teleologisch, tabu. Nur streng kausales, naturwissen-
schaftliches Denken ist noch erlaubt in Spekulationen dariiber, ob wir allein
seien. Gottes «Absichten» bleiben aus dem Spiel.



830 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

Und zwar haben drei naturwissenschaftliche Entwicklungen diese Debat-
te damals auf hohe Touren gebracht, Entwicklungen, die denn auch nicht
nur in den wissenschaftlichen Abhandlungen, sondern - ein Indiz ihrer
Landlédufigkeit — im Zusammenhang der ET-Diskussion in der Science
Fiction ofters zu Sprache gebracht werden. Das sind Kirchhoffs Spektral-
analyse (1860), die tiberall im Weltraum dieselbe physikalisch-chemische
Materie nachwies, die Weiterentwicklung der Nebularhypothese von La-
place (1827 ff.), die die Herausbildung von Planetensystemen aus solcher
universal vorhandener Materie erklarte, und schliesslich Darwins Evolu-
tionsbegriff (1859), der sich ohne weiteres in Vorgidnge auf anderen Plane-
tensystemen projizieren liess und zur Annahme von manchmal sehr konkre-
ten dortigen Lebensformen fithrte (nicht zuletzt auch zu der verbreiteten
Uberzeugung, dass das Leben und die Intelligenz anderswo, vor allem auf
dem ilteren Mars, schon erheblich weiterentwickelt seien als bei uns).

Die Debatte gestaltete sich intensiv, obwohl die Uberzahl derjenigen, die
sich zu Wort meldeten, fiir den Gedanken der Mehrheit der Welten und
Menschengeschlechter eintraten: David Brewster, T.C. Simon, Baden Po-
well, Richard Proctor, Flammarion, Carl du Prel und Percival Lowell, um
nur die bekanntesten zu nennen. Am einflussreichsten war neben Flamma-
rion Lowell mit seinen Mars-Biichern um die Jahrhundertwende. Die
«Marskanile», statt als geologische Formationen als intelligenzgesteuerte
Konstruktionen aufgefasst, iiberzeugten die Massen von der Existenz von
hochstentwickelten, uns weit tiberlegenen Martianern. Wir sind vergleichs-
weise kaum iiber den «lowly animal state» hinausgelangt. Gegen den Trend
stemmten sich nur wenige, vor allem William Whewell und A.R. Wallace,
und zwar mit krypto-christlichen Argumenten, die kaum mehr eine iiber-
zeugende Wirkung entfalten konnte. Aber ob pro oder contra: auf beiden
Seiten werden nur noch naturwissenschaftliche, nicht mehr verkappt theo-
logische Argumente ins Feld gefiihrt. Worin die Kontrahenten sich unter-
scheiden, ist lediglich die Prézision der Analogie, die erlaubt, Leben im
Weltraum anzusetzen: d.h. wie genau die physikalischen, klimatischen,
chemischen Bedingungen hier und dort sich entsprechen miissen, um Leben
zu zeugen und Entwicklung zu beférdern. Und an dieser Divergenz hat sich
bis heute nichts geandert: da stehen Astrophysiker (Carl Sagan, «The Dra-
gons of Eden») heute im Prinzip noch genauso unverséhnlich den Biologen
(George Simpson, «This View of Life»; Ernst Mayr, «One Long Argument»)
gegeniiber.

Virulent ist die Debatte seit dem spéten 19.Jahrhundert aber auch aus-
serhalb der naturwissenschaftlichen Kreise: in der um 1900 auf den Plan
tretenden modernen Science Fiction hat sie die literarische Phantasie in
einer Weise befliigelt, die bis heute paradigmatisch ist. Zwei Science-Fic-
tion-Romane von 1897 sind hier zu nennen — beide zu den grossen Kataly-



SIGNALE AUS DEM WELTRAUM? 831

satoren der Entwicklung der Gattung im 20. Jahrhundert gehérend, beide
angeregt von Lowells Mars-Biichern und seinen Mars-Beobachtungen auf
der Sternwarte in Flagstaff in Arizona und entsprechend eine Invasion der
Erde vom Mars zum Thema wiahlend: Kurd Lasswitz’ «Auf zwei Planeten»
und H.G. Wells' « The War of the Worlds». Bei Wells ist es eine Schreckvision:
menschliche Qualitidten haben sich in der Mars-Rasse nicht entwickelt, die
Invasoren sind technologisch hochentwickelte Raubtiere. Bei Lasswitz ist
es ein Hoffnungstraum: kulturelle Verfeinerung ist das Stichwort fiir die
hohere Evolution auf dem Mars, und erwartet wird, dass der Kontakt mit
«ithnen» auch «uns» auf einen solchen Gipfel der ethischen Kultur fiithren
wird. Wie sich dieses Paradigma in der Science Fiction von heute entfaltet
hat, zwischen « The Invasion of the Body Snatchers» und «Close Encounters
of the Third Kind», dafiir hat jeder seine eigenen Beispiele.

Nicht alle, aber doch manche der heutigen Science Fiction wirkt also wie
ein Echo einer vierhundertjdahrigen naturwissenschaftlichen Spekulation
tber die Mehrheit der Welten. Sie erkundet «die letzte Grenze». Zugleich
artikuliert sie damit die Hoffnungen und Befiirchtungen, die seriose Natur-
wissenschaftler, in unserer Gegenwart aussprechen im Hinblick auf uns

lberlegene Intelligenz im Weltraum (vgl. den genannten von Berendzen
herausgegeben Band «Life Beyond the Earth and the Mind of Man»).

4.

Die Bestétigung der Existenz von «Nachbarn im All» durch elektroma-
gnetische Signale, wie sie ab Oktober 1992 vom Microwave Observing
Project systematisch gesucht werden, wire, mit dem Romantitel von A.C.
Clarke, das Ende unserer Kindheit, der Beginn unserer Reife und Vollen-
dung in jeder Hinsicht. Der Gewinn wiirde, wie man detailliert behauptet
hat. von der Kenntnis der Krebsbehandlung bis zur Technik der globalen
Administration rangieren, von unvorstellbarer Bewusstseinsbereicherung
bis zu ungeahnten kiinstlerischen Moglichkeiten (Berendzen). Doch nein,
hort man von der anderen Seite der Podiumsdiskussion: der Empfang eines
Signals wiirde das Ende unserer Zivilisation bedeuten. Wenn nicht die
konkrete Gefahr (Kolonisierung) drohe, die der Nobelpreistrager Martin
Ryle befiirchtete, so doch die Erniichterung jeden menschlichen Selbstwert-
gefiihls durch das Wissen, dass «sie» bereits «alles» geleistet haben — so der
Nobelpreistrager George Wald in «Life Beyond the Earth and the Mind of
Man». Sine ira et studio hat vor kuzem Michael Michaud diese Gegeneinan-
der von geradezu apokalyptischer Furcht vor dem Ende der Welt und
Hoffnung auf «Erlésung» in dem von Ben Bova und Byron Preiss heraus-
gegebenen Band «First Contact» (London 1990) dargestellt.

Doch die Frage zum Schluss: halten wir solche Szenarien heute wirklich
fiir zwingend - oder haben die Medien uns bereits dagegen abgestumpft?



832 SIGNALE AUS DEM WELTRAUM?

Ist es wirklich und in sinnvoller Weise zutreffend, dass wir uns heute im
Hinblick auf «sie», die Extraterrestrier, definieren? Ihre Abwesenheit, um
eszuwiederholen, kann niemals bewiesen werden — hat unsere Zukunft «mit
ihnen» also bereits begonnen — und nichts hitte sich gedndert?

Empfang eines Signals, um den Philosophen Lewis White Beck noch
einmal zu zitieren, wiirde «alles @ndern». Das ist genauso leicht zu behaup-
ten wie das Gegenteil, und das Gegenteil ist behauptet worden — selbst in
dem gleichen Band («Extraterrestrials»), von Edward Regis, 1985, S.231 ff.),
dem auch die Stellungnahme Becks entnommen ist (S.15). Unsere Aufgabe
mag es sein zu erkunden, was zwischen «allem» und «nichts» liegt. Wenig ist
es sicherlich nicht.

I Ausfiihrlichere Nachweise sind mit Hilfe des Sach-, Personen- und Titelregisters leicht
nachzuschlagen in Karl S. Guthke, The Last Frontier: Imagining Other Worlds From the
Copernican Revolution to Modern Science Fiction, Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1990.

DAS WASSER KANN
AUFATMEN.

ECONA VON ELCO:

Kuverts und Schreibblécke aus Papier,
das aus 100% chlorfrei gebleichtem
Zellstoff hergestellt wird und das ohne
optische Autheller auskommt.

ELCO

ELCO PAPIER AG
Baslerstrasse 276
CH-4123 Allschwil
Telefon 061 485 64 64
Fax 061 485 63 90




	Signale aus dem Weltraum? : Gedanken eines Historikers zum Mikrowellen-Observationsprojekt der NASA 1992

