Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 9

Artikel: Wider den fundamentalistischen Zeitgeist : Gedanken zur Religion nach
der Aufklarung

Autor: Baumgartner, Armin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Armin Baumgartner

Wider den fundamentalistischen Zeitgeist

Gedanken zur Religion nach der Aufklarung

Was ist «das Neue» der Neuzeit? Wie ist es zu diesem Neuen gekommen?
Solche und &dhnliche Fragen fithren mitten in die Problematik der Ge-
schichtsphilosophie und der Eschatologie. Auf diese Fragen antworten die
verschiedensten Theorien und Auffassungen, auf deren Diskussion wir hier
aber verzichten miissen. An dieser Stelle lassen wir den Schleier des Ge-
heimnisses auf Ursprung und Gang der Geschichte ruhen und begniigen uns
damit, das Phdanomen «Aufkldrung» als eines der wesentlichen Elemente
der Neuzeit zu identifizieren. Der Hahnenschrei des aufkldrerischen Den-
kens ldsst sich vielleicht am besten in den programmatischen Sitzen von
Descartes’ «Discours de la méthode» erkennen, in denen der vor drei Jahr-
hunderten neu erwachte Glaube an die Macht der Vernunft verkiindet
wurde: «...nichts konne so entfernt sein, dass man es (durch Vernunft) nicht
erreichen, und nichts so verborgen, dass man es nicht zu entdecken ver-
mochte'.» Aus diesem Vernunftglauben entstand der Fortschritts- und
Emanzipationsglaube der Aufkldrung, der durch Wissenschaft, Politik und
Technik die Grenzen der menschlichen Machbarkeit gewaltig erweiterte.

Die Riickwirkungen der Aufklarung auf die Religion blieben nicht aus.
Der Aufkldrung ist es zu verdanken, dass das Jahrhunderte dauernde
Freund/Feind-Schema von Christ und Heide iiberwunden wurde. Durch die
Aufklarung ist das Christentum friedfertiger und toleranter geworden. Der
Kampf gegen die Heiden und die Verfolgung der Ketzer gehoren der
Vergangenheit an. Die Abschaffung der Sklaverei, das Erkennen des Aber-
glaubens, die mannigfache Uberwindung der materiellen Not, der Toleranz-
gedanke und die Erkldrung der Menschenrechte sind Errungenschaften der
Aufklarung. Der moderne neutrale Rechtsstaat hat das friedliche Zusam-
menleben verschiedener Glaubensbekenntnisse erst ermdglicht. Und die
unbestreitbar gewaltigen Erfolge dieser Aufkldrung verleitete schliesslich
zur Meinung, Religion sei iiberfliissig geworden. Doch seit der Fortschritts-
glaube angesichts der unerwiinschten Nebenfolgen und Bedrohungen er-
schiittert und tiberhaupt die Grenzen der Aufklarung immer mehr sichtbar
werden, wird uns das religiose Vakuum immer schmerzlicher bewusst.

Schritt fiir Schritt mit der Erméchtigung der neuzeitlichen Vernunft ging
die Depotenzierung der Religion einher. Als Folge der Aufkliarung stellte
sich den modernen Denkern der Politik von Machiavelli, Hobbes, Spinoza,
Kant bis Rousseau die Frage einer Zivilreligion. Das heisst, welche
Minimalbedingungen einer gemeinsamen Glaubensiiberzeugung sind fiir



734 FUNDAMENTALISMUS

die Aufrechterhaltung eines Gemeinwesens notwendig? Als Beispiel diene
der Entwurf einer Zivilreligion, den Rousseau 1762 in seinem «Contrat
social» postulierte 2. Im weiteren Verlauf der Sédkularisierung wurde aus der
Zivilreligion immer mehr eine Schwundstufe der Religion, bis zuletzt die
Idee der «Zivilgesellschaft» nichts mehr mit Religion zu tun haben wollte.
Die positivistischen und marxistischen Atheismen unseres Jahrhunderts
legen davon ein beredtes Zeugnis ab. Seit Marx, Nietzsche und Freud gehort
die Kritik der Religion zum Pflichtteil jedes aufgekliarten Diskurses.

Nach drei Jahrhunderten — also in unseren Tagen — hat der Pendelschlag
der Aufkldrung vielleicht das andere Extrem erreicht: Die Religion ist fast
ganz entmachtet. Wissenschaft und Politik werden in die Rolle der «Ersatz-
religion» gedridngt und dadurch heillos iiberfordert. Zuletzt bleibt dem
Zeitgenossen nichts mehr, was ithn hélt und trigt. Er sieht sich der «alles
tilgenden Zeit» schutzlos ausgeliefert und geridt zunehmend unter Druck,
sein eigener Erloser zu sein. Die zur Verabsolutierung neigende Aufklarung
hinterlésst in der Folge eine um sich greifende allgemeine Verunsicherung
und Ratlosigkeit.

Orientierungskrise

Die geistige Situation der Zeit lasst sich als eine tiefgreifende und alles
umfassende Orientierungskrise verstehen. Absolut scheint heute nur der
Pluralismus zu sein. Es gibt nichts, das es nicht gibt, an das Menschen
glauben. Wir miissen erkennen, dass gerade der Toleranzgedanke der Auf-
kldarung den absoluten Wahrheitsanspruch der Religion zurtickdriangte und
den einzelnen zunehmend seiner letzten Orientierung beraubte. «Wenn
Gott sich zuriickgezogen hat», so glauben die Menschen an alles und nichts
zugleich. Alle bisherigen Orientierungsmuster wie wahr/falsch, rational/
irrational, subjektiv/objektiv oder progressiv/ikonservativ usw. versagen zu-
nehmend ihren Dienst. Es gibt nichts noch so Gegensitzliches, das sich nicht
auch mit dem Gegenteil verbinden konnte. Weit und breit sind die Leucht-
feuer einer verbindlichen Orientierung erloschen. Wir drohen in einer alles
umfassenden «Sinnleere» zu versinken.

Obwohl eine ganze Literaturgattung entstanden ist, die sich angeblich in
epochaler Lagebeurteilung und darauf gegriindeter Verhaltensrezepte
ergeht, wichst die allgemeine Verunsicherung stetig an. Die gewaltige
Entwicklung der Massenmedien multipliziert die allgemeine Verwirrung
noch ins Unermessliche. Wenn die Botschaft fehlt, muss die Leere mit einer
Flut von Information (und Unterhaltung) ausgefiillt werden, wobei die
Masse des Unwesentlichen dann auch das Wesentliche mit hinweg-
schwemmt. Wie schwierig es ist, sich heute auf unsere epochale Lage zu



FUNDAMENTALISMUS 135

besinnen, musste auch der Denker Peter Sloterdijk erfahren, als er versucht
hat, reprisentative Beitrdage zu diesem Thema einzusammeln 3. Das Resultat
ist, statt kldrend, hochst verwirrend. Der Herausgeber fasst das Ergebnis
seiner Sammlung unter dem Titel «Vor der Jahrtausendwende: Bericht zur
Lage der Zukunft» 1990 im Nachwort wie folgt zusammen: «/n Becketts
<Endspiel> fragt Hamm dngstlich: <Was ist los? Was passiert eigentlich>? und
Clov antwortet: <Irgend etwas geht seinen Gang>. — Das ist das verborgene
Schema siamtlicher zeitdiagnostischer Debatten. Doch haben Intellektuelle
und Pragmatiker ein gemeinsames Interesse daran, ihr Unverstindnis fiir das,
was geschieht, mit klugen Formeln zu verschleiern. Darum sagen wir nicht
drgend etwas>, sondern reden von Krise, Evolution, Ubergang, Lernprozess,
Wendezeit, Quantensprung, Bewusstseinswandel, Endzeit, Paradigma-
wechsel, Apokalypse, Aufschub. Wir haben zu viele Worter fiir das, was
seinen Gang geht — aber es ist kein treffendes darunter. <Irgend etwas ist fiir
uns bis auf weiteres zu schwer.»

Irrwege aus der Orientierungskrise

Aus der heutigen fast totalen Orientierungskrise scheinen sich einstwei-
len als Fluchtwege nur Sackgassen zu 6ffnen. Aufgeschreckt durch den
«Zukunftsschock» wollen die einen wieder hinter die Aufkldrung zuriick,
angeblich in die urspriingliche Geborgenheit fliichten. Der Aufstand gegen
die Moderne mit der aufkommenden Aussteigermentalitit ist ein giinstiger
Niahrboden fiir diese Flucht. Andere treten die Flucht nach vorne an, indem
sie die Aufkldrung erst recht noch auf die Spitze treiben wollen. Wieder
andere mochten durch das postmoderne Tor direkt in ein neues goldenes
Zeitalter eintreten. Im folgenden mochte ich die drei vielleicht heute am
haufigsten gegangenen Irrwege nennen, auf denen Orientierung gesucht
wird:

a) der religiose Fundamentalismus

b) der sikulare Fundamentalismus

c) die fundamentalistische New Age-Bewegung

Dabei miissen wir uns im klaren sein, dass diese Wege in sich komplex
und nicht fein sduberlich voneinander zu trennen sind. In der Praxis kom-
men alle moglichen und unméglichen Kombinationen und Mischungen vor.
Gemeinsam ist all diesen fundamentalistischen Stromungen der Gegenwart
vielleicht eines, das sie alle — je auf ihre Art — nicht lassen konnen, ndmlich:
der Versuch, das Unverfiigbare doch noch verfiigbar machen zu wollen. Und
fir die Jiinger solcher Bewegungen bedeutet dies, dass sie auch iiber sich
selbst verfiigen lassen, um in der von eigener Orientierungssuche befreiten
Hingabe Geborgenheit zu finden.



736 FUNDAMENTALISMUS

a) Der religiose Fundamentalismus

Fundamentalistische Stromungen regen sich in allen Religionen 4. Man
denke zum Beispiel an die jiidische Ultraorthodoxie oder die Herrschaft der
islamischen Mullahs und Ayatollahs. Doch besonders bemerkenswert ist die
fundamentalistische Renaissance gerade in jener Religion, die doch durch
die Aufklarung hindurch gegangen ist (sein sollte), ndmlich im Christentum.
Als Beispiele nenne ich nur den evangelikalen Vormarsch insbesondere in
den USA oder den katholischen Fundamentalismus, wie er sich in verschie-
denen Bewegungen manifestiert. Ausdem Ungeniigen der voll sakularisier-
ten Gesellschaft wichst der Wille, dem Biirger und dem Staat wieder zum
verlorenen religiosen Fundament zu verhelfen. Wir konnen hier nicht im
Detail auf die Renaissance der fundamentalistischen Aktivitdten in den
christlichen Kirchen eingehen. Gemeinsam ist ihnen allen der Rickgriff auf
verlorene voraufkldrerische, meist dogmatisch-autoritdre Positionen, die
mit allen zur Verfiigung stehenden Mitteln zuriickerobert werden sollen.

Wir halten den religiosen Fundamentalismus deshalb fiir eine gefdhrliche
Sackgasse, weil er die Balance zwischen Religion und Aufklarung d. h. die
Balance zwischen den letzten und vorletzten Dingen empfindlich stort.
Religion setzt uns in ein Verhiltnis zu den letzten Dingen, zum Unverfiig-
baren, iber das wir nie als Besitz verfiigen konnen. Der religiose Funda-
mentalist glaubt sich demgegeniiber aber gerade im ausschliesslichen Besitz
der unbezweifelbaren Wahrheit, glaubt deshalb iiber das Unverfiigbare
allein verfiigen zu konnen. Der Riickfall in Gesprachsverweigerung, Into-
leranz und zuletzt offene Kampfansage an alle Andersgldubigen ist die
Folge. Dies bedeutet dann den Todesstoss fiir das im modernen, demokra-
tischen Rechtsstaat erreichte friedliche Zusammenleben religits und poli-
tisch verschieden orientierter Menschen. Wir konnen Hermann Liibbe nur
voll zustimmen: «Je grosser der Eifer im Bemiihen ist, den Biirgerfrieden aus
der Einheit einer Glaubenswahrheit zu erneuern, um so heilloser wird der
Friede zerriittet.5»

b) Der sikulare Fundamentalismus

Auch fiir den sdkularen Fundamentalismus liegt der Ausgangspunkt im
Unbehagen der fortgeschrittenen Moderne. Man sieht die Defizite der
Aufkldrung, deutet die Ursachen aber ganz anders. Im Gegensatz zum
religiosen Fundamentalismus erwartet der sikulare, den man je nach dem
auch einen politischen, wissenschaftlichen, ideologischen, utopischen oder
technokratischen Fundamentalismus nennen konnte, die Rettung gerade
nicht von der Religion, sondern ganz allein von den sdkularen Bemiihungen
der Menschen selbst. «Ich beschwore euch, meine Briider, bleibt der Erde
treu und glaubt denen nicht, welche euch von iiberirdischen Hoffnungen



FUNDAMENTALISMUS 737

reden!» ruft Nietzsches Zarathustra aus 6. Die Aufkldrung sei nur auf hal-
bem Wegen stecken geblieben, es gelte sie nun endlich zu vollenden. Die
wissenschaftliche Forschung sei nicht nur auf die Natur anzusetzen, sondern
ebenso auf das menschliche Zusammenleben, auf den Sinn und iiberhaupt
auf das Ganze.

Es entstand ein allgemeiner Trend zur Verabsolutierung von Politik und
Wissenschaft. Der Machbarkeit waren scheinbar keine Grenzen gesetzt.
Hieher gehoren nationalistische, rassistische, ideologische und technokra-
tische Experimente verschiedenster Art auf der Welt, die «das Ganze»
politisch oder wissenschaftlich in den Griff bekommen wollten. Gemeinsam
ist all diesen Bewegungen der Anspruch, das fehlende Fundament durch
einen reduktionistischen Denkansatz herzustellen. Dazu sind auch die mar-
xistischen Regime zu zihlen, deren teilweises Scheitern wir heute als Au-
genzeugen mitverfolgen konnen. Der hellsichtige Albert Camus hat den
totalen, kollektiven Atheismus der kommunistischen Regime schon in sei-
nen Vorkriegstagebiichern? durchschaut: Er bedeutet fiir ihn in letzter
Konsequenz nichts anderes als die schliessliche Unterwerfung des Men-
schen unter den Menschen. Die bisherige Geschichte hat ihm recht gegeben.
Martin Heidegger charakterisierte diese Fluchtbewegung wie folgt: «Der
heimatlose Mensch ldsst sich — durch den Erfolg seines Leistens und seines
Ordnens... — in die Flucht vor seinem eigenen Wesen treiben, um sich diese
Flucht als die Heimkehr in die wahre Humanitdt des homo humanus vorzu-
stellen und in seinen eigenen Betrieb zu nehmen. 8»

c) Die fundamentalistische New Age-Bewegung

Unter diesem Sammelbegriff verbirgt sich in Amerika und Europa eine
fast uniibersehbare Fiille von Gruppen und Bewegungen, die auf den ersten
Blick nur schwer auf einen Nenner zu bringen sind. Gemeinsam ist ithnen
wohl das Unbehagen in unserer modernen Zivilisation, das ausgesprochene
Bewusstsein einer bevorstehenden Zeitenwende und meist auch der Glaube
an ein neues goldenes Zeitalter, in dem der Mensch mit sich selber und den
Mitmenschen wie auch mit der Natur in einem neuen vertieften Einklang
leben werde. Der neuzeitlichen Zivilisation mit ihrer iiberbordenden wis-
senschaftlichen Rationalitat wird keine Zukunft gegeben. Beim Versuch aus
ihr auszubrechen, iibt alles grosste Faszination aus, was dem rationalen
Denken der Moderne zuwiderlduft: Das Natiirliche, das Romantische, das
Okkulte, das Magische, das Mystische, das Verborgene, das Esoterische, das
Exotische usw. Auf der Suche nach einer «neuen Spiritualitdt»> werden
Elemente und Bausteine aus allen moglichen Zeitaltern und Kulturen
zusammengetragen. Besonderer Attraktivitdt erfreut sich ferndstliche
Spiritualitidt mir ihren ausgebildeten Meditationspraktiken.



738 FUNDAMENTALISMUS

Eine umfangreiche Literatur dokumentiert die bisherige Entwicklung der
vielfdltigen New Age-Bewegung. Zahlreiche Denker und Ideologen haben
thren Einfluss ausgeiibt. So verstdndlich mir die New Age-Bewegung als
Reaktion auf das einseitige neuzeitliche Denken auch ist, um so mehr
Schwierigkeiten habe ich, das neue Zeitalter auf diesem Wege herauf-
kommen zu sehen. Gerade in einem sehr wichtigen Punkte bleiben die New
Age-Theoretiker doch dem modernen Geiste verhaftet, nimlich dem Mach-
barkeitswahn. Sie wollen iiber die letzten Dinge verfiigen und den Bewusst-
seinswandel, das neue Welt- und Gottesbild, das neue Zeitalter herbeifiih-
ren und herstellen. Es bleibt ein blosses «Machen wollen», auch wenn
esoterische Komponenten oder gar gottliche Bausteine verwendet werden.
Wer eben an die Verfiigbarkeit der letzten Dinge glaubt, 6ffnet den falschen
Propheten und Scharlatanen Tiir und Tor.

Besonders deutlich wird diese Selbstermichtigung zum Religionsstifter
bei jenen Vordenkern, die ihr New Age-Gedankengebdude mit einer ent-
sprechenden Evolutionstheorie verbinden. Dann erscheint nichts Geringe-
res als die Gottwerdung des Menschen als das eigentliche Ziel der kosmi-
schen Evolution. Und die Jiinger dieser Bewegungen bezahlen ihre «gott-
liche Freiheit» mit der totalen Unterwerfung unter ihre Meister.

Religion nach der Aufklirung?

Im weitesten Sinne konnen Religion wie auch Aufklarung als epochale
Glaubensiiberzeugungen verstanden werden. Die programmatischen Sitze
in Descartes’ «Discours de la méthode» 9 tragen alle Ziige eines Glaubens,
des Glaubens an die Macht der menschlichen Vernunft. Es wire aber vollig
verfehlt, daraus zu schliessen, bei der Religion und der Aufklarung handle
es sich um das Gleiche. In Wahrheit geht es weder um das Gleiche noch um
einen unversdhnlichen Gegensatz! In der Religion geht es um die letzten
Fragen, um den Sinn unseres Lebens und Sterbens tiberhaupt, d. h. um jenen
Bereich, der sich der menschlichen Verfiigbarkeit entzieht. In der Auf-
kldarung geht es hingegen um die vorletzten Fragen, d. h. umgekehrt um
jenen Bereich, in dem die Menschen herausgefordert sind zu planen und zu
verfligen. Das Eine darf gerade nicht gegen das Andere ausgespielt werden.
Beide stehen selbstverstdndlich in einem inneren Zusammenhang, wobei
hier offenbleiben kann, inwiefern auch die Aufklarung religiose Wurzeln
hat. Jedenfalls bedingt das Letzte das Vorletzte und nicht umgekehrt 10. Wer
um das Letzte weiss, hat ein anderes Verhiltnis zum Vorletzten. Da wir aber
als sterbliche Menschen tiber das Letzte nie als Besitz verfiigen konnen, ja
dieses Letzte gerade verraten, wenn wir es beweisen und besitzen wollen,
muss das Vorletzte zum Schutze des Letzten gewahrt werden. Hier hat die



FUNDAMENTALISMUS 739

Aufkldrung ihre Legitimation und jedes «sacrificium intellectus» wiére hier
fehl am Platze. Das heisst, im Bereich der vorletzten Fragen darf die
Wissenschaft nicht unter die dogmatisch-autoritire Zensur der Religion
geraten, sowenig sich die Wissenschaft im Bereich der letzten Fragen zur
Heilslehre aufspreizen darf.

Die Religion nach der Aufklarung kann nicht mehr die Religion vor der
Aufkldrung sein, denn die Aufkldrung und ihre Folgen konnen und diirfen
nicht einfach wieder riickgdngig gemacht werden. Ohne Aufkldarung sind
wir dem Missbrauch von Religion und dem Abgleiten in Aberglauben
schutzlos ausgeliefert. Nach der Aufkldrung ist es schwerer geworden,
Religion als blosses Herrschaftsinstrument und «Opium des Volkes» zu
brauchen. Ohne Religion hingegen gibt es keinerlei Dadmme gegen die heute
grassierende Gefahr einer Verabsolutierung von Wissenschaft und Politik,
so dass uns die totale Verwissenschaftlichung unseres Lebens wie auch die
hoffnungslose Auslieferung an politische Totalitdtsanspriiche drohen
wiirde.

Eines kann die Religion nach der Aufkldarung nicht sein: Machenschaft!
All jene befinden sich auf einem Holzweg, die die neue Religion «machen»
wollen, zum Beispiel durch die «Schaffung» eines neuen religiésen Bewusst-
seins oder gar eines neuen Gottesbildes. Aber auch durch einen noch so
intensiven Diskurs zwischen den Weltreligionen ist eine neue Religion nicht
machbar, hochstens ein gemeinsamer modus vivendi. Denn iiber die religio-
se Wahrheit lidsst sich weder wie tiber ein Geschéaft verhandeln, noch nach
dem politischen Mehrheitsprinzip abstimmen. Woher konnen wir nach der
Aufklarung die Riickkehr der Religion erwarten?

Bediirfen wir einer neuen Offenbarung?

«Der Mensch bedarf einer neuen Offenbarung», ist die Schlussfolgerung,
die Ortega y Gasset 11 angesichts unserer scheinbar ausweglosen Orientie-
rungskrise zieht. Nach allem, was wir bis jetzt iiber Religion und Aufklarung
erortert haben, diirfte klar geworden sein, dass eine neue Offenbarung
jenseits jeder Planbarkeit und Machbarkeit liegt. Die Aufklarung kann uns
da nicht weiterhelfen, im Gegenteil, je totaler sich der Absolutheitsanspruch
der Aufklarung durchsetzt und den Menschen zur einzigen Bezugsmitte von
allem und jedem macht, desto mehr wird uns der Blick auf die ganze
Wirklichkeit verstellt. Zu dieser gehort auch das Geheimnis, das die wissen-
schaftliche Rationalitdt nicht aufkldren kann. Und das Geheimnis ist ein
gemeinsamer Wesenszug aller Religionen. Noch der grosse Aufklédrer Im-
manuel Kant 12 sah hier durchaus die Grenze der Aufklirung: «In allen



740 FUNDAMENTALISMUS

Glaubensarten, die sich auf Religion beziehen, stosst das Nachforschen
hinter ihrer inneren Beschaffenheit unvermeidlich auf ein Geheimnis, d. i. auf
etwas Heiliges, was zwar von jedem einzelnen gekannt, aber doch nicht
offentlich bekannt, d. i. allgemein mitgeteilt werden kann.» Das heisst, die
Wissenschaft stdsst immer nur auf die Aussenansicht der Religion. Die
Offenbarung des Geheimnisses bleibt der Innenansicht des Glidubigen
vorenthalten. Dies ist auch der Grund, warum mit «dem Geheimnis» und
«dem Heiligen» so leicht Missbrauch getrieben werden kann. Im neuzeit-
lichen Denken, so scheint es, hat sich Gott offenbar immer mehr zuriick-
gezogen. Der Mensch wurde seinem modernen Glauben iberlassen, er
konne mit Hilfe seiner Vernunft das Geheimnis vom «Sinn des Ganzen»
selbst in den Griff bekommen - ganz, wie es Descartes vor 300 Jahren
programmatisch verkiindet hatte. Nach drei Jahrhunderten der gewaltigen
neuzeitlichen Entwicklung ist dieser Glaube an die durch Fortschritt
erreichbare menschliche Allwissenheit und Allmacht erschiittert. In diesem
Zusammenhang muss aber vor einem leicht aufkommenden Missverstand-
nis energisch gewarnt werden. Denn wer heute auf Grenzen unseres Wissens
und Konnens hinweist, wird allzu leicht verdéchtigt, bloss die beharrende
Position eines verstaubten Konservativen verteidigen zu wollen, der einfach
nichts dndern wolle. Dies wire in der Tat ein tragisches Missverstandnis
angesichts des menschlichen Leidens und der fortschreitenden Zerstérung
unserer Lebensgrundlagen in der Welt, die wir mit vereinten Kriften heute
wohl zu einem erheblichen Teil vermeiden oder lindern konnten! Wenn wir
von Grenzen des menschlichen Wissens und Koénnens reden, so beziehen
wir solche Erfahrung auf den Umgang mit den letzten Fragen. Mit noch
soviel Wissenschaft und noch so geschickter Politik konnen wir den letzten
Sinn unseres Lebens und Sterbens nicht selbst konstruieren. Sollen Initia-
tive und Tatkraft in Wissenschaft und Politik nicht fehlgeleitet werden,
bediirfen sie einer letzten (ausserwissenschaftlichen) Orientierung. Wo
diese fehlt, wird der Mensch auf den Irrweg einer gemachten Heilslehre
gedréngt, die sich in ideologischen, utopischen oder anderen illusionédren
Kleidern anbietet.

Heute, nachdem wir durch die Aufkldarung hindurch gegangen sind,
erfahren wir die Grenzen, an die die Aufkliarung stosst, wieder als eine Art
Befreiung. Wir beginnen zu erahnen, dass das, was die Wissenschaft aufkla-
ren kann, nicht die ganze Wirklichkeit ist und die Dimension des Geheim-
nisses in der Neuzeit immer mehr verschiittet wurde. Diese Ahnung treibt
heute viele in einer Art Protesthaltung zur Moderne auf den Irrweg eines
Pseudoglaubens, wo die falschen Propheten das Sagen haben. Der Grund-
irrtum all dieser Phdnomene liegt im Machbarkeitswahn unserer Zeit
begriindet. Aus dem religiosen Vakuum wird kurzerhand in neuzeitlicher
Manier gefolgert, wir miissten die fehlende Religion eben «machen». Man



FUNDAMENTALISMUS 741

will das Unverfiigbare doch noch verfiigbar machen, um den Nihilismus zu
tiberwinden. «Allein der Nihilismus lisst sich nicht deshalb nicht iiberwinden,
weil er uniiberwindlich ist, sondern weil alles Uberwinden-wollen seinem
Wesen ungemdiss bleibt» meint Martin Heidegger 13. Denn einen religidsen
Glauben aus zweckrationalen Griinden herbeifiihren zu wollen, bedeutet
nicht Geringeres als eine blosse Instrumentalisierung Gottes.

Sicher gibt es keine Patentrezepte, wie wir uns der Dimension des Unver-
fiigbaren offen konnen. Das hartnickigste Hindernis auf dem Weg zu neuer
Transzendenzerfahrung ist gerade der neuzeitliche Wille zur Verfiigung, der
einfach nicht «Seinlassen» kann, was wissenschaftlich nicht fassbar und
verfiigbar gemacht werden kann. Das scheinbar sich selbst geniigende und
scheinbar sich selbst begriindende Subjekt der Moderne muss wieder erfah-
ren, dass es immer schon in einem tieferen Fundament ruht. Auch die
moderne Aufkldrung lebt aus Glaubensiiberzeugungen, die sie selbst nicht
begriinden kann. So gross auch in der heutigen Welt der Hunger nach
Erlosung ist, meint der amerikanische religiose Denker Peter L. Berger 14,
so «ist es dem Menschen doch nicht gegeben, Gott zu Sprechen zu bringen.
Dem Menschen ist es nur gegeben, in einer Weise zu leben und zu denken,
dass seine Ohren nicht verstopft sind, wenn Gottes Donner ertont».

Weisheitssuche

Was heisst aber, «so zu leben und zu denken, dass unsere Ohren nicht
verstopft sind, wenn Gottes Donner ertont»? Sicher heisst das weder bloss
abwarten und Tee trinken, noch einfach auf irgendeinen fundamentalisti-
schen Zug aufspringen und in die Irre fahren. Hochste Wachsamkeit ist
angebracht angesichts der Erfahrung, wie schnell Glaube in Aberglaube und
Gottesfurcht in intoleranten Fanatismus abgleiten kann. Gefragt ist
weder ein generelles «sacrificium intellectus» noch ein blosses «credo, quia
absurdum». Nur eine vertiefte Besinnung auf das Wesen des neuzeitlichen
Denkens kann vielleicht unsere Augen schirfen und unsere Ohren spitzen.
Das fortgeschrittene moderne Denken beruht auf der verabsolutierten
«Subjektivitdt», die sich einseitig am Faktum der wissenschaftlichen Ratio-
nalitdt orientieren muss. Erst wenn wir erfahren, dass eine verabsolutierte
Aufklarung ebenso illusiondr ist wie ein Riickfall in einen vorauf-
kliarerischen Obskurantismus, 6ffnen wir uns wieder jener heute meist
verschiitteten Dimension, die iiber den Menschen hinausweist. Solche Ein-
sicht verlangt ein hohes Mass an «Weisheit», die selbst aber nicht mehr
machbar ist. Diese Weisheit setzt nach Walter Strolz 15 eine Umkehr des
Denkens vom subjektiven Vorstellen, vom verfiigenden Begreifenwollen
zur Wahrnehmung der Dinge voraus, wie sie von sich selbst her erscheinen.



742 FUNDAMENTALISMUS

Nur so konnen wir das sich Zeigende und Offenbare liberhaupt empfangen
und an ihm teilhaben.

IRené Descartes: «Discours de la méthode», Franzosisch/Deutsch, Mainz 1948, — 2]J.].
Rousseau: «Vom Gesellschaftsvertrag», Reclam No. 1769, Stuttgart 1986. - 3 Peter Sloterdijk
(Hrsg): «Vor der Jahrtausendwende: Berichte zur Lage der Zukunft», 2 Béande, edition
suhrkamp No. 1550, Frankfurt am Main 1991. - ¢ Gilles Kepel: «Die Rache Gottes», Radikale
Moslems, Christen und Juden auf dem Vormarsch», Miinchen 1991. - sHermann Liibbe:
«Freiheit statt Emanzipationszwang», Ziirich 1991. - ¢Friedrich Nietzsche: «Also sprach
Zarathustra», Vorrede 3, Kritische Studienausgabe Band 3, Miinchen 1980. - 7 Albert Camus:
«Tageblicher 1935-1951», Rowohlt Hamburg, Ausgabe Mai 1980. -8 Martin Heidegger: «Nietz-
sche» Band 2, Pfullingen 1961. - ¢ Siche 1. — 9 Dietrich Bonhoeffer: «Ethik», 12. Auflage
(Kaiser), Miinchen 1988. — 11 Ortega v Gasset: «Geschichte als System», Stuttgart 1943, -
12 Immanuel Kant: «Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft», Theorie-Werk,
Ausgabe Suhrkamp Bd. VIII, Wiesbaden 1956. — 13 Siehe 8. - 14 Peter L. Berger: «Der Zwang
zur Hiresie», Religion in der pluralistischen Gesellschaft (Deutsche Ubersetzung). Frankfurt
am Main 1980. — 15 Walter Strolz: «Weisheit als vorldufige Lebensordnung», in «Neue Ziircher
Zeitung» vom 2./3. Juni 1990.

Fur a

lle Fille.

{-Basler




	Wider den fundamentalistischen Zeitgeist : Gedanken zur Religion nach der Aufklärung

