
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 9

Artikel: Wider den fundamentalistischen Zeitgeist : Gedanken zur Religion nach
der Aufklärung

Autor: Baumgartner, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Armin Baumgartner

Wider den fundamentalistischen Zeitgeist
Gedanken zur Religion nach der Aufklärung

Was ist «das Neue» der Neuzeit? Wie ist es zu diesem Neuen gekommen?
Solche und ähnliche Fragen führen mitten in die Problematik der
Geschichtsphilosophie und der Eschatologie. Auf diese Fragen antworten die
verschiedensten Theorien und Auffassungen, auf deren Diskussion wir hier
aber verzichten müssen. An dieser Stelle lassen wir den Schleier des
Geheimnisses auf Ursprung und Gang der Geschichte ruhen und begnügen uns
damit, das Phänomen «Aufklärung» als eines der wesentlichen Elemente
der Neuzeit zu identifizieren. Der Hahnenschrei des aufklärerischen Denkens

lässt sich vielleicht am besten in den programmatischen Sätzen von
Descartes' «Discours de la méthode» erkennen, in denen der vor drei
Jahrhunderten neu erwachte Glaube an die Macht der Vernunft verkündet
wurde: «.. .nichts könne so entfernt sein, dass man es (durch Vernunft) nicht
erreichen, und nichts so verborgen, dass man es nicht zu entdecken
vermöchte1.» Aus diesem Vernunftglauben entstand der Fortschritts- und
Emanzipationsglaube der Aufklärung, der durch Wissenschaft, Politik und
Technik die Grenzen der menschlichen Machbarkeit gewaltig erweiterte.

Die Rückwirkungen der Aufklärung auf die Religion blieben nicht aus.
Der Aufklärung ist es zu verdanken, dass das Jahrhunderte dauernde
Freund/Feind-Schema von Christ und Heide überwunden wurde. Durch die

Aufklärung ist das Christentum friedfertiger und toleranter geworden. Der
Kampf gegen die Heiden und die Verfolgung der Ketzer gehören der
Vergangenheit an. Die Abschaffung der Sklaverei, das Erkennen des
Aberglaubens, die mannigfache Überwindung der materiellen Not, der Toleranzgedanke

und die Erklärung der Menschenrechte sind Errungenschaften der
Aufklärung. Der moderne neutrale Rechtsstaat hat das friedliche
Zusammenleben verschiedener Glaubensbekenntnisse erst ermöglicht. Und die
unbestreitbar gewaltigen Erfolge dieser Aufklärung verleitete schliesslich
zur Meinung. Religion sei überflüssig geworden. Doch seit der Fortschrittsglaube

angesichts der unerwünschten Nebenfolgen und Bedrohungen
erschüttert und überhaupt die Grenzen der Aufklärung immer mehr sichtbar
werden, wird uns das religiöse Vakuum immer schmerzlicher bewusst.

Schritt für Schritt mit der Ermächtigung der neuzeitlichen Vernunft ging
die Depotenzierung der Religion einher. Als Folge der Aufklärung stellte
sich den modernen Denkern der Politik von Machiavelli, Hobbes, Spinoza,
Kant bis Rousseau die Frage einer Zivilreligion. Das heisst, welche
Minimalbedingungen einer gemeinsamen Glaubensüberzeugung sind für



734 FUNDAMENTALISMUS

die Aufrechterhaltung eines Gemeinwesens notwendig? Als Beispiel diene
der Entwurf einer Zivilreligion, den Rousseau 1762 in seinem «Contrat
social» postulierte2. Im weiteren Verlauf der Säkularisierung wurde aus der
Zivilreligion immer mehr eine Schwundstufe der Religion, bis zuletzt die
Idee der «Zivilgesellschaft» nichts mehr mit Religion zu tun haben wollte.
Die positivistischen und marxistischen Atheismen unseres Jahrhunderts
legen davon ein beredtes Zeugnis ab. Seit Marx, Nietzsche und Freud gehört
die Kritik der Religion zum Pflichtteil jedes aufgeklärten Diskurses.

Nach drei Jahrhunderten - also in unseren Tagen - hat der Pendelschlag
der Aufklärung vielleicht das andere Extrem erreicht: Die Religion ist fast

ganz entmachtet. Wissenschaft und Politik werden in die Rolle der
«Ersatzreligion» gedrängt und dadurch heillos überfordert. Zuletzt bleibt dem
Zeitgenossen nichts mehr, was ihn hält und trägt. Er sieht sich der «alles

tilgenden Zeit» schutzlos ausgeliefert und gerät zunehmend unter Druck,
sein eigener Erlöser zu sein. Die zur Verabsolutierung neigende Aufklärung
hinterlässt in der Folge eine um sich greifende allgemeine Verunsicherung
und Ratlosigkeit.

Orientierungskrise

Die geistige Situation der Zeit lässt sich als eine tiefgreifende und alles
umfassende Orientierungskrise verstehen. Absolut scheint heute nur der
Pluralismus zu sein. Es gibt nichts, das es nicht gibt, an das Menschen
glauben. Wir müssen erkennen, dass gerade der Toleranzgedanke der
Aufklärung den absoluten Wahrheitsanspruch der Religion zurückdrängte und
den einzelnen zunehmend seiner letzten Orientierung beraubte. «Wenn
Gott sich zurückgezogen hat», so glauben die Menschen an alles und nichts
zugleich. Alle bisherigen Orientierungsmuster wie wahr/falsch, rational/
irrational, subjektiv/objektiv oder progressiv/konservativ usw. versagen
zunehmend ihren Dienst. Es gibt nichts noch so Gegensätzliches, das sich nicht
auch mit dem Gegenteil verbinden könnte. Weit und breit sind die Leuchtfeuer

einer verbindlichen Orientierung erloschen. Wir drohen in einer alles
umfassenden «Sinnleere» zu versinken.

Obwohl eine ganze Literaturgattung entstanden ist, die sich angeblich in
epochaler Lagebeurteilung und darauf gegründeter Verhaltensrezepte
ergeht, wächst die allgemeine Verunsicherung stetig an. Die gewaltige
Entwicklung der Massenmedien multipliziert die allgemeine Verwirrung
noch ins Unermessliche. Wenn die Botschaft fehlt, muss die Leere mit einer
Flut von Information (und Unterhaltung) ausgefüllt werden, wobei die
Masse des Unwesentlichen dann auch das Wesentliche mit
hinwegschwemmt. Wie schwierig es ist. sich heute auf unsere epochale Lage zu



FUNDAMENTALISMUS 735

besinnen, musste auch der Denker Peter Sloterdijk erfahren, als er versucht
hat, repräsentative Beiträge zu diesem Thema einzusammeln 3. Das Resultat
ist, statt klärend, höchst verwirrend. Der Herausgeber fasst das Ergebnis
seiner Sammlung unter dem Titel «Vor der Jahrtausendwende: Bericht zur
Lage der Zukunft» 1990 im Nachwort wie folgt zusammen: «In Becketts
<Endspiel> fragt Hamm ängstlich: <Was ist los? Was passiert eigentlich)? und
Clov antwortet: 'Irgend etwas geht seinen Gang). - Das ist das verborgene
Schema sämtlicher zeitdiagnostischer Debatten. Doch haben Intellektuelle
und Pragmatiker ein gemeinsames Interesse daran, ihr Unverständnis für das,

was geschieht, mit klugen Formeln zu verschleiern. Darum sagen wir nicht
'irgend etwas>, sondern reden von Krise, Evolution, Übergang, Lernprozess,
Wendezeit, Quantensprung, Bewusstseinswandel, Endzeit, Paradigmawechsel,

Apokalypse, Aufschub. Wir haben zu viele Wörter für das, was
seinen Gang geht - aber es ist kein treffendes darunter. 'Irgend etwas> ist für
uns bis auf weiteres zu schwer.»

Irrwege aus der Orientierungskrise

Aus der heutigen fast totalen Orientierungskrise scheinen sich einstweilen

als Fluchtwege nur Sackgassen zu öffnen. Aufgeschreckt durch den
«Zukunftsschock» wollen die einen wieder hinter die Aufklärung zurück,
angeblich in die ursprüngliche Geborgenheit flüchten. Der Aufstand gegen
die Moderne mit der aufkommenden Aussteigermentalität ist ein günstiger
Nährboden für diese Flucht. Andere treten die Flucht nach vorne an, indem
sie die Aufklärung erst recht noch auf die Spitze treiben wollen. Wieder
andere möchten durch das postmoderne Tor direkt in ein neues goldenes
Zeitalter eintreten. Im folgenden möchte ich die drei vielleicht heute am
häufigsten gegangenen Irrwege nennen, auf denen Orientierung gesucht
wird:

a) der religiöse Fundamentalismus
b) der säkulare Fundamentalismus
c) die fundamentalistische New Age-Bewegung
Dabei müssen wir uns im klaren sein, dass diese Wege in sich komplex

und nicht fein säuberlich voneinander zu trennen sind. In der Praxis kommen

alle möglichen und unmöglichen Kombinationen und Mischungen vor.
Gemeinsam ist all diesen fundamentalistischen Strömungen der Gegenwart
vielleicht eines, das sie alle - je auf ihre Art - nicht lassen können, nämlich:
der Versuch, das Unverfügbare doch noch verfügbar machen zu wollen. Und
für die Jünger solcher Bewegungen bedeutet dies, dass sie auch über sich
selbst verfügen lassen, um in der von eigener Orientierungssuche befreiten
Hingabe Geborgenheit zu finden.



736 FUNDAMENTALISMUS

a) Der religiöse Fundamentalismus

Fundamentalistische Strömungen regen sich in allen Religionen4. Man
denke zum Beispiel an die jüdische Ultraorthodoxie oder die Herrschaft der
islamischen Mullahs und Ayatollahs. Doch besonders bemerkenswert ist die
fundamentalistische Renaissance gerade in jener Religion, die doch durch
die Aufklärung hindurch gegangen ist (sein sollte), nämlich im Christentum.
Als Beispiele nenne ich nur den evangelikalen Vormarsch insbesondere in
den USA oder den katholischen Fundamentalismus, wie er sich in verschiedenen

Bewegungen manifestiert. Aus dem Ungenügen der voll säkularisierten

Gesellschaft wächst der Wille, dem Bürger und dem Staat wieder zum
verlorenen religiösen Fundament zu verhelfen. Wir können hier nicht im
Detail auf die Renaissance der fundamentalistischen Aktivitäten in den
christlichen Kirchen eingehen. Gemeinsam ist ihnen allen der Rückgriff auf
verlorene voraufklärerische, meist dogmatisch-autoritäre Positionen, die
mit allen zur Verfügung stehenden Mitteln zurückerobert werden sollen.

Wir halten den religiösen Fundamentalismus deshalb für eine gefährliche
Sackgasse, weil er die Balance zwischen Religion und Aufklärung d. h. die
Balance zwischen den letzten und vorletzten Dingen empfindlich stört.
Religion setzt uns in ein Verhältnis zu den letzten Dingen, zum Unverfügbaren,

über das wir nie als Besitz verfügen können. Der religiöse
Fundamentalist glaubt sich demgegenüber aber gerade im ausschliesslichen Besitz
der unbezweifelbaren Wahrheit, glaubt deshalb über das Unverfügbare
allein verfügen zu können. Der Rückfall in Gesprächsverweigerung.
Intoleranz und zuletzt offene Kampfansage an alle Andersgläubigen ist die
Folge. Dies bedeutet dann den Todesstoss für das im modernen, demokratischen

Rechtsstaat erreichte friedliche Zusammenleben religiös und politisch

verschieden orientierter Menschen. Wir können Hermann Lübbe nur
voll zustimmen: «Je grösser der Eifer im Bemühen ist, den Bürgerfrieden aus
der Einheit einer Glaubenswahrheit zu erneuern, um so heilloser wird der
Friede zerrüttet.5»

b) Der säkulare Fundamentalismus

Auch für den säkularen Fundamentalismus liegt der Ausgangspunkt im
Unbehagen der fortgeschrittenen Moderne. Man sieht die Defizite der
Aufklärung, deutet die Ursachen aber ganz anders. Im Gegensatz zum
religiösen Fundamentalismus erwartet der säkulare, den man je nach dem
auch einen politischen, wissenschaftlichen, ideologischen, utopischen oder
technokratischen Fundamentalismus nennen könnte, die Rettung gerade
nicht von der Religion, sondern ganz allein von den säkularen Bemühungen
der Menschen selbst. «Ich beschwöre euch, meine Brüder, bleibt der Erde
treu und glaubt denen nicht, welche euch von überirdischen Hoffnungen



FUNDAMENTALISMUS 737

reden!» ruft Nietzsches Zarathustra aus 6. Die Aufklärung sei nur auf
halbem Wegen stecken geblieben, es gelte sie nun endlich zu vollenden. Die
wissenschaftliche Forschung sei nicht nur auf die Natur anzusetzen, sondern
ebenso auf das menschliche Zusammenleben, auf den Sinn und überhaupt
auf das Ganze.

Es entstand ein allgemeiner Trend zur Verabsolutierung von Politik und
Wissenschaft. Der Machbarkeit waren scheinbar keine Grenzen gesetzt.
Hieher gehören nationalistische, rassistische, ideologische und technokratische

Experimente verschiedenster Art auf der Welt, die «das Ganze»

politisch oder wissenschaftlich in den Griff bekommen wollten. Gemeinsam
ist all diesen Bewegungen der Anspruch, das fehlende Fundament durch
einen reduktionistischen Denkansatz herzustellen. Dazu sind auch die
marxistischen Regime zu zählen, deren teilweises Scheitern wir heute als

Augenzeugen mitverfolgen können. Der hellsichtige Albert Camus hat den

totalen, kollektiven Atheismus der kommunistischen Regime schon in
seinen Vorkriegstagebüchern7 durchschaut: Er bedeutet für ihn in letzter
Konsequenz nichts anderes als die schliessliche Unterwerfung des
Menschen unter den Menschen. Die bisherige Geschichte hat ihm recht gegeben.
Martin Heidegger charakterisierte diese Fluchtbewegung wie folgt: «Der
heimatlose Mensch lässt sich - durch den Erfolg seines Leistens und seines
Ordnens... - in die Flucht vor seinem eigenen Wesen treiben, um sich diese

Flucht als die Heimkehr in die wahre Humanität des homo humanus vorzustellen

und in seinen eigenen Betrieb zu nehmen.8»

c) Die fundamentalistische New Age-Bewegung

Unter diesem Sammelbegriff verbirgt sich in Amerika und Europa eine
fast unübersehbare Fülle von Gruppen und Bewegungen, die auf den ersten
Blick nur schwer auf einen Nenner zu bringen sind. Gemeinsam ist ihnen
wohl das Unbehagen in unserer modernen Zivilisation, das ausgesprochene
Bewusstsein einer bevorstehenden Zeitenwende und meist auch der Glaube
an ein neues goldenes Zeitalter, in dem der Mensch mit sich selber und den
Mitmenschen wie auch mit der Natur in einem neuen vertieften Einklang
leben werde. Der neuzeitlichen Zivilisation mit ihrer überbordenden
wissenschaftlichen Rationalität wird keine Zukunft gegeben. Beim Versuch aus
ihr auszubrechen, übt alles grösste Faszination aus, was dem rationalen
Denken der Moderne zuwiderläuft: Das Natürliche, das Romantische, das

Okkulte, das Magische, das Mystische, das Verborgene, das Esoterische, das

Exotische usw. Auf der Suche nach einer «neuen Spiritualität» werden
Elemente und Bausteine aus allen möglichen Zeitaltern und Kulturen
zusammengetragen. Besonderer Attraktivität erfreut sich fernöstliche
Spiritualität mir ihren ausgebildeten Meditationspraktiken.



738 FUNDAMENTALISMUS

Eine umfangreiche Literatur dokumentiert die bisherige Entwicklung der
vielfältigen New Age-Bewegung. Zahlreiche Denker und Ideologen haben
ihren Einfluss ausgeübt. So verständlich mir die New Age-Bewegung als
Reaktion auf das einseitige neuzeitliche Denken auch ist. um so mehr
Schwierigkeiten habe ich, das neue Zeitalter auf diesem Wege
heraufkommen zu sehen. Gerade in einem sehr wichtigen Punkte bleiben die New
Age-Theoretiker doch dem modernen Geiste verhaftet, nämlich dem
Machbarkeitswahn. Sie wollen über die letzten Dinge verfügen und den
Bewusstseinswandel, das neue Welt- und Gottesbild, das neue Zeitalter herbeiführen

und herstellen. Es bleibt ein blosses «Machen wollen», auch wenn
esoterische Komponenten oder gar göttliche Bausteine verwendet werden.
Wer eben an die Verfügbarkeit der letzten Dinge glaubt, öffnet den falschen
Propheten und Scharlatanen Tür und Tor.

Besonders deutlich wird diese Selbstermächtigung zum Religionsstifter
bei jenen Vordenkern, die ihr New Age-Gedankengebäude mit einer
entsprechenden Evolutionstheorie verbinden. Dann erscheint nichts Geringeres

als die Gottwerdung des Menschen als das eigentliche Ziel der kosmischen

Evolution. Und die Jünger dieser Bewegungen bezahlen ihre «göttliche

Freiheit» mit der totalen Unterwerfung unter ihre Meister.

Religion nach der Aufklärung?

Im weitesten Sinne können Religion wie auch Aufklärung als epochale
Glaubensüberzeugungen verstanden werden. Die programmatischen Sätze
in Descartes' «Discours de la méthode» 9 tragen alle Züge eines Glaubens,
des Glaubens an die Macht der menschlichen Vernunft. Es wäre aber völlig
verfehlt, daraus zu schliessen, bei der Religion und der Aufklärung handle
es sich um das Gleiche. In Wahrheit geht es weder um das Gleiche noch um
einen unversöhnlichen Gegensatz! In der Religion geht es um die letzten
Fragen, um den Sinn unseres Lebens und Sterbens überhaupt, d. h. um jenen
Bereich, der sich der menschlichen Verfügbarkeit entzieht. In der
Aufklärung geht es hingegen um die vorletzten Fragen, d. h. umgekehrt um
jenen Bereich, in dem die Menschen herausgefordert sind zu planen und zu
verfügen. Das Eine darf gerade nicht gegen das Andere ausgespielt werden.
Beide stehen selbstverständlich in einem inneren Zusammenhang, wobei
hier offenbleiben kann, inwiefern auch die Aufklärung religiöse Wurzeln
hat. Jedenfalls bedingt das Letzte das Vorletzte und nicht umgekehrt w. Wer
um das Letzte weiss, hat ein anderes Verhältnis zum Vorletzten. Da wir aber
als sterbliche Menschen über das Letzte nie als Besitz verfügen können, ja
dieses Letzte gerade verraten, wenn wir es beweisen und besitzen wollen,
muss das Vorletzte zum Schutze des Letzten gewahrt werden. Hier hat die



FUNDAMENTALISMUS 739

Aufklärung ihre Legitimation und jedes «sacriftcium intellectus» wäre hier
fehl am Platze. Das heisst. im Bereich der vorletzten Fragen darf die
Wissenschaft nicht unter die dogmatisch-autoritäre Zensur der Religion
geraten, sowenig sich die Wissenschaft im Bereich der letzten Fragen zur
Heilslehre aufspreizen darf.

Die Religion nach der Aufklärung kann nicht mehr die Religion vor der
Aufklärung sein, denn die Aufklärung und ihre Folgen können und dürfen
nicht einfach wieder rückgängig gemacht werden. Ohne Aufklärung sind
wir dem Missbrauch von Religion und dem Abgleiten in Aberglauben
schutzlos ausgeliefert. Nach der Aufklärung ist es schwerer geworden,
Religion als blosses Herrschaftsinstrument und «Opium des Volkes» zu
brauchen. Ohne Religion hingegen gibt es keinerlei Dämme gegen die heute
grassierende Gefahr einer Verabsolutierung von Wissenschaft und Politik,
so dass uns die totale Verwissenschaftlichung unseres Lebens wie auch die
hoffnungslose Auslieferung an politische Totalitätsansprüche drohen
würde.

Eines kann die Religion nach der Aufklärung nicht sein: Machenschaft!
All jene befinden sich auf einem Holzweg, die die neue Religion «machen»
wollen, zum Beispiel durch die «Schaffung» eines neuen religiösen Bewusstseins

oder gar eines neuen Gottesbildes. Aber auch durch einen noch so
intensiven Diskurs zwischen den Weltreligionen ist eine neue Religion nicht
machbar, höchstens ein gemeinsamer modus vivendi. Denn über die religiöse

Wahrheit lässt sich weder wie über ein Geschäft verhandeln, noch nach
dem politischen Mehrheitsprinzip abstimmen. Woher können wir nach der
Aufklärung die Rückkehr der Religion erwarten?

Bedürfen wir einer neuen Offenbarung?

«Der Mensch bedarf einer neuen Offenbarung», ist die Schlussfolgerung,
die Ortega y Gasset n angesichts unserer scheinbar ausweglosen
Orientierungskrise zieht. Nach allem, was wir bis jetzt über Religion und Aufklärung
erörtert haben, dürfte klar geworden sein, dass eine neue Offenbarung
jenseits jeder Planbarkeit und Machbarkeit liegt. Die Aufklärung kann uns
da nicht weiterhelfen, im Gegenteil, je totaler sich der Absolutheitsanspruch
der Aufklärung durchsetzt und den Menschen zur einzigen Bezugsmitte von
allem und jedem macht, desto mehr wird uns der Blick auf die ganze
Wirklichkeit verstellt. Zu dieser gehört auch das Geheimnis, das die
wissenschaftliche Rationalität nicht aufklären kann. Und das Geheimnis ist ein
gemeinsamer Wesenszug aller Religionen. Noch der grosse Aufklärer
Immanuel Kant12 sah hier durchaus die Grenze der Aufklärung: «In allen



740 FUNDAMENTALISMUS

Glaubensarten, die sich auf Religion beziehen, stösst das Nachforschen
hinter ihrer inneren Beschaffenheit unvermeidlich aufein Geheimnis, d. /. auf
etwas Heiliges, was zwar von jedem einzelnen gekannt, aber doch nicht
öffentlich bekannt, d. i. allgemein mitgeteilt werden kann.» Das heisst. die
Wissenschaft stösst immer nur auf die Aussenansicht der Religion. Die
Offenbarung des Geheimnisses bleibt der Innenansicht des Gläubigen
vorenthalten. Dies ist auch der Grund, warum mit «dem Geheimnis» und
«dem Heiligen» so leicht Missbrauch getrieben werden kann. Im neuzeitlichen

Denken, so scheint es, hat sich Gott offenbar immer mehr
zurückgezogen. Der Mensch wurde seinem modernen Glauben überlassen, er
könne mit Hilfe seiner Vernunft das Geheimnis vom «Sinn des Ganzen»
selbst in den Griff bekommen - ganz, wie es Descartes vor 300 Jahren
programmatisch verkündet hatte. Nach drei Jahrhunderten der gewaltigen
neuzeitlichen Entwicklung ist dieser Glaube an die durch Fortschritt
erreichbare menschliche Allwissenheit und Allmacht erschüttert. In diesem
Zusammenhang muss aber vor einem leicht aufkommenden Missverständnis

energisch gewarnt werden. Denn wer heute auf Grenzen unseres Wissens
und Könnens hinweist, wird allzu leicht verdächtigt, bloss die beharrende
Position eines verstaubten Konservativen verteidigen zu wollen, der einfach
nichts ändern wolle. Dies wäre in der Tat ein tragisches Missverständnis
angesichts des menschlichen Leidens und der fortschreitenden Zerstörung
unserer Lebensgrundlagen in der Welt, die wir mit vereinten Kräften heute
wohl zu einem erheblichen Teil vermeiden oder lindern könnten! Wenn wir
von Grenzen des menschlichen Wissens und Könnens reden, so beziehen
wir solche Erfahrung auf den Umgang mit den letzten Fragen. Mit noch
soviel Wissenschaft und noch so geschickter Politik können wir den letzten
Sinn unseres Lebens und Sterbens nicht selbst konstruieren. Sollen Initiative

und Tatkraft in Wissenschaft und Politik nicht fehlgeleitet werden,
bedürfen sie einer letzten (ausserwissenschaftlichen) Orientierung. Wo
diese fehlt, wird der Mensch auf den Irrweg einer gemachten Heilslehre
gedrängt, die sich in ideologischen, utopischen oder anderen illusionären
Kleidern anbietet.

Heute, nachdem wir durch die Aufklärung hindurch gegangen sind,
erfahren wir die Grenzen, an die die Aufklärung stösst, wieder als eine Art
Befreiung. Wir beginnen zu erahnen, dass das, was die Wissenschaft aufklären

kann, nicht die ganze Wirklichkeit ist und die Dimension des Geheimnisses

in der Neuzeit immer mehr verschüttet wurde. Diese Ahnung treibt
heute viele in einer Art Protesthaltung zur Moderne auf den Irrweg eines
Pseudoglaubens, wo die falschen Propheten das Sagen haben. Der Grundirrtum

all dieser Phänomene liegt im Machbarkeitswahn unserer Zeit
begründet. Aus dem religiösen Vakuum wird kurzerhand in neuzeitlicher
Manier gefolgert, wir müssten die fehlende Religion eben «machen». Man



FUNDAMENTALISMUS 741

will das Unverfügbare doch noch verfügbar machen, um den Nihilismus zu
überwinden. «Allein der Nihilismus lässt sich nicht deshalb nicht überwinden,
weil er unüberwindlich ist, sondern weil alles Überwinden-wollen seinem
Wesen ungemäss bleibt» meint Martin Heidegger 13. Denn einen religiösen
Glauben aus zweckrationalen Gründen herbeiführen zu wollen, bedeutet
nicht Geringeres als eine blosse Instrumentalisierung Gottes.

Sicher gibt es keine Patentrezepte, wie wir uns der Dimension des
Unverfügbaren offen können. Das hartnäckigste Hindernis auf dem Weg zu neuer
Transzendenzerfahrung ist gerade der neuzeitliche Wille zur Verfügung, der
einfach nicht «Seinlassen» kann, was wissenschaftlich nicht fassbar und
verfügbar gemacht werden kann. Das scheinbar sich selbst genügende und
scheinbar sich selbst begründende Subjekt der Moderne muss wieder erfahren,

dass es immer schon in einem tieferen Fundament ruht. Auch die
moderne Aufklärung lebt aus Glaubensüberzeugungen, die sie selbst nicht
begründen kann. So gross auch in der heutigen Welt der Hunger nach
Erlösung ist. meint der amerikanische religiöse Denker Peter L. Berger |4,

so «ist es dem Menschen doch nicht gegeben, Gott zu Sprechen zu bringen.
Dem Menschen ist es nur gegeben, in einer Weise zu leben und zu denken,
dass seine Ohren nicht verstopft sind, wenn Gottes Donner ertönt».

Weisheitssuche

Was heisst aber, «so zu leben und zu denken, dass unsere Ohren nicht
verstopft sind, wenn Gottes Donner ertönt»? Sicher heisst das weder bloss
abwarten und Tee trinken, noch einfach auf irgendeinen fundamentalistischen

Zug aufspringen und in die Irre fahren. Höchste Wachsamkeit ist
angebracht angesichts der Erfahrung, wie schnell Glaube in Aberglaube und
Gottesfurcht in intoleranten Fanatismus abgleiten kann. Gefragt ist
weder ein generelles «sacrificium intellectus» noch ein blosses «credo, quia
absurdum». Nur eine vertiefte Besinnung auf das Wesen des neuzeitlichen
Denkens kann vielleicht unsere Augen schärfen und unsere Ohren spitzen.
Das fortgeschrittene moderne Denken beruht auf der verabsolutierten
«Subjektivität», die sich einseitig am Faktum der wissenschaftlichen
Rationalität orientieren muss. Erst wenn wir erfahren, dass eine verabsolutierte
Aufklärung ebenso illusionär ist wie ein Rückfall in einen
voraufklärerischen Obskurantismus, öffnen wir uns wieder jener heute meist
verschütteten Dimension, die über den Menschen hinausweist. Solche
Einsicht verlangt ein hohes Mass an «Weisheit», die selbst aber nicht mehr
machbar ist. Diese Weisheit setzt nach Walter Strolz 15 eine Umkehr des

Denkens vom subjektiven Vorstellen, vom verfügenden Begreifenwollen
zur Wahrnehmung der Dinge voraus, wie sie von sich selbst her erscheinen.



742 FUNDAMENTALISMUS

Nur so können wir das sich Zeigende und Offenbare überhaupt empfangen
und an ihm teilhaben.

'René Descartes: «Discours de la méthode». Französisch/Deutsch. Mainz 1948. - :J.J.
Rousseau: «Vom Gesellschaftsvertrag». Reclam No. 1769. Stuttgart 1986. - -Peter Sloterdijk
(Hrsg): «Vor der Jahrtausendwende: Berichte zur Lage der Zukunft». 2 Bände, edition
suhrkamp No. 1550. Frankfurt am Main 1991. -J Gilles Kepel: «Die Rache Gottes». Radikale
Moslems. Christen und Juden auf dem Vormarsch». München 1991. - 'Hermann Lübbe:
«Freiheit statt Emanzipationszwang». Zürich 1991. - "Friedrich Nietzsche: «Also sprach
Zarathustra». Vorrede 3. Kritische Studienausgabe Band 3. München 1980. - ' Albert Camus:
«Tagebücher 1935-1951». Rowohlt Hamburg. Ausgabe Mai 1980. -s Martin Heidegger: «Nietzsche»

Band 2. Pfullingen 1961. - « Siehe 1. - "'Dietrich Bonhoeffer: «Ethik». 12. Auflage
(Kaiser). München 1988. - "Ortega y Gasset: «Geschichte als System». Stuttgart 1943. -
12 Immanuel Kant: «Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft». Theorie-Werk.
Ausgabe Suhrkamp Bd. VIII. Wiesbaden 1956. - 13 Siehe 8.- 14Peter L. Berger: «Der Zwang
zur Häresie». Religion in der pluralistischen Gesellschaft (Deutsche Übersetzung). Frankfurt
am Main 1980. - ''Walter Strolz: «Weisheit als vorläufige Lebensordnung», in «Neue Zürcher
Zeitung» vom 273. Juni 1990.

Fur alle Fälle

-tämmi

"\

^Basier^^r Versicherungen


	Wider den fundamentalistischen Zeitgeist : Gedanken zur Religion nach der Aufklärung

