
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 9

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

Subsidiarität - Prinzip für alles

Ein Bildersturm

Seit dem «Nein» der Dänen zu den
Verträgen von Maastricht hat das
Bekenntnis zum Subsidiaritätsprinzip neuen

Auftrieb erhalten. Selbst Jacques
Delors. Präsident der EG-Kommission,
bekennt sich ausdrücklich dazu. Wenn
aber alle davon reden, meinen wohl
nicht alle dasselbe. Es bahnt sich eine
ähnliche Verwirrung an wie beim
Begriff des Föderalismus1, der im Englischen

die Stärkung des Zusammenschlusses

in einem Bund (gegenüber
autonomistischen Verbündeten)
bezeichnet und im Französischen und
Deutschen die Eigenständigkeit der
Verbündeten (gegenüber einer zentralen

Instanz) hervorhebt. Der englische
Sprachgebrauch hat sich im Zusammenhang

mit der Verfassung der Vereinigten
Staaten von Amerika (Federalist papers)
und in der Folge des Sezessionskriegs
verfestigt, während die deutsche und
französische Bedeutung vielleicht sogar
von der diesbezüglichen Kontroverse
zwischen Föderalisten und Unitariern.
die vor 1848 in der Schweiz geführt
wurde, mitgeprägt ist.

Ursprung in der katholischen
Soziallehre

Ideengeschichtlich stammt das

Subsidiaritätsprinzip nicht aus dem politischen

Umfeld. Subsidiarität knüpft an
das lateinische subsidium, Hilfe, an und
bezeichnet eine sozialethische Wertvorstellung,

die auf die katholische Soziallehre

zurückgeht. Seit Thomas von

Aquin baut diese Lehre auf einem
Naturrecht auf. das weitgehend durch die
menschliche Vernunft erkannt werden
kann und bei dem drei Prinzipien im
Zentrum stehen: das Personalitätsprinzip,

das Solidaritätsprinzip und das

Subsidiaritätsprinzip. In der Schöpfung hat
der Mensch als soziales Wesen seinen
Platz, und darauf gründet auch seine
gesellschaftliche Verantwortung gegenüber

dem Schöpfer.
Das Subsidiaritätsprinzip fordert vom

Menschen, «dass er jede an ihn
herantretende Aufgabe selbst erfülle, soweit er
dazu fähig ist. Die Gemeinschaft muss
'subsidiär) eingreifen, d h sie muss Hilfe
zur Selbsthilfe leisten, welche die Initiative

und Eigenkräfte des einzelnen weckt
und fördert, nicht aber sie überspringt
und ertötet.2» Diesen Grundsätzen der
katholischen Soziallehre kann auch aus
liberaler Sicht ohne weiteres
zugestimmt werden, wenn von einem
liberalen Menschenbild ausgegangen wird.
Was dem Menschen zugemutet werden
kann und wozu er fähig ist. steht allerdings

nicht von vornherein fest -, weder
generell noch im Einzelfall. So
wünschenswert es sein mag, die Einigung
über Prinzipien als eine Übereinkunft
bezüglich «zweitletzter Fragen» zu
erzielen, ohne über «letzte Fragen» (nach
dem Welt- und Menschenbild)
Übereinstimmung vorauszusetzen, so schwierig
ist es, ein Prinzip aus dem Zusammenhang

mit seinen Prämissen, welche eben
ein Bekenntnis voraussetzen,
herauszulösen.



684 SUBSIDIARITÄTSPRINZIP

Die von der katholischen Soziallehre
angestrebte Verknüpfung des Subsidia-
ritätsprinzips mit dem Solidaritätsprinzip

illustriert und verschärft das hier
angesprochene Problem. Im Hinblick auf
die Solidarität «muss die Gemeinschaft
Daseinsvorsorge leisten und die
Bedingungen schaffen, die dem einzelnen eine
sinnvolle Betätigung seiner Kräfte
überhaupt erst ermöglichen. Sie muss ihm
also die Grundchance der
Persönlichkeitsentfaltung sichernd» In diesem
Zusammenhang möchte man nun gerne
wissen, welche Instanz darüber urteilt,
was eine «sinnvolle Betätigung» ist - das
Individuum, die kleine oder die grössere
Gemeinschaft, oder irgendwelche
Fachleute? Die Zustimmung zum Prinzip
kann unabhängig von der Beantwortung
dieser Fragen nicht erfolgen.

Im 19. und 20. Jahrhundert ist die
thomistische Naturrechtslehre durch die
Sozialenzyklika Rerum novarum (1891)
von Papst Leo XIII. und Quadragesimo
anno (1931) von Papst Pius XI. konkretisiert

worden. Die beiden Schriften
zeigen das Spannungsfeld zwischen Solidarität

und Subsidiarität auf.
Während Rerum novarum eine wichtige

Grundlage christlich-sozialer Politik

bildet, steht Quadragesimo anno
dem marktwirtschaftlich-liberalen
Gedankengut näher, wenn es die Notwendigkeit

staatlicher Hilfe vom Negativen
her begründet und die Eigenständigkeit
«aus eigener Kraft» als Normalzustand
annimmt, die Hilfsbedürftigkeit indes
als Ausnahme deklariert. Was das
Individuum aus eigener Kraft leisten kann,
darf und soll ihm niemand entziehen...

Bremse und Motor

Dass das Subsidiaritätsprinzip gleichzeitig

als Bremse und als Motor der Ver¬

staatlichung und Zentralisierung
verwendet werden kann, belegt der
Salzburger Politologe Franz Horner4.
Gegenüber der liberalen These, die
Ausdehnung der staatlichen Tätigkeit im
Sozialbereich führe zu einer zunehmenden
Ermattung und Entmächtigung der
autonomen und gesellschaftlichen
Gestaltungskräfte, wendet er ein, es liege
eine Verwechslung von Ursache und
Wirkung vor.

« Weil die autonomen, privaten
Gestaltungskräfte in der Vergangenheit in
Wirtschaft und Gesellschaft zu unsozialen
Zuständen führten bzw. so eminent
bedeutsame Probleme wie Vollbeschäftigung,

gleichmässiges Wirtschaftswachstum
und Preisstabilität nicht zu lösen

vermochten, ist öffentliche Planung und
Leitung in der modernen Industriegesellschaft

unentbehrlich. Das Gesagte gilt in
gleichem Masse für die neuen Aufgaben
der Raumordnung, Stadtsanierung, dem
Umweltschutz usw. Hier wird das in der
Ethik vielzitierte Subsidiaritätsprinzip
wirksam, das nicht nur zugunsten, sondern

auch gegen die kleinen Lebenskreise

spricht, wenn diese mit den
anstehenden Ordnungsproblemen in der
Gesellschaft nicht fertig werden.»

Er ergänzt diese empirisch nicht
belegten Behauptungen mit der folgenden,

sprachlich unbeholfenen, inhaltlich
aber zutreffenden Feststellung: «Der in
allen westlichen Demokratien bisher
gegangene Weg läuft in der Regel aufdie
Übernahme von Verantwortung durch
gesellschaftliche Institutionen hinaus.5»
Das Subsidiaritätsprinzip als Einbahnstrasse

in die falsche Richtung...

Unter dem Motto «Soviel Staat als

nötig, soviel Markt wie möglich» führt
das Subsidiaritätsprinzip je nach
Feststellung eines Staatsversagens oder
eines Marktversagens zu unterschiedli-



SUBSIDIARITÄTSPRINZIP 685

chen Vorschlägen. «Politische Lösungen
sind dort notwendig, wo der Markt
versagt», lautet ein grundsätzlich kaum
umstrittenes Rezept. Offen bleibt dabei
allerdings, welche und wessen Not
welcher Wende bedarf und was konkret als

«Versagen» gewertet wird. Mit Blick auf
den ehemaligen Ostblock oder auf das

gescheiterte «Schwedische Modell» ist

demgegenüber folgendes Rezept aktueller:

«Marktwirtschaft ist überall dort
vonnöten. wo der Staat versagt.» Aus
dieser Symmetrie möglicher Anwendungen

wird ersichtlich, dass man
sowohl ein Verstaatlichungsprogramm als
auch ein Privatisierungsprogramm auf
das Subsidiaritätsprinzip abstützen
kann, was die politische Beliebtheit des

Prinzips in verschiedensten politischen
Lagern ungemein steigert, dabei aber
dessen Eignung als Entscheidungsgrundlage

in Frage stellt.

Vieldeutigkeit als Chance und Gefahr

Dass die Bandbreite möglicher
Missverständnisse gleichzeitig auch die
gemeinsame Basis der Zustimmung, die

Akzeptanz, vergrössert. ist keine Eigenart

des Subsidiaritätsprinzips. Vermutlich

beruht nicht nur der Konsens für
eine Verfassung oder in einem Vertrag
auf der relativen Unscharfe von Begriffen,

welche individuelle Interpretationen
und damit auch Missverständnisse

zulassen, sondern die sprachliche
Kommunikation schlechthin.

Die skeptische Analyse einer
Übereinstimmung bezüglich Prinzipien wird
immer wieder als spitzfindige Spielver-
derberei empfunden, sie ist aber wohl
eher ein vorbeugendes Mittel gegen
Enttäuschungen aller Art und gegenüber

den Frustrationen, die damit ver¬

bunden sind, und die ihrerseits Aggressionen

erzeugen können.
Karl Popper hat immer wieder vor

einer Fixierung auf Definitionen
gewarnt. «Ich bin nicht im geringsten an
Definitionen oder der sprachlichen Analyse

von Wörtern oder Begriffen interessiert.»

Um der Klarheit willen, ist er aber
beim Begriff der «Gewissheit» bereit,
eine Ausnahme zu machen, «weil
darüber soviel Wertloses gesagt worden
ist.6» Um nichts anderes geht es hier. Das
Modewort «Subsidiarität» soll im
Hinblick auf seine fast unbeschränkte
Verfügbarkeit hin überprüft und entzaubert
werden.

Das Subsidiaritätsprinzip ist auf eine
Diagnose, d. h. auf die Feststellung und
den Nachweis eines Unvermögens oder
Versagens angewiesen, und da im politischen

und wirtschaftlichen wie auch im
sozialen Bereich diesbezüglich kein
Mangel herrscht und der
Problemlösungsbedarf (effektiv oder vielleicht
auch nur vermeintlich) anwächst,
gewinnt die diagnostische Frage nach den
Ursachen des Unvermögens bzw. des

Versagens eine zentrale Bedeutung für
die zu wählende Therapie. Im
wirtschaftlichen und politischen Bereich
sind sowohl Diagnosen als auch
Therapievorschläge nur möglich, wenn -
explizit oder implizit - ein normaler
«gesunder» oder «natürlicher» Zustand
definiert wird. Bei diesem Unterfangen
wird spürbar, welche Fronten beim Konsens

über das Subsidiaritätsprinzip
überspielt oder verwischt werden: Wenn
das Unvermögen, welches subsidiär
beseitigt werden soll, nicht spezifiziert ist.
wenn der Prozess, in dem es festzustellen

ist, nicht feststeht und wenn offen
bleibt, wer gegenüber wem welche Art
von Unvermögen nachweisen muss und
wer abschliessend darüber urteilt, so
bleibt das Prinzip eine Leerformel.



686 SUBSIDIARITÄTSPRINZIP

Subsidiäre Intervention in der EG

Diese Behauptung soll anhand eines
nicht ganz zufällig gewählten Beispiels
überprüft werden. Nach dem Zweiten
Weltkrieg steckten Frankreich, die Be-
nelux-Staaten, Deutschland und Italien
in den Industriezweigen «Kohle und
Stahl» in einer Krise, in der sie die
Probleme aus eigener Kraft nicht mehr zu
lösen vermochten. Die kriegswirtschaftlich

bedingten Nationalisierungen hatten

in allen Staaten in eine ökonomische
Sackgasse geführt, und die bisherigen
Träger waren nicht mehr imstande, auf
dem Weltmarkt zu überleben. Staatsversagen?

Marktversagen? oder beides?
Die Diagnose des Unvermögens, welche

das Subsidiaritätsprinzip in Gang
setzt, war unbestritten und es gab
grundsätzlich zwei Möglichkeiten: Europäische

Vernetzung, d. h. gemeinsame
Rahmenplanung auf europäischer Ebene
oder Privatisierung, bzw. Reprivatisierung,

d.h. «Gesundschrumpfen» auf
Strukturen, die ohne Interventionen
und Regulierungen die Konkurrenzfähigkeit

auf dem Weltmarkt wiederherstellt.

Die Montanunion und die Römer
Verträge waren nicht das Werk von
europäisch denkenden Unternehmern,
sondern ein politisches Konstrukt. Die
Politiker wählten - rückblickend gesehen -
die problematischere Variante. Sie legten

damit den fragwürdigen Grundstein
zur heutigen EG. Dazu Herbert Lüthy:

«Es mag für Politiker des
Geschäftsanwaltstyps immer verwunderlich sein,
dass die Politik, wenn sie nicht ihre
Direktiven von 'der Wirtschaft) erwartet,
dieser fast beliebig ihre Richtung
vorschreiben, sie lenken, umlenken,
misshandeln, 'nationalisieren), 'europäisieren),

integrieren oder desintegrieren
kann; und doch ist dies fast der ganze
Inhalt aller Wirtschaftsgeschichte. Dass

die europäischen Gründerväter, durch
frühe Rückschläge gewitzigt, die
wirtschaftliche und nicht die politische Einheit

Europas ins Werk setzten, lag gerade
daran, dass wirtschaftliche Strukturen
beweglicher und fügsamer sind als politische,

weil Wirtschaft ein Prozess, Politik
aber ein Gefüge von Institutionen,
Satzungen und Ritualen ist.

Die wirtschaftliche Integration warder
Weg des geringsten Widerstandes, der die
Tabus und die heissen Eisen der
nationalen Souveränität sorgfältig
vermied.1»

Ob die EG ihre interventionistischen
Eierschalen losgeworden ist oder ob in
ihr immer noch der Keim des Euro-Kartells

auf dem Weltmarkt steckt, ist eine
offene Frage8. In bezug auf das
Subsidiaritätsprinzip hat sie nach ihrer Gründung

den bereits erwähnten Gang zur
zentralen Koordination und Kooperation

beschritten und den Weg der
Dezentralisierung und Privatisierung,
welchen wir heute mit guten Gründen
und weniger gutem Erfolg den ehemaligen

Ostblockstaaten ans Herz legen, zu

wenig konsequent verfolgt. Während
wir dort mit empirisch abgestützten
Argumenten klarzumachen versuchen, es

gebe keinen funktionierenden «dritten
Weg» und keine Alternative zur Privatisierung

und Deregulierung, laufen in
der EG die Experimente zum Teil weiter,

welche auf der planungsgläubigen
Philosophie der fünfziger und sechziger
Jahre beruhen: Unter den unverfänglich
scheinenden Bezeichnungen
«Zusammenarbeit», «Ausgleich», «Koordination»

und «Förderung» sind vielfältigste
interventionistische Programme im
Gange oder vorgesehen: Regionalpolitik,

Forschungspolitik sowie verschiedene

Bereiche der Infrastruktur- und
Strukturpolitik. Die Programme sollen
allerdings «im Rahmen der Wettbe-



SUBSIDIARITÄTSPRINZIP 687

werbsordnung» (welcher?) abgewickelt
werden. Wird hier nicht ein Prozess
eingeleitet, bei dem die marktwirtschaftliche

Grundordnung zwar auf dem Papier
bestehen bleibt, bei dem aber ein
komplexes System von Ausnahmen schliesslich

zur Regel wird? Alles mit dem Hinweis

auf das Subsidiaritätsprinzip, das

stets den Nachweis möglich macht, die
bestehende Trägerschaft sei eben nicht
mehr in der Lage gewesen, ihre Aufgabe
befriedigend wahrzunehmen...

Die nie offen ausgesprochene, aber
eben doch immer wieder spürbare
wirtschaftspolitische Philosophie der EG ist
die der technokratischen Rahmenplanung

im Euro-Makro-Bereich und die
Marktwirtschaft als diesem Ziel
untergeordnete Veranstaltung mit instrumentalem

und subsidiärem Charakter. Die
EG-Zauberformel lautet: Soviel
Bürokratie wie nötig, soviel Markt wie möglich,

d. h. Markt dort, wo die Politik
versagt und Politik dort, wo der Markt
versagt.

Beweislast des politischen Systems

Diese Formel ist nicht falsch, sie ist
aber davon abhängig, wer in welchem
Verfahren bestimmt, was notwendig ist
und welche Not bzw. wessen Not durch
Interventionen des politischen Systems
beseitigt oder gemildert werden soll.
Die Problematik dieser Formel besteht
darin, dass bei einer gleichberechtigten,
gleichzeitigen Gegenüberstellung der
beiden «Problemloser» «Markt» und
«Politik» das Subsidiaritätsprinzip eine
Phase zu spät einsetzt. Es wird dabei
übersehen, dass nach radikal-liberaler
Auffassung der Markt eine
grundlegende Errungenschaft menschlicher
Kultur ist, vergleichbar etwa der
menschlichen Sprache. Der Staat -

ebenfalls eine kulturelle Errungenschaft
- sollte gegenüber der Kultur in dem
Sinne subsidiär sein, als er stets die
Beweislast für seine Notwendigkeit trägt'.
Dies gilt auch - akzentuiert - für staatliche

Gemeinschaften in der Grauzone
zwischen Staatenbund und Bundesstaat.

Die Grundidee des Freiheitsrechte
garantierenden Rechtsstaats ist eine
Kompetenzzuweisung, welche zugunsten

des Individuums geht. Das Bestehen

der Privatautonomie wird von
vorneherein vermutet, und für alle
diesbezüglichen Beschränkungen wird eine
qualifizierte Begründung verlangt. Das
Politische wird gegenüber dem Persönlichen,

dem Sozialen und Wirtschaftlichen

grundsätzlich als subsidiär gedeutet.

Ist der hier pointiert dargestellte
Ansatz, welcher eine Gegenthese zum «Primat

des Politischen» beinhaltet und die
Privatautonomie in den Mittelpunkt
stellt, auch die Quintessenz des Sub-

sidiaritätsprinzips? Leider nein. Wenn
es zu entscheiden gilt, ob ein Bedarf an
Hilfe bzw. an politischer Intervention
vorliegt, spielt das jeweilige Welt-,
Gesellschafts- und Menschenbild eine
entscheidendere Rolle als das Prinzip
der Zuweisung, selbst wenn dieses von
zutreffenden Vermutungen ausgeht.
Das Bekenntnis zu diesem Prinzip kann
ohne sorgfältige Analyse der jeweiligen
Prämissen aus liberaler Sicht nicht
geteilt werden. Von entscheidender
Bedeutung sind Prozesse und Verfahren, in
denen Hilfsbedürftigkeit und
Autonomieverlust bzw. -verzieht gegeneinander
abgewogen werden.

In neuerer Zeit wird das Subsidiaritätsprinzip

nicht primär für die Abgrenzung

der Zuständigkeit des Individuums
und der Gemeinschaft postuliert,
sondern im Zusammenhang mit kleineren
und grösseren politischen Körperschaf-



hSS SUBSIDIARITÄTSPRINZIP

ten. in jenem Feld, das auch die
terminologischen Missverständnisse um den
Föderalismus birgt. «Die grössere
Gemeinschaft darf und muss eingreifen,
wenn die kleinere Gemeinschaft die
Grenzen ihrer Kraft erreicht hat und weitere

für das Wohl ihrer Glieder notwendig

zu leistende Aufgaben nicht mehr
bewältigen kann.10» Sympathischer und
häufiger ist die negative Formulierung,
dass die grössere Gemeinschaft nur
dann tätig werden soll, wenn sich die
kleinere Gemeinschaft nicht mehr selbst
weiterhelfen kann.

Im politischen Umfeld ist das an
Hilfsbedürftigkeit anknüpfende sozial-
ethische Prinzip zunehmend zu einer
Entscheidungsmaxime in hierarchisch
aufgebauten Systemen geworden:
Entscheide sollen auf der tiefstmöglichen
Stufe, d.h. so nahe wie möglich bei den
tatsächlichen Problemen gefällt werden.
Gerade in diesem Zusammenhang zeigt
sich aber der vorwiegend formale
Charakter des Subsidiaritätsprinzips.

Beispiel Empfängnisverhütung

Dies soll mit einem Beispiel aus dem
kirchlichen Bereich illustriert werden.
Verschiedene Methoden der
Empfängnisverhütung werfen individual- und
sozialethische Fragen auf. Eine hierarchische

Organisation wie die römisch-katholische

Kirche steht vor dem Problem,
wer für diesbezügliche Entscheidungen
zuständig sein soll. Getreu dem
Subsidiaritätsprinzip könnte man die
tiefstmögliche Stufe bei der betroffenen
Frau oder allenfalls noch beim betroffenen

Paar ansetzen. Nun hängt es aber
vom Menschenbild und von der
Weltanschauung ab, ob man der Auffassung ist.
ein solcher Entscheid gehe dort «über
die Kraft» und müsse «zum Wohl der

Glieder» höherenorts gefällt werden.
Dass dieser Entscheid, der wesentliche
Belange der Schöpfungsordnung
betrifft - in Anwendung und nicht in
Abweichung vom Subsidiaritätsprinzip -
wenn nicht vom Individuum so nur von
der höchstmöglichen kirchlichen
Instanz allgemeinverbindlich gefällt und
verantwortet werden kann, mag
zunächst befremdlich wirken, entbehrt
aber nicht der inneren Konsequenz. In
hierarchischen Systemen wird besonders

deutlich, wie schwierig es ist, nach
dem Subsidiaritätsprinzip die Zuständigkeit

optimal festzulegen. Es gibt
immer genügend gute Gründe für die
«Flucht in die höhere Instanz»; denn wer
erreicht nicht gelegentlich die «Grenzen
seiner Kraft»! Darin liegt die Begründung

für die - auf den ersten Blick paradoxe

- zentralisierende Wirkung eines

grundsätzlich dezentralisierenden Prinzips.

Aufgaben- und Ausgabenteilung

Noch handfester und noch heikler
wird die Frage nach der tiefstmöglichen
und bestmöglichen Stufe der Aufgabenerfüllung

im «grossen Schwarzpeter-
Spiel» zwischen Gemeinden. Kantonen
(bzw. Gliedstaaten aller Art), Nationalstaaten

und kontinentalen
Gemeinschaften. Dort wo es um den Nutzen
geht, ist die Bereitschaft gross, den
kleinstmöglichen Rahmen zu wählen,
während man die Kosten am liebsten auf
die internationale Gemeinschaft
abwälzt. (Auf diesem Mechanismus beruht
ja auch die Beliebtheit von Beitrittskandidaten,

die eine Rolle als Netto-Zahler
übernehmen könnten...) Angesichts
der allerorts zunehmend leeren Kassen
ist die Beliebtheit eines Prinzips fast

grenzenlos, das dem finanziell Überfor-



SUBSIDIARITÄTSPRINZIP 689

derten. der die Grenzen seiner
(Finanz)-Kraft erreicht hat. wohltätige
Hilfe von der nächsthöheren Stufe der
Hierarchie in Aussicht stellt. Zwar gilt
auch hier die Regel «Werzahlt, befiehlt".
doch wird der damit verbundene
Autonomieverlust meist allzu leicht in Kauf
genommen. Das höchstmögliche Ziel,
das eine Gebietskörperschaft in diesem
Spiel verfolgen kann und verfolgt, ist die
Anwendung des Subsidiaritätsprinzips
in bezug auf die gewährte Hilfe und die

Anwendung des Solidaritätsprinzips im
Zusammenhang mit den Kosten... Selber

nicht zahlen zu müssen und doch
befehlen zu können: Nationalisierung
des Nutzens und Internationalisierung
der Kosten...

Schluss

Die politische und praktische Bedeutung

des Subsidiariätsprinzips ist in
hohem Mass von drei Einflussgrössen
abhängig: von den Instanzen, welche es
im Einzelfall anwenden, von den
Prämissen, welche dabei vorausgesetzt werden

(Menschenbild) und von den
konkurrierenden Prinzipien, mit denen es

kombiniert wird. Wer dem Prinzip mit
grösstmöglicher Skepsis und mit
intellektuellem Misstrauen gegenübersteht,
erschrickt, wie wenig Inhalt darin steckt.
Aber gilt dies nicht - mehr oder weniger
- für alle Prinzipien? Sie sind ein
Hilfsmittel beim Abwägen und Entscheiden.

gewähren aber keine Garantie für
irgendwelche Richtigkeit. Wer dem
Subsidiaritätsprinzip mit etwas
Wohlwollen und Vertrauen begegnet und sich
bemüht, es im bedeutungs- und
ideengeschichtlichen Sinn radikal genug
ernstzunehmen, gelangt vielleicht auch

zu den politischen Strukturen und
Verfahren, welche seinen Gebrauch
optimieren und den Missbrauch verhüten.

Robert Nef

Ludger Kühnhardt. Föderalismus als
Begriff und Wirklichkeit, in: Schweizer Monatshefte.

1992 Heft 6. S. 399 ff. - :F. Klüber.
Stichwort «Soziallehre», in: Lexikon für
Theologie und Kirche. Freiburg i. Br. 1957 ff..
Bd. 9. Spalte 917-920. - 'A.a.O. - 4Franz
Horner. in: Handbuch der christlichen Ethik.
Bd. 3. Freiburg i.Br. etc. 1982. S. 226. -
5 A.a.O.. S. 227. -

6 Karl R. Popper. Objektive
Erkenntnis, aus dem Engl, übers.. Hamburg
1984. S. 79. - 7 Herbert Lüthy. Wo liegt Europa'.'.

Zürich 1991. S. 18 f. - Maurice Allais.
der vor einer zentralistischen Eurokratie in
Brüssel warnt, vertritt in seinem Aufsatz
(S. 705 dieses Heftes) ganz unverblümt einen
Euro-Merkantilismus mit kritischen Untertönen

gegenüber den USA und dem GATT.

- Vgl. dazu einen Begründer der Österreichischen

Schule der Nationalökonomie.
Friedrich Wieser: «Woher hat sie (die
Marktwirtschaft) ihre Sicherheit, ihre Erfolge? Sie

hat sie durch die wirtschaftliche Anlage aller
ihrer Bürger, welche ungleich vollkommener
ist. als deren Anlage zum Staate.» Zit. in:
James Buchanan. Markt. Freiheit und Demokratie.

Friedrich Naumann Stiftung. St.

Augustin 1992. S. 13.-
merkung 2). S. 919.

'F. Klüber. a.a.O. (An-

«Wie dasjenige, was der Einzelmensch aus eigener Initiative und mit seinen eigenen
Kräften leisten kann, ihm nicht entzogen und der Gesellschaftstätigkeit zugewiesen werden

darf, so verstösst es gegen die Gerechtigkeit, das. was die kleineren und untergeordneten
Gemeinwesen leisten und zum guten Ende führen können, für die weitere und übergeordnete
Gemeinschaft in Anspruch zu nehmen. Jedwede Gesellschaftstäligkeil ist ja ihrem Wesen

und Begriffnach subsidiär: sie soll die Glieder des Sozialkörpers unterstützen, darfsie aber
niemals zerschlagen oder aufsaugen» (Quadragesimo anno. n. 79. zit. bei Josef Isensee.
Der Subsidiaritätsgrundsatz, in: Staatsethik. Hsg. Walter Leisner, Köln 1977. S. 180).



690 ISLAMISMUS

Der Islamismus - Politische Ideologie und
ökonomisches System

Pakistan und Iran als Experimentierfelder alternativer Wirtschafts- und
Entwicklungspolitik?

Als 1979 mit Khomeini einige junge
Sozialrevolutionäre in Iran an die Macht
gelangten, wurde mancherorts erwartet,
dass es damit zu einer völligen
Umgestaltung der Wirtschaft kommen würde.
Seinerzeit konnte man ohne Bedenken
von einem populistischen Flügel in der
neuen Regierung sprechen, der sich um
Aböl Hassan Banisadr kristallisierte,
den in Frankreich ausgebildeten
Präsidenten der Revolutionsregierung.
Banisadr hatte sich in Paris mit Ideologen

des Dritt-Welt-Revolutionismus
befasst und war auch mit den Diskussionen
über Entwicklungsstrategien vertraut,
die sich an europäischen Universitäten
mit der westlichen Entwicklungshilfe für
Afrika und Asien kritisch auseinandersetzten

und Alternativen entwickelten.
Bansiadr hatte ein Buch dazu verfasst.
das zwar für westlichen Geschmack
schwer verdaulich schien, weil es mit zu
viel religiöser Terminologie durchsetzt
war, dennoch aber erkennen liess. dass

hier die Ergebnisse jener Expertendiskussionen

eingeflossen waren.

Linksintellektuelle Islam-Romantik

Eghtesade Tauhid («Die auf der
göttlichen Einheit basierende Wirtschaft»)
war mit Zitaten aus dem Koran gespickt,
die meist in keiner rechten Beziehung zu
den wirtschaftlichen Aussagen standen.
Auch wies das Buch den Autor keineswegs

als einen originellen Denker aus.
doch war es nicht unbedeutsam, dass auf
diese Weise frisches Denken aus den

Kreisen einer neuen Generation von
Entwicklungsexperten in die revolutionäre

Szene Irans transponiert wurde. In
Hamburg liess «Der Spiegel» eine deutsche

Übersetzung des Eghtesade Tauhid
anfertigen, die jedoch nie veröffentlicht
wurde. Immerhin würdigte der heute in
Tunesien lehrende Soziologe Wolfgang
Slim Freund den (auf Französisch
verfassten) Schriften Banisadrs eine etwas
romantisierende Abhandlung.

Die angestrebte Grundbedürfnisstrategie
sollte zu einer Veränderung des

Importpatterns führen. Investitionsgüter

hätten gegenüber Verbrauchsgütern

Vorrang erhalten. Die erhöhte
Forderung nach Technologietransfer
hätte sich mit einer Verlagerung des

Entwicklungsschwerpunkts auf
Landwirtschaft und Mittelindustrie verbunden.

Die angestrebte Binnenorientierung

hätte eine einstweilige Einschränkung

des Rohstoffexports zur Folge
gehabt.

Es sollte zwar nicht zu einem
Stillstand des sozialen Wandels oder gar
einer Umkehr kommen, wohl aber zu
einer Verlangsamung; daher kommt das
Postulat zum Verzicht auf zu komplizierte

wissenschaftliche und technische
Einrichtungen, deren Auswirkungen
auf die Veränderung der Gesellschaft
schlecht überschaubar sind. Stattdessen
sollte die technische Entwicklung mit
der gesellschaftlichen Schritt halten
oder ihr zumindest nicht allzu weit
voraneilen. Entwicklungsprojekte sollten
«menschlich» bleiben, d.h. die Iraner



ISLAMISMUS 691

und anderen Gläubigen sollten in der
Lage sein, sie selbst zu handhaben und
unter Kontrolle zu bringen. Qualität
sollte Vorrang vor Quantität erhalten.

Die hohen Erwartungen mancher
westlicher Beobachter gründeten
teilweise auf der Überlegung, dass der
Sozialrevolutionäre Flügel des islamistischen

Regimes in seiner Auseinandersetzung

mit den Mullahs auf die
Unterstützung durch Teile des sozialistischen
Spektrums nicht verzichten würde.
Dadurch hätte er sich womöglich von den
anachronistischen Elementen des
Islamismus fortentwickelt. In Frankreich.
Norwegen und anderswo bekehrte sich

zu jener Zeit eine Handvoll von
prominenten Linksintellektuellen sogar zum
Islam, so der Philosoph Roger Garaudy.
Der Unterschied zwischen Islam als
herkömmlicher Religion und dem Islamismus

als einer totalitären Ideologie der
zweiten Hälfte unseres Jahrhunderts
wurde ihnen erst später klar. Die Utopie
der iranischen Islamisten übte eine nicht
geringe Faszination aus, erwarteten
doch manche hier etwas völlig Neues.
eine Alternative zu den vielen
fehlgeschlagenen Entwicklungsmustern und
Wirtschaftssystemen. Die europäische
Linke liess sich durch eine Fata Morgana
täuschen, die ihre eigenen Utopien
widerspiegelte, so wie sie von Banisadr
und anderen Islamisten morgenländisch
verkleidet worden waren.

Von der «Islamischen
Sozialdemokratie» zum Islamismus

Interessant war der Kontrast zum
damals ebenfalls islamistisch regierten
Pakistan. Fachkundige schauten
gebannt auf zwei gegensätzliche islamistische

Modelle, die in Konkurrenz zueinander

zu treten schienen. In Pakistan

war unter dem früheren Ministerpräsidenten

Z. Ali Bhutto - also vor dem
Islamismus - viel von dem in Angriff
genommen und teilweise auch verwirklicht

worden, was nun islamistischen
Populisten wie Banisadr gerade als

eigenständige islamische Entwicklung
vorschwebte. Obwohl in Eghtesade
Tauhid vieles unklar und verschwommen

blieb, deuteten die Ansätze doch in

jene Richtung, die Pakistan 1971 ganz
konkret eingeschlagen hatte, nämlich
eine an den Grundbedürfnissen orientierte

autozentristische, binnenorientierte
Wirtschaftspolitik, in der die Förderung
der Landwirtschaft Vorrang hat.

Im Vergleich zu den Kadern, die
Khomeini nach dem Aderlass der Revolution

verblieben, hatte Bhutto eine
sowohl quantitativ als auch qualitativ
stärkere Technokratenschicht zur Seite, die
überdies ideologisch motiviert war.
allerdings nicht für den Islamismus,
sondern für eine Islamische Sozialdemokratie.

Der Sturz des pakistanischen
Präsidenten General Ayub Khan 1969

zeigte einige Parallelen zum Sturz des
Schahs 1979, zumindest was die Diskussion

um das fehlgeschlagene
Entwicklungsmodell betrifft. Die Konsequenzen,

welche die «islamisch-sozialdemokratischen»

Pakistaner um Bhutto
damals daraus zogen, nahmen viel von
dem vorweg, was die islamistischen Iraner

um Banisadr 1979 aus der Analyse
der Fehlentwicklung ihres Landes
folgerten.

Bezeichnenderweise machten aber
die pakistanischen Islamisten, als sie
1977 Bhutto inhaftierten (und 1979

hinrichteten), das meiste davon wieder
rückgängig, geradezu so. als wollten sie

jede Spur der «sozialistischen Experimente»

austilgen und das Rad wieder
auf die einst so viel geschmähte Ayub-
Ära zurückdrehen. An Arbeitern und



692 ISLAMISMUS

Bauern wurde gewissermassen Rache

genommen, die Landwirtschaft wieder
zugunsten der Industrie vernachlässigt.
Nachdem sich unter der Islamischen
Sozialdemokratie eine Revolution des Landes

gegen die Stadi ereignet hatte, kam
es unter den Islamisten zu einer
erfolgreichen Konterrevolution der Stadt
gegen das Land. Bhutto hatte den linken
Flügel seiner PPP (Pakistanische
Volkspartei) stets zur Besonnenheit gemahnt,
und zwar mit Hinweisen auf das
chilenische Beispiel. Tatsächlich verfolgten
später die Technokraten im Dienst
des islamistischen Generals Zia ul-Haq
eine ähnliche Politik wie das

Pinochet-Regime, und zwar ebenfalls nicht
ohne wirtschaftlichen Erfolg.

Dadurch wurde die Entwicklungspolitik

der westlichen Staaten vor
widersprüchliche Anforderungen gestellt.
Die Forderungen der iranischen Populisten

um Banisadr wurden von manchen

europäischen Entwicklungspolitikern
im wesentlichen geteilt - kam doch

die Kritik an der Grossmannssucht und
Konzeptionslosigkeit unter dem Schah
nicht nur von oppositionellen Iranern,
sondern gerade von westlichen Fachleuten.

Zumindest speisten sich die
Ansätze der islamistischen Revolutionäre
zu einem guten Teil aus der Selbstkritik
der europäischen Entwicklungspolitik.

Ganz anders der Fall Pakistan. Hier
kehrte man im Namen des Islamismus
zu einer Entwicklungspolitik zurück,
der nicht nur die demokratisch gewählte
Regierung Bhutto den Rücken gekehrt
hatte, sondern die auch, zumindest in

groben Zügen, von vielen westlichen
Entwicklungsstrategen als ungeeignet
erkannt worden war - von der Milton-
Friedman-Schule mit ihren Experten-
Teams («Chicago Boys») einmal
abgesehen.

Seither sieht sich der westliche
Entwicklungspartner in Pakistan einem Ma-
chiavellismus in Reinkultur gegenüber.
Islam steht nicht für soziale Gerechtigkeit

und eine egalitäre Gesellschaft (wie
etwa in der islamistischen Literatur
Nordafrikas), sondern für rücksichtloses
Machtstreben und Prinzipienlosigkeit.

Beispielhaft dafür ist der Menschenexport.

Beim Export von Arbeitskräften
und Truppen in andere Staaten (vor
allem arabische) wird kaum der Versuch
einer ideologischen Rechtfertigung
unternommen, es ist einfach ein Geschäft,
das Devisen einbringt und das
überbevölkerte Land entlastet. In diesem
Punkt hatte allerdings bereits Z. Ali
Bhutto gegen die Prinzipien seiner
Pakistanischen Volkspartei Verstössen. Bei
seiner Antrittsrede als Ministerpräsident

rief besonders ein Satz Begeisterung

hervor: «1 shall bring the talent
back!» Mit anderen Worten, den
Zehntausenden von hochqualizifierten Ärzten.

Architekten. Ingenieuren. Buchhaltern,

Professoren und Unternehmern,
die sich ihr Brot hauptsächlich in England

und den USA verdienen müssen,
sollten in Pakistan günstige Arbeitsbedingungen

geboten werden, damit das

Land von seinem eindrucksvollen
Bildungspotential profitieren könne. Dieses

Versprechen löste die Islamische
Sozialdemokratie jedoch nur bedingt ein,
Bhutto hatte den Mund zu voll genommen.

Die Islamisten wurden nicht müde,
ihm das vorzuwerfen, kaum waren sie

jedoch an der Macht, wurde der
Menschenexport erst recht angekurbelt, sind
doch die mehr als zwei Millionen
Auslandpakistaner eine der wichtigsten
Einnahmequellen des Landes.

Man kann also bei den Islamisten
keineswegs von einer prinzipienhaften
Ablehnung all dessen sprechen, was die
Pakistanische Volkspartei verkörperte.



ISLAMISMUS 693

wenngleich General Zia ul-Haq und
sein derzeitiger Nachfolger.
Ministerpräsident Nawaz Sharif, dies für sich in
Anspruch nehmen. Was sich hier wirklich

abspielt, ist zynischer Pragmatismus,

dem längerfristiges Entwicklungsdenken

fernliegt und der allein an
schnellem Profit orientiert ist.

Im Falle Pakistans ist es daher wenig
ergiebig, im Wirtschaftssektor nach
Denkanstössen des Islamismus auf die

Entwicklungspolitik zu suchen.
Profitgierigen westlichen Partnern braucht
der pakistanische Islamismus wenig
Kopfschmerzen zu bereiten, er stellt keine

neuartige Herausforderung in bezug
auf Entwicklungskonzeptionen dar.
Stattdessen darf munter drauflos
gewirtschaftet werden. Eine verantwortungs-
bewusste Entwicklungspolitik sieht sich

dagegen hier in einer ähnlichen Lage
wie zur Zeit des Schahs in Iran: Mahner
ist nicht der eine vernünftigere Strategie
fordernde Dritt-Welt-Partner. sondern
die europäische Seite hätte zu
Besonnenheit. Mässigung und Verantwor-
tungsbewusstsein aufzurufen.

Konzeptionsloser Islamismus

Sollte es überhaubt zur Errichtung
weiterer islamistischer Regime kommen,

würden sich wohl immer wieder
ähnliche Gegensätzlichkeiten ergeben -
Gegensätzlichkeiten zwischen islamistischen

Staaten, sogar Nachbarstaaten,
sowie Widersprüche zwischen Theorie
und Praxis, zwischen Anspruch und
Wirklichkeit.

Der Grund dafür liegt in der
weitgehenden Konzeptionslosigkeit des
Islamismus im Wirtschaftsbereich. Präsident

Banisadr konnte sein Leben nur
durch Flucht ins Ausland retten. Er ist
wieder dort, wo Eghtesade Tauhid her¬

kam, nämlich in Paris. Die Mullahs liessen

sich von den vielen Koranversen in
dem Buch nichts vormachen. Für sie
blieb Banisadr ein verwestlichter Linker,

den sie vorübergehend benutzten,
um ihre Macht zu konsolidieren. (Heute
wollen allerdings die Sozialisten von
Banisadr genausowenig wissen wie die
Islamisten.) Vom Populismus der
Anfangszeit sind im Herrschaftsgefüge der
Mullahkraue nur noch neutralisierte
Restbestände in einigen Nischen zu
linden.

Die wirtschaftlichen Hauptforderungen
der Revolution von 1979 blieben

unerfüllt. Die Abhängigkeit vom Öl als

einziger nennenswerter Einahmequelle
ist nur noch gestiegen.Von einer Sanierung

der Landwirtschaft kann keine
Rede sein, und infolgedessen hält die
Landflucht an - übrigens im krassen
Gegensatz zu den benachbarten
Muslim-Republiken der ehemaligen Sowjetunion,

die noch keine Riesenslums wie
Südteheran. Algier oder Kairo
aufzuweisen haben und deshalb auch für die
Parolen des sich populistisch gebärdenden

Islamismus weniger anfällig sind.
Einer der heftigsten Vorwürfe gegen

den Schah war. dass Iran ohne hohe

Nahrungsmittelimporte nicht mehr
lebensfähig war. Unter Khomeini
verdoppelten bzw. verdreifachten sich die

Nahrungsmittelimporte. Sogar die
Konzentrierung des Besitzes in den Händen
eines geringen Prozentsatzes von
Privilegierten wurde noch krasser. Der
einzige Wandel war das Auswechseln der
Privilegiertenschicht.

Das heisst. was sich nach der
Konsolidierung des Regimes in Iran schliesslich

als islamistisches System
herauskristallisierte, unterscheidet sich wenig
vom Raubkapitalismus der Islamisten
im Nachbarland Pakistan oder auch im
Sudan, dem dritten der drei islamistisch



694 ISLAMISMUS

regierten Staaten. Im ökonomischen
Bereich ist die Teheraner Mullahkratie
ohne grossen Bruch mit den zuvor
bestehenden Verhältnissen ausgekommen,
und zwar verdankt sie das der
unveränderten Rolle, welche die Ölgelder -
als externes Renteneinkommen - für
die Finanzierung des Staatshaushaltes
spielen.

Trotz ökonomischer Krisenerscheinungen,

in der Folge des Sturzes des
Schahs sowie des iranisch-irakischen
Krieges seit Herbst 1980, hat sich
gezeigt, dass die neuen politischen
Verhältnisse mit den bisherigen
Wirtschaftsmechanismen durchaus vereinbar

sind, also ein relativ hoher Staatsanteil

vor allem in technologisch
fortgeschrittenen Sekoren. Privateigentum im
Klein-, Mittel- und Dienstleistungsgewerbe

sowie in der Landwirtschaft.
Dadurch wurde offenbar, dass sich rigide

islamistische Normen auf kuturellem
und politischem Gebiet sehr wohl
durchsetzen lassen, ohne dass damit
gleichzeitig herkömmliche ökonomische

Arrangements revolutioniert
werden müssen.

Allianz von Grosskaufleuten und
Lumpenproletariat

Nicht der Koran bestimmt heute im
Iran die Marschrichtung, sondern die
Resultierende im Kraftfeld von zwei
Gesellschaftsschichten. Die pragmatische

Mullahkratie unter Rafsandjani
entspricht nicht voll und ganz der
Imamslinie (Linie des Imam Khomeini).
Die Sachwalter des ideologischen
Erbes, also die Radikalen um Khomeinis
Sohn Ahmad, werden heute bisweilen
als linker Flügel bezeichnet, obwohl sie

nichts mit dem Populismus Banisadr
und jener Revolutionäre der ersten

Stunde gemein haben. Doch Khomeini
und seine Getreuen verliessen sich

hauptsächlich auf das Lumpenproletariat
von Südteheran. Aus jenen unter

dem Schah «Entrechteten» (mostaz'afin)
rekrutiertensiepäsdärän undhezbollah.
die «SS» und «SA» des Regimes. Sie

stützten sich aber auch auf die Bazaris,
die traditionalistischen Grosskaufleute,
die unter der Konkurrenz einer neuen
Schicht gelitten hatten, nämlich den
Höflingen des Schahs. Der derzeitige
Präsident Rafsandjani und sein Anhang
sind typische Vertreter des Bazars.

Es versteht sich von selbst, dass die
Allianz zwischen diesen beiden so
unterschiedlichen Schichten, zwischen
Grosskaufleuten und Lumpenproletariat.
Zerreissproben ausgesetzt sein würde.
Rafsandjani und die Bazaris berufen
sich auf die Grundsätze des islamischen
Rechts, welches das Privateigentum
schützt und staatliche Intervention nur
bei «unislamischem Verhalten» zulässt.

Dagegen treten die Anhänger der
Imamslinie für die Enteignung von
Grossbesitz und weitreichende Ver-
staatlichungsmassnahmen ein. Die
Debatte entzündete sich in erster Linie
an der Frage einer neu einzuleitenden
Landreform sowie an der Verstaatlichung

des Aussenhandels. die wesentliche

Sektoren des Bazars in Mitleidenschaft

gezogen hätte. Für die Vertreter
der sozial-radikalen etatistischen
Imamslinie geht es um die weitere
Verstaatlichung gesellschaftlicher Bereiche
ohne die gleichzeitige Einführung
demokratischer Kontrollinstitutionen.
Dieses Denken ist in Khomeinis Buch
über Die Herrschaft des Rechtsgelehrten
mit seiner platonischen Vorstellung von
reinen, nur dem göttlichen Gesetz
gehorchenden und im übrigen nicht
zu kontrollierenden Priester-Wächtern
niedergelegt.



ISLAMISMUS 695

Der Zwist zwischen den beiden
Flügeln, den «Moderaten» um Präsident
Rafsandjani und den «Radikalen» um
Khomeini-Sohn Ahmad, wird wohl
noch einige Zeit andauern. Bisher ist die
Entwicklung im Sinne der Bazaris
verlaufen, doch nicht ohne erhebliche
Störungen seitens der für die «Entrechteten»

sprechenden Ideologen der Imamslinie.

Vielleicht führt diese Auseinandersetzung

endlich zu einer Konkretisierung

des Wirtschaftsdenkens der Islamisten.

Bisher beschränkte sich die Betonung

des sozialen Faktors in ihrer
Literatur auf Kritik am Bestehenden.
Konstruktive Vorschläge, wie man es besser
machen könnte, kommen darin kaum
vor. Die Definition der islamistischen
Wirtschaftsordnung ist überwiegend
eine Negativdefinition aus der fast nur
entnommen werden kann, was der
Islamismus alles nicht ist. Das wenige, das

aussagt, wie er ist. wird sehr allgemein
gehalten, zu allgemein für den
Wirtschaftsfachmann, der sich ein klares Bild
von den ökonomischen Vorstellungen

der Islamisten machen möchte.
Eine Konstante der jüngeren

Islamisten-Propaganda ist die Ablehnung der
Wohlstands- bzw. Konsumgesellschaft.
Dagegen wird die Frage der Produktion
als zweitrangig bezeichnet. Was die
Propaganda anbelangt, ist man also recht
modisch und schlägt gern in die gleiche
Kerbe wie kritische Strömungen im
Westen selbst. Bisweilen bekommt man
den Eindruck, als sei der Islamismus ein
Bekenntnis zu dem. was jeweils im
Westen als Nonplusultra gilt: der
perfekte Sozialstaat (Schweden. Schweiz).
nur ohne Alkohol und Promiskuität.
Nach dem islamischen Spezifikum sucht

man in jener Propagandaliteratur
vergebens.

Khalid Duron

« Weder die A ufklärung und in ihrem Gefolge der Modernismus, noch fundamentalistische

Bewegungen sind in der Lage, letztlich erfolgreiche Lösungsvorschläge auszuarbeiten
und gesellschaftlich durchzusetzen. Dies kann nur durch ein grundlegend neues
gesellschaftliches Paradigma geschehen, das sowohl die unbestreitbaren Errungenschaften der
Moderne miteinschliesst, als auch die drängenden existentiellen und religiösen Fragen
beantworten kann und nach keiner Seite hin vereinnahmend ist. Interreligiöse und
interkulturelle Kommunikation müssen inhaltlicher Bestandteil, aber auch Methode eines

solchen Paradigmas sein.»

Aus: Christian J. Jäggi / David J. Krieger. Fundamentalismus.
Ein Phänomen der Gegenwart. Zürich 1991. Orell Füssli. S. 25.

«Es scheint, dass die Unmöglichkeit, die volle Wahrheit in diesem sterblichen Körper zu
erfassen, einen alten Weisen zur Erkenntnis von ahimsa (Gewaltlosigkeit) geführt hat. Die
Frage, die sich ihm stellte, war: 'Sollich diejenigen, die mir Schwierigkeiten bereiten, dulden,
oder soll ich sie zerstören?) Der Weise sah, dass derjenige, der andere zerstörte, niemals
weiterkam, sondern immer dort stehenblieb, wo er war, während derjenige, der mil seinen
Widersachern .Nachsicht übte, vorwärts ging und erst noch die anderen mit sich zog.»

Gandhi, zit. in Jäggi / Krieger. a.a.O.. S. 227.


	Kommentare

