
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 5

Artikel: Bemerkungen zu Ludwig Hohl als Philosophen

Autor: Ferber, Rafael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rafael Ferber

Bemerkungen zu Ludwig Hohl
als Philosophen

Zu den unbekanntesten Werken der deutschsprachigen Literatur und
Philosophie des 20. Jahrhunderts gehören Die Notizen oder von der unvoreiligen

Versöhnung des Schweizers Ludwig Hohl (1904-1980)'. Erstmals
erschienen in der Artemis AG, Zürich, in zwei Bänden-der erste Band 1944.
der zweite Band 1954 - sind sie erst 1980 in einem Band im Verlag Suhrkamp.
Frankfurt a. M. 1980. 832 S.. herausgegeben worden. Dies war ein Unglück
für die Rezeption, insofern das Werk nicht eine blosse Sammlung von
Aphorismen ist, sondern eine einheitliche Struktur hat, die bei der Teilung
in zwei Bände nicht mehr erfassbar war: «... das Werk - was immer es sei -
kann nicht richtig erfasst werden, bevor man seine Einheitlichkeit erfasst
hat» 2. Ludwig Hohl muss mehrere Jahre auf den Umbau der chronologischen

Reihenfolge seiner Aphorismen verwendet haben, um ihnen diese
Struktur zu geben3. Sie besteht in wenigen Hauptsätzen, die er in immer
neuen Variationen abwandelt. Diese Hauptsätze sind aber nicht sofort
sichtbar. So ist das Werk in zwölf Bücher gegliedert, der Hauptsatz aber vom
«Wesen des Lebens» taucht explizit erst im elften Buch auf. Die Notizen
gleichen vielmehr einem Labyrinth, das nach einem schwer durchschaubaren

Plan angelegt ist. Wir können auch an ein Physikbuch denken, in dem
die Hauptsätze zwar von Anfang an vorausgesetzt, für den Leser aber erst
nach und nach an vielen Beispielen eingeführt werden, so dass er erst nach

mehrmaligem Lesen bemerkt, worauf der Verfasser schon am Anfang hinaus

will. In der Tat dürfte den Autor «das Vorbild der Physik» bei seinen

«geistigen Entdeckungen» begleitet haben (vgl. Notizen, II, 39).

Im folgenden möchte ich drei Aspekte von Ludwig Hohls literarischer
Philosophie hervorheben, wie sie die Notizen entfalten, nämlich erstens
ihren Heraklitismus, zweitens ihren Fragmentarismus und drittens ihren
Infinitismus. Wenn Ludwig Hohl häufig zitiert wird, so deshalb, weil er noch
heute im eigenen Lande ein Unbekannter ist und die folgenden knappen
Bemerkungen dazu beitragen sollen, ihn etwas bekannter zu machen.

1.

Im elften Buch seines Hauptwerkes Die Notizen oder von der unvoreiligen

Versöhnung, das den Titel trägt Vom Tod, finden wir folgende
Wesensbestimmung des Lebens:



406 LUDWIG HOHL ALS PHILOSOPH

«(Gesicht nach schwersten Stunden der Nacht:
Wesen des Lebens: das Passieren der Dinge durch uns hindurch, oder

umgekehrt, von uns durch sie hindurch, was dasselbe ist: jedenfalls geht etwas
durch etwas hindurch, und das ist das Gegenteil von Behalten, Besitzen (und
genau dasselbe wie die Flamme des Heraklit). Die Schafherde zieht im Herbst
durchs Dorf, silbrig, von den Bergen kommend, in die Ebenen gehend. -
Dieses Hindurchgehen beseligt mich; das alles ist so wahr!» (XI, 15).

Der einleitende Klammersatz bezieht das Folgende zurück auf den
Autor: Was folgt, ist ein «Gesicht nach schwersten Stunden» einer wohl
schlaflosen Nacht. Der Autor beansprucht also nicht ein vom Menschen, der
es erfasst, unabhängiges Gesicht zu geben. Was er sieht, ist nur ein, - sein
Gesicht. Der zweite Satz enthält die philosophische Wesensaussage, nämlich

die Antwort auf die Frage, was das Leben ist. Es ist «das Passieren der
Dinge durch uns hindurch, oder umgekehrt, von uns durch sie hindurch, was
dasselbe ist: jedenfalls geht etwas durch etwas hindurch». Das Leben ist
Bewegung. Bewegung bleibt immer bezogen, auf etwas, was ruht. Sie hat
eine relationale Struktur. So geht «etwas durch etwas hindurch», wobei nicht
klar ist, ob die Dinge durch uns oder wir durch die Dinge gehen, also ob wir
oder die Dinge ruhen. Doch dies scheint dem Verfasser nicht so wichtig, da

nur eine Frage des Standpunktes zu sein. Bewegung ist aber für ihn nicht
nur ein physikalischer Prozess. Es ist auch ein psychischer Prozess. in den
das eigene Ich eingeschlossen ist. Es - das Leben - ist «das Gegenteil von
Behalten, Besitzen (und genau dasselbe wie die Flamme des Heraklit).» In
charakteristischer Intensifikation identifiziert Ludwig Hohl diese ständige
physikalische und psychische Bewegung mit der Flamme des Heraklit.
Heraklit spricht von einem Feuer, so etwa im Fragment 15: «Diese Welt,
dieselbe für alle, hat weder einer der Götter noch der Menschen geschaffen,
sondern sie war immer und ist und wird sein immer lebendiges Feuer,
aufflammend nach Massen und erlöschend nach Massen» (D/K. B30. Ues.
jeweils v. R. F.). Der Ephesier meint damit zuerst einen kosmologischen
Prozess: «Des Feuers Wende ist erstens Meer, vom Meere aber ist die eine
Hälfte Erde, die andere aber glühender Himmel. - [Erde] wird aufgelöst in
Meer und dieses wird [zurückverwandelt in Erde] nach Massgabe desselben
Gesetzes, welches war, bevor es Erde geworden ist» (D/K. B31.). Und weiter:
«Das All ist ein wechselseitiger Umtausch des Feuers und das Feuer des Alls
- wie das Geld für das Gold und das Gold für das Geld» (D/K. B90). Auch
für Ludwig Hohl ist die ständige Bewegung zuerst ein Geschäft der Natur.
«Ich begriff also dies: dass, was ich da entdeckt hatte, nicht etwa spezielle
Angelegenheit des Künstlers war, sondern ein allgemeines Gesetz sein musste.
Und ich konnte auch so formulieren: / Die Natur ist nicht in Ruhe und
Bewegung begriffen, wie die Alten lehrten, sondern nur in Bewegung»
(VII. 20). Zwar deutet auch Heraklit diesen physikalischen Prozess ins



LUDWIG HOHL ALS PHILOSOPH 407

Seelische hinein: «Eine trockene Seele ist die weiseste und beste» (D/K.
B118). Dies ist nicht nur als Gegensatz zum Fragment 117 dahingehend zu
verstehen, dass Heraklit auf die verhängnisvollen Folgen des Alkohols
aufmerksam machen wollte. «Wenn ein Mann sich betrunken hat, wird er von
einem unreifen Knaben geführt, so torkelt er, under weiss nicht, wohin ergeht,
da seine Seele feucht ist». (D/K. B117). Es ist meines Erachtens eher so zu
verstehen, dass die Seele «trocken» ist, die sich selber vom «Feuer» ergreifen
lässt. Da eine so verstandene «trockene Seele» am meisten am Heraklitei-
schen Logos, dem Weltgesetz der Umwandlung «nach Massen», teilhat,
deshalb ist sie wohl auch «die weiseste und beste» 4. Wieder intensifiziert -
interpretiert auch Ludwig Hohl diesen physikalischen Prozess ins Seelische,
wenn er in der Variante erläutert: «Durchgänge das Wesen der Dinge. - Wir
selber gehen oder sozusagen ein Inneres von uns geht durch die Dinge
hindurch. Dieses Innere lassen wir hindurchströmen, hindurchgehen: wir
können niemals behalten oder besitzen! (Denn das wäre das Gegenteil.) -
Und handle es sich um Geschlechtstätigkeit, Geld, Macht, das geistig Erreichte

oder auch: Beziehung zu Menschen. - Wohl dem, dem in schönem Fluss
immer neue Durchströmungen sich ablösen!» (Notizen, XI, 15). Dieses Bild
der Ströme muss Ludwig Hohl tagelang obsediert haben. Sie sind für ihn
«das Bild der Welt»:

«Seit Tagen immer, oder doch die meiste Zeit, Ströme vor meinen inneren
Sinnen (Ströme aus Wasser, aus Baumstämmen, aus Massen, die sich wälzen),
Ströme, welche das Bild der Welt sind, des Allgemeinsten, der Kräfte, Dinge;
und immer sinnend über das Verhältnis des Menschen dazu. (Selbstverständlich

ist der Mensch, anderswoher gesehen, auch ein Teil der Ströme; welche
Stellung soll er aber mit seiner Intelligenz dazu einnehmen?) Immer sinnend,
dass des Menschen Wesen nicht ist, sich gegen Elefanten zu stemmen; sich an
Körperkraft zu messen mit jenen Strömen; - sondern zu lenken» (II, 330).

Das Gesetz des «Strömens» - so lässt sich sagen - ist der erste Hauptsatz
von Ludwig Hohls Notizen.

Wie nun nach Heraklit eine «trockene Seele die weiseste und beste» ist, so

entspricht diesem «Naturgesetz» einer der psychologischen Grundsätze
Ludwig Hohls, nämlich der Grundsatz der Produktivität: «- dass kein Leben
bleiben kann ohne Produktivität» (II, 68). Dies ist ein zweiter Hauptsatz, den
der Autor wieder vielfältig und in den verschiedensten Varianten
durchexemplifiziert: «Nur das mit Widerständen Kämpfende ist geistig stark. - Ich
muss, was ich zuerst nur bei mir erkannte, mehr und mehr an den Erscheinungen

der allgemeinen Geschichte sehn - und am Ende verwundert es nicht
weiter und ist es nur ein klar eingefügtes Glied jenes Denkens, in dem der
Hauptsatz steht von der Produktivität - dass kein Leben bleiben kann ohne
Produktivität» (II, 60, vgl. VII. 159). Produktivität heisst nämlich Einstimmung

in, genauer Hervorbringung von jener Bewegung, die das Leben ist.



408 LUDWIG HOHL ALS PHILOSOPH

In diese Richtung geht auch: «Wer nicht zaubern kann, der ist verloren» (XII.
111). Zaubern heisst nämlich, etwas produzieren. Daran hängt sich ein
weiterer Grundsatz, dass es nur eine Richtung der Entwicklung gibt (II.
156). und dass man seine Kräfte dahin tragen muss, wo das höchste Resultat
ist, das diese Kräfte erreichen können: «Denn ein anderer Hauptsatz lautet
(Hebbel hat es sehr klar gewusst; besser wäre <sehr stark gewusst>: Man muss
seine Kräfte dahin tragen, wo das höchste Resultat ist, das diese Kräfte
erreichen können. (Hebbel sagt, dass man seiner höchsten Kraft gehört.).»
(IL 161). Man gehört seiner grössten Produktivität. Dem Wesensgesetz von
der Bewegung entspricht so die Forderung der Anpassung oder besser der
Hingabe an dieses Wesensgesetz. Dies heisst Produktivität oder Arbeiten.
Das Arbeiten, und zwar «- eigenes Tun, zu dem dich nicht fremde äussere,
sondern innere Gewalten nötigen -», ist «das einzige, was Leben gibt, was
retten kann.» (1.1): Denn umgekehrt gilt: «Wer nicht mehr produziert, stirbt
rasch, oder vielleicht, genau genommen, sogleich» (XI. 30). Die entscheidende

Definition der Arbeit aber lautet: «Arbeiten ist nichts anderes, als aus dem
Sterblichen übersetzen in das, was weitergeht» (I, 51). Die Apotheose der
Produktivität ist für Ludwig Hohl auch die Apotheose der Arbeit. Sie gibt
der Bewegung, die das Leben ist, eine Richtung. In eindringlicher Variation
aber finden wir die Gesetze vom «Strom» und der «Produktivität» im
Aphorismus Das Ewige vereint.

«Das Leben hat wirklich viel von einem Traum (ich sehe wieder die
Kaninchen, wohl neu herangewachsene, vom selben Platz aus, weiss, dass

gleich wieder die Rhabarber hervorstossen werden, und sehe, wie die Jahre
schwinden; man wird fast plötzlich alt; die Jahrzehnte verfliegen), der Tod ist
eine unwesentliche Kleinigkeit, wie ein kleiner Krampf, ein Auffahren beim
Erwachen. Und auch da wieder bricht es mit unwiderleglicher Deutlichkeit-
wie das Sonnenlicht auf eine nächtliche Stadt fällt - über mich herein, dass es

nur eines gibt, ein Gutes für uns alle bei diesen ganzen Affären, diesen

Flüchtigkeiten: selber bestimmend mitzuwirken, das eine bejahend, das andere

verneinend, bei diesen Flüchtigkeiten, diesen vorüberjagenden farbigen
Träumen» (II. 332).

Doch wie begründet Ludwig Hohl sein Wesensgesetz? Gibt er eine
vollständige Begründung ab? Nein, eine solche vollständige Begründung
wäre ohnehin aus logischen Gründen ausgeschlossen. Dazu müsste er in
allen einzelnen Fällen nachweisen, dass das Leben Bewegung ist. Da das
Leben aber indefinit weitergeht, so könnte er nur eine endliche Zahl von
Beispielen aufzählen. Was Ludwig Hohl gibt, ist so ehereine Definition von
Leben, die freilich an Vertrautes anknüpft. Diese fundiert er nicht durch
eine vollständige Induktion, sondern indem er ein exemplarisches - und
offensichtlich wiederholbares Beispiel - anführt, welches das Gesetz nicht
begründet, aber evoziert: «Die Schafherde zieht im Herbst durchs Dorf,



LUDWIG HOHL ALS PHILOSOPH 409

silbrig, von den Bergen kommend, in die Ebenen gehend.» Das Beispiel steht
für viele wie übrigens auch Heraklit für «alles wirkliche Denken», das «von
jeher das Wesen der Welt als Veränderung, Bewegung, einen Fluss begriffen
hat» (II. 70). Das erwähnte Beispiel und Heraklit haben so exemplarischen
Charakter und dienen wohl mehr dazu, das seit jeher vorhandene Wesensgesetz

neu in Erinnerung zu rufen, als es zu bestätigen. Der letzte Satz:
«Dieses Hindurchziehen beseligt mich; das alles ist so wahr», bezieht das

exemplarische Beispiel und das Wesensgesetz wieder auf den Autor zurück
und bejaht es: Es beseligt ihn und ist so wahr. Nicht kann aber hier von einer
vollständigen oder gar systematischen Begründung die Rede sein. Ludwig
Hohls «Gesicht» ist vielmehr nur ein Fragment.

II.

Das führt zu einem anderen Aspekt der Notizen, nämlich ihrem Fragmen-
tarismus: «Alles ist Fragment gewesen, was je geschaffen worden ist» (II. 178).
Dieser Fragmentarismus hängt mit einem anderen Zug der Notizen zusammen,

nämlich mit der Ablehnung eines Systems: «Ich möchte meinen
Abscheu ausdrücken können vor jener gewissen Denkweise, die um des Systems
willen arbeitet, um des Vorzeigenkönnens des Systems willen» (IL 235). Nun
ist die Ablehnung des Systemgedankens selbst nichts Neues, wenn auch
meines Wissens erst mit dem 19. Jahrhundert die Vorstellung auftaucht,
Asystematizität allein sei schon ein Wert. Es ist vielmehr eine Folge der/. G
Fichteschen Philosophie, wie sie in F. Schlegel wirksam geworden ist. nämlich

die Folge der Behauptung, das Absolute sei nur in unendlicher
Annäherung zu gewinnen: «Die Idee der Philosophie ist nur durch eine unendliche
Progression von Systemen zu erreichen»5 - Auch der asystematische und
fragmentarische Charakter der Notizen hat sich nicht nur infolge einer
Unfähigkeit Ludwig Hohls ergeben, seine Überlegungen systematisch zu
entwickeln. In einem der Aphorismen, die dem Gesicht aus schwersten
Stunden der Nacht vorangehen, lesen wir:

«Das Unvergängliche: Gleich einem ungeheuren, unvergänglichen
messingnen Gerät: man putzt daran ein wenig, dann glänzt es wieder für kurze
Zeit; das ist die geistige Tätigkeit (sie ist also nicht ein Produzieren im
eigentlichen Sinne; sondern nur ein in Erinnerung Rufen, ein Auffrischen, ein

Zeigen). Ein Fragment; ein Fragment ist immer unser Tun, unser aller Tun

war es; ein winzig kleines Stück Tun am Unvergänglichen; ein winzig kleines
Stück Dienst am unvergänglich Seienden» (XI. 12).

Den fragmentarischen Charakter unseres Tuns begründet Ludwig Hohl
damit, dass wir das unvergänglich Seiende nicht so erfassen, wie es ist,
sondern dass es unserer Erfassungsweise voraus ist, indem es sich ständig
verändert. Das einzige, was unvergänglich ist, ist eben dieses ständige
Vergehen. Es ist das «total Unvergängliche, der Strom» (vgl. XI. 12): « - denn



410 LUDWIG HOHL ALS PHILOSOPH

das eben ist das Wesen der unveränderlichen Ewigkeit, dass sie geht, dass sie
sich verändert; und weil wir nicht weit gehen können, weil wir stehen bleiben,
bleiben wollen, darum gehören wir ihr wenig an, bleiben wir nicht» (XI. 12).
Was wir also erfassen können vom «unvergänglich Seienden», dem Strom, -
ist nur ein Fragment. Das Fragmentarische gewinnt dabei infolge unserer
Erkenntnisschwäche einen scheinbar definitiven Charakter. Wir meinen, es
sei so. Dabei ist es nur ein Aspekt, wie das Ewige wird. Der Untertitel des

auf das «Gesicht nach schwersten Stunden der Nacht» folgenden Aphorismus
lautet denn auch: «(Wie das Ewige wird oder: Das Definitive des
Fragmentarischen).» Sosehr denn auch Hohls Notizen «nicht eine Sammlung von
Aphorismen», sonder eine «Einheitlichkeit», eine «offenbar bis jetzt noch
kaum von jemandem beachtete - Struktur» 6 haben, so kann diese Struktur
nicht in einem abgeschlossenen System dargestellt werden. Denn jedes
System müsste wieder in den «Strömen» leben und in ihnen wieder zerflies-
sen. Die aphoristische Form der Notizen entspricht vielmehr dem Inhalt. Es

gehört nämlich zu dieser Struktur, dass die Hauptsätze nicht systematisch
dargestellt, sondern immer wieder neu exemplifiziert und variiert werden
müssen: d. h. quasi selber «fliessen» müssen.

III.
Das bringt uns zu einem weiteren Aspekt von Ludwig Hohls Philosophieren,

der ihn ebenfalls in die romantische Generation der von der «unendlichen

Reflexion» Betroffenen einfügt, (wie er denn auch mit seiner masslosen
Polemik gegen den Bürger, den «Apotheker» (vgl. VIII. 1-133). ein im
Grunde bürgerlich-romantischer Denker ex negativo war), nämlich Ludwig
Hohls Infinitismus. Wann nämlich ist dieses Nachdenken zu Ende? Wann
kommt das letzte Fragment? Wann kommt «das Ausruhen vom Wege und
Ende der Reise» (Plato.R. 533e3)? Die Antwort lautet nie: «Wer wirklich
arbeitet, kann nicht mehr auflwren zu arbeiten» (I. 42). Am Schluss des

ursprünglich als erster Band herausgegebenen Teiles schreibt Ludwig Hohl:
« Und das Glücklichste ist, wenn man, wie Pascal die Pensées, ohne ein Ende
schreibt» (VI. 49). Der Horizont der Arbeit ist so endlos und unübersehbar
wie das ins Unbestimmte weiterströmende Leben. Das ganze Gesicht, das

wir suchen, erscheint nie ganz: «Immer wenn es fast herausgebracht ist, ist es

doch noch nicht heraus, wir hatten unsere Augen nur zu einer Täuschung
gezwungen, und die Arbeit geht weiter. Das Leben ist lang, es beginnt uns lang
vorzukommen...» (XII. 153). Das ganze Gesicht ist die Utopie, an der wir
arbeiten, die wir jedoch in unserer beschränkten Perspektive nicht als ganze,
zu sehen bekommen. Dazu ist unsere Wahrnehmung zu fragmentarisch und
selektiv, denn: «Hast du die wunderbare Rede schon gehört grünlicher
verschwiegener Felsen? Sie stehen am Bergsee, ganz für sich, meinst du. Du
kannst ihr Leben nicht hören, ihre Bewegungen nicht sehen; du kommst



LUDWIG HOHL ALS PHILOSOPH 411

vorbei mit deinem Zeitungswisch, der nur gut ist zu dem geringsten Geschäft
deines kurzen Tages; du müsstest Jahrtausende-Augen haben, dann sähest du,
wie die Felsen leben, reden, mit allem verbunden sind.» (VI. 48).

Mit den Augen von Jahrtausenden oder gar sub specie aeternitatis gesehen
ist es aber anders:

«(...) aufeinem Plan, der von der Erde bis in den Zenit des Himmels reicht

- weiss wie eine Bildfläche - und auf dem jenes Arbeitsgekräusel und
-gedrehe, das wir immerfixierten, nur ein kleiner Teil ist, ein Hundertstel nicht
einmal der Fläche: auf diesem ungeheuren Plan, von hier über Wald und
Hügelrand ansteigend bis zu den Wolken und ganz bis in die höchste Mitte
des Himmels hoch, auf diesem Plan erscheint auf einmal das Gesicht. Alle
Linien, die einzelnen Arbeitsherde haben sich zusammengefügt; was wir
fixiert haben, ist ein winziger Teil seiner Ausdehnung; es geht über uns hinaus
und rund um uns herum; Wald und Hügel und alle Dinge dienen ihm, dienten
ihm, sind in es eingegangen; aber bis in den Zenit des Himmels steigen seine

gewaltigen Konturen» (XII. 153).
Es ist das utopische Ideal der genügenden Erkenntnis, das im «Gesicht»

am Ende der Notizen auftaucht. Doch die gibt es nicht in der Realität
unseres Erkennens. Uns trennt von ihr der Abgrund des menschlichen
Nichtwissens. Aber das Ideal dämmert immer wieder auf und scheint nahe
der Verwirklichung, ja beinahe schon verwirklicht zu sein. Es ist, um es mit
einer der glänzendsten Formulierungen Ludwig Hohls aus dem Spätwerk
dass fast alles anders ist zu sagen: «Als ob wir» [Nebelmeer im Hochgebirge]
«hinüberschreiten könnten über den Abgrund zu den anderen monderglänzenden

Bergen.»

1 Die hier folgenden Bemerkungen sind aus einem Vortrag vom 3. November 1990 anlässlich
eines Kolloquiums zum 10. Todestag von Ludwig Hohl an der Universität Zürich hervorgegangen.

Das Kolloquium ist unter der Leitung von Prof. U. Stadler von der Ludwig-Hohl-Stiftung
veranstaltet worden. - :Vorwort. 5-6. - '-ebd. 5. - -"Eine ausführliche Interpretation dieses

heterogen überlieferten Fragmentes gibt Ch. Kahn. The art and thought of Heraclitiis. An
edition of the fragments with translation and commentary. Cambridge 1979. 245-254. - 'Vgl.
K.A.. XII. 10. Zitiert in H. Krämer. Fichte, Schlegel und der Infinitismus in der Platondeutitng
in Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. 62. 1988.

583-621. Zitat S. 591. Vgl. ebd. auch S. 617 für die romantische Idee der Asystematizität als

philosophischer Wert. -h Vorwort. 5-6.


	Bemerkungen zu Ludwig Hohl als Philosophen

