Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 5

Artikel: Bemerkungen zu Ludwig Hohl als Philosophen
Autor: Ferber, Rafael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rafael Ferber

Bemerkungen zu Ludwig Hohl
als Philosophen

Zu den unbekanntesten Werken der deutschsprachigen Literatur und
Philosophie des 20. Jahrhunderts gehdren Die Notizen oder von der unvor-
eiligen Versohnung des Schweizers Ludwig Hohl (1904-1980) 1. Erstmals
erschieneninder Artemis AG, Ziirich, in zwei Banden —der erste Band 1944,
der zweite Band 1954 —sind sie erst 1980 in einem Band im Verlag Suhrkamp.
Frankfurt a. M. 1980, 832 S., herausgegeben worden. Dies war ein Ungliick
fiir die Rezeption, insofern das Werk nicht eine blosse Sammlung von
Aphorismen ist, sondern eine einheitliche Struktur hat, die bei der Teilung
in zwei Bédnde nicht mehr erfassbar war: «... das Werk — was immer es sei —
kann nicht richtig erfasst werden, bevor man seine Einheitlichkeit erfasst
hat»*. Ludwig Hohl muss mehrere Jahre auf den Umbau der chronologi-
schen Reihenfolge seiner Aphorismen verwendet haben, um ihnen diese
Struktur zu geben 3. Sie besteht in wenigen Hauptsitzen, die er in immer
neuen Variationen abwandelt. Diese Hauptsitze sind aber nicht sofort
sichtbar. So ist das Werk in zwolf Biicher gegliedert, der Hauptsatz aber vom
«Wesen des Lebens» taucht explizit erst im elften Buch auf. Die Notizen
gleichen vielmehr einem Labyrinth, das nach einem schwer durchschauba-
ren Plan angelegt ist. Wir konnen auch an ein Physikbuch denken, in dem
die Hauptsitze zwar von Anfang an vorausgesetzt, fiir den Leser aber erst
nach und nach an vielen Beispielen eingefiihrt werden, so dass er erst nach
mehrmaligem Lesen bemerkt, worauf der Verfasser schon am Anfang hin-
aus will. In der Tat durfte den Autor «das Vorbild der Physik» bei seinen
«geistigen Entdeckungen» begleitet haben (vgl. Notizen, 11, 39).

Im folgenden mochte ich drei Aspekte von Ludwig Hohls literarischer
Philosophie hervorheben, wie sie die Notizen entfalten, ndmlich erstens
ihren Heraklitismus, zweitens ihren Fragmentarismus und drittens ihren
Infinitismus. Wenn Ludwig Hohl haufig zitiert wird, so deshalb, weil er noch
heute im eigenen Lande ein Unbekannter ist und die folgenden knappen
Bemerkungen dazu beitragen sollen, ihn etwas bekannter zu machen.

L.
Im elften Buch seines Hauptwerkes Die Notizen oder von der unvoreili-

gen Versohnung, das den Titel tragt Vom Tod, finden wir folgende Wesens-
bestimmung des Lebens:



406 LUDWIG HOHL ALS PHILOSOPH

«(Gesicht nach schwersten Stunden der Nacht:

Wesen des Lebens: das Passieren der Dinge durch uns hindurch, oder
umgekehrt, von uns durch sie hindurch, was dasselbe ist: jedenfalls geht etwas
durch etwas hindurch, und das ist das Gegenteil von Behalten, Besitzen (und
genau dasselbe wie die Flamme des Heraklit). Die Schafherde zieht im Herbst
durchs Dorf, silbrig, von den Bergen kommend, in die Ebenen gehend. —
Dieses Hindurchgehen beseligt mich; das alles ist so wahr!» (XI, 15).

Der einleitende Klammersatz bezieht das Folgende zuriick auf den
Autor: Was folgt, ist ein «Gesicht nach schwersten Stunden» einer wohl
schlaflosen Nacht. Der Autor beansprucht also nicht ein vom Menschen, der
es erfasst, unabhingiges Gesicht zu geben. Was er sieht, ist nur ein, — sein
Gesicht. Der zweite Satz enthélt die philosophische Wesensaussage, nim-
lich die Antwort auf die Frage, was das Leben ist. Es ist «das Passieren der
Dinge durch uns hindurch, oder umgekehrt, von uns durch sie hindurch, was
dasselbe ist: jedenfalls geht etwas durch etwas hindurch». Das Leben ist
Bewegung. Bewegung bleibt immer bezogen, auf etwas, was ruht. Sie hat
eine relationale Struktur. So geht «etwas durch etwas hindurch», wobei nicht
klar ist, ob die Dinge durch uns oder wir durch die Dinge gehen, also ob wir
oder die Dinge ruhen. Doch dies scheint dem Verfasser nicht so wichtig, da
nur eine Frage des Standpunktes zu sein. Bewegung ist aber fiir ithn nicht
nur ein physikalischer Prozess. Es ist auch ein psychischer Prozess, in den
das eigene Ich eingeschlossen ist. Es — das Leben — ist «das Gegenteil von
Behalten, Besitzen (und genau dasselbe wie die Flamme des Heraklit).» In
charakteristischer Intensifikation identifiziert Ludwig Hohl diese stindige
physikalische und psychische Bewegung mit der Flamme des Heraklit.
Heraklit spricht von einem Feuer, so etwa im Fragment 15: «Diese Welt,
dieselbe fiir alle, hat weder einer der Gotter noch der Menschen geschaffen,
sondern sie war immer und ist und wird sein immer lebendiges Feuer, auf-
flammend nach Massen und erloschend nach Massen» (D/K. B30. Ues.
jeweils v. R. F). Der Ephesier meint damit zuerst einen kosmologischen
Prozess: «Des Feuers Wende ist erstens Meer, vom Meere aber ist die eine
Hiilfte Erde, die andere aber glithender Himmel. — [Erde] wird aufgelost in
Meer und dieses wird [zuriickverwandelt in Erde] nach Massgabe desselben
Gesetzes, welches war, bevor es Erde geworden ist» (D/K. B31.). Und weiter:
«Das All ist ein wechselseitiger Umtausch des Feuers und das Feuer des Alls
— wie das Geld fiir das Gold und das Gold fiir das Geld» (D/K. B90). Auch
fir Ludwig Hohl ist die standige Bewegung zuerst ein Geschéaft der Natur.
«Ich begriff also dies: dass, was ich da entdeckt hatte, nicht etwa spezielle
Angelegenheit des Kiinstlers war, sondern ein allgemeines Gesetz sein musste.
Und ich konnte auch so formulieren: / Die Natur ist nicht in Ruhe und
Bewegung begriffen, wie die Alten lehrten, sondern nur in Bewegung»
(VIIL. 20). Zwar deutet auch Heraklit diesen physikalischen Prozess ins



LUDWIG HOHL ALS PHILOSOPH 407

Seelische hinein: «Eine trockene Seele ist die weiseste und beste» (D/K.
B118). Dies ist nicht nur als Gegensatz zum Fragment 117 dahingehend zu
verstehen, dass Heraklit auf die verhdngnisvollen Folgen des Alkohols
aufmerksam machen wollte. « Wenn ein Mann sich betrunken hat, wird er von
einem unreifen Knaben gefiihrt, so torkelt er, und er weiss nicht, wohin er geht,
da seine Seele feucht ist». (D/K. B117). Es ist meines Erachtens eher so zu
verstehen, dass die Seele «trocken» ist, die sich selber vom « Feuer» ergreifen
lasst. Da eine so verstandene «trockene Seele» am meisten am Heraklitei-
schen Logos, dem Weltgesetz der Umwandlung «nach Massen», teilhat,
deshalb ist sie wohl auch «die weiseste und beste» 4. Wieder intensifiziert —
interpretiert auch Ludwig Hohl diesen physikalischen Prozess ins Seelische,
wenn er in der Variante erlautert: « Durchginge das Wesen der Dinge. — Wir
selber gehen oder sozusagen ein Inneres von uns geht durch die Dinge
hindurch. Dieses Innere lassen wir hindurchstromen, hindurchgehen: wir
konnen niemals behalten oder besitzen! (Denn das wire das Gegenteil.) —
Und handle es sich um Geschlechtstitigkeit, Geld, Macht, das geistig Erreich-
te oder auch: Beziehung zu Menschen. — Wohl dem, dem in schonem Fluss
immer neue Durchstromungen sich ablosen!» (Notizen, XI, 15). Dieses Bild
der Strome muss Ludwig Hohl tagelang obsediert haben. Sie sind fiir ithn
«das Bild der Welt»:

«Seit Tagen immer, oder doch die meiste Zeit, Strome vor meinen inneren
Sinnen (Strome aus Wasser, aus Baumstimmen, aus Massen, die sich wilzen),
Strome, welche das Bild der Welt sind, des Allgemeinsten, der Krifte, Dinge;
und immer sinnend iiber das Verhiiltnis des Menschen dazu. (Selbstverstind-
lich ist der Mensch, anderswoher gesehen, auch ein Teil der Strome; welche
Stellung soll er aber mit seiner Intelligenz dazu einnehmen?) Immer sinnend,
dass des Menschen Wesen nicht ist, sich gegen Elefanten zu stemmen; sich an
Korperkraft zu messen mit jenen Stromen; — sondern zu lenken» (11, 330).

Das Gesetz des «Stréomens» — so lédsst sich sagen — ist der erste Hauptsatz
von Ludwig Hohls Notizen.

Wie nun nach Heraklit eine «trockene Seele die weiseste und beste» ist, so
entspricht diesem «Naturgesetz» einer der psychologischen Grundsitze
Ludwig Hohls, namlich der Grundsatz der Produktivitit: «— dass kein Leben
bleiben kann ohne Produktivitit» (11, 68). Dies ist ein zweiter Hauptsatz, den
der Autor wieder vielféltig und in den verschiedensten Varianten durch-
exemplifiziert: « Nur das mit Widerstinden Kdampfende ist geistig stark. — Ich
muss, was ich zuerst nur bei mir erkannte, mehr und mehr an den Erschei-
nungen der allgemeinen Geschichte sehn — und am Ende verwundert es nicht
weiter und ist es nur ein klar eingefiigtes Glied jenes Denkens, in dem der
Hauptsatz steht von der Produktivitit — dass kein Leben bleiben kann ohne
Produktivitit» (11, 60, vgl. VIIL. 159). Produktivitdt heisst namlich Einstim-
mung in, genauer Hervorbringung von jener Bewegung, die das Leben ist.



408 LUDWIG HOHL ALS PHILOSOPH

In diese Richtung geht auch: « Wer nicht zaubern kann, der ist verloren» (XII.
111). Zaubern heisst ndmlich, etwas produzieren. Daran hédngt sich ein
weiterer Grundsatz, dass es nur eine Richtung der Entwicklung gibt (II.
156), und dass man seine Krifte dahin tragen muss, wo das hochste Resultat
ist, das diese Krifte erreichen konnen: « Denn ein anderer Hauptsatz lautet
(Hebbel hat es sehr klar gewusst; besser wiire <sehr stark gewusst>: Man muss
seine Krifte dahin tragen, wo das hiochste Resultat ist, das diese Kriifte
erreichen konnen. (Hebbel sagt, dass man seiner hochsten Kraft gehort.).»
(I1. 161). Man gehort seiner grossten Produktivitdt. Dem Wesensgesetz von
der Bewegung entspricht so die Forderung der Anpassung oder besser der
Hingabe an dieses Wesensgesetz. Dies heisst Produktivitidt oder Arbeiten.
Das Arbeiten, und zwar «— eigenes Tun, zu dem dich nicht fremde dussere,
sondern innere Gewalten notigen —», ist «das einzige, was Leben gibt, was
retten kann.» (1, 1): Denn umgekehrt gilt: « Wer nicht mehr produziert, stirbt
rasch, oder vielleicht, genau genommen, sogleich» (XI. 30). Die entscheiden-
de Definition der Arbeit aber lautet: « Arbeiten ist nichts anderes, als aus dem
Sterblichen iibersetzen in das, was weitergeht» (1, 51). Die Apotheose der
Produktivitét ist fiir Ludwig Hohl auch die Apotheose der Arbeit. Sie gibt
der Bewegung, die das Leben ist, eine Richtung. In eindringlicher Variation
aber finden wir die Gesetze vom «Strom» und der «Produktivitit» im
Aphorismus Das Ewige vereint.

«Das Leben hat wirklich viel von einem Traum (ich sehe wieder die
Kaninchen, wohl neu herangewachsene, vom selben Platz aus, weiss, dass
gleich wieder die Rhabarber hervorstossen werden, und sehe, wie die Jahre
schwinden; man wird fast plotzlich alt; die Jahrzehnte verfliegen), der Tod ist
eine unwesentliche Kleinigkeit, wie ein kleiner Krampf, ein Auffahren beim
Erwachen. Und auch da wieder bricht es mit unwiderleglicher Deutlichkeit —
wie das Sonnenlicht auf eine ndichtliche Stadt fillt — itber mich herein, dass es
nur eines gibt, ein Gutes fiir uns alle bei diesen ganzen Affiren, diesen
Fliichtigkeiten: selber bestimmend mitzuwirken, das eine bejahend, das ande-
re verneinend, bei diesen Fliichtigkeiten, diesen voriiberjagenden farbigen
Traumen» (11. 332).

Doch wie begriindet Ludwig Hohl sein Wesensgesetz? Gibt er eine
vollstandige Begriindung ab? Nein, eine solche vollstindige Begriindung
wire ohnehin aus logischen Griinden ausgeschlossen. Dazu miisste er in
allen einzelnen Fillen nachweisen, dass das Leben Bewegung ist. Da das
Leben aber indefinit weitergeht, so konnte er nur eine endliche. Zahl von
Beispielen aufzdhlen. Was Ludwig Hohl gibt, ist so eher eine Definition von
Leben, die freilich an Vertrautes ankniipft. Diese fundiert er nicht durch
eine vollstindige Induktion, sondern indem er ein exemplarisches — und
offensichtlich wiederholbares Beispiel — anfiihrt, welches das Gesetz nicht
begriindet, aber evoziert: «Die Schafherde zieht im Herbst durchs Dorf,



LUDWIG HOHL ALS PHILOSOPH 409

silbrig, von den Bergen kommend, in die Ebenen gehend.» Das Beispiel steht
fiir viele wie iibrigens auch Heraklit fiir «alles wirkliche Denken», das «von
jeher das Wesen der Welt als Verinderung, Bewegung, einen Fluss begriffen
hat» (11. 70). Das erwédhnte Beispiel und Heraklit haben so exemplarischen
Charakter und dienen wohl mehr dazu, das seit jeher vorhandene Wesens-
gesetz neu in Erinnerung zu rufen, als es zu bestdtigen. Der letzte Satz:
«Dieses Hindurchziehen beseligt mich; das alles ist so wahr», bezieht das
exemplarische Beispiel und das Wesensgesetz wieder auf den Autor zurtick
und bejaht es: Es beseligt ihn und ist so wahr. Nicht kann aber hier von einer
vollstandigen oder gar systematischen Begriindung die Rede sein. Ludwig
Hohls «Gesicht» ist vielmehr nur ein Fragment.

I1.

Das fiihrt zu einem anderen Aspektder Notizen, namlich ihrem Fragmen-
tarismus: «Alles ist Fragment gewesen, was je geschaffen worden ist» (11. 178).
Dieser Fragmentarismus hingt mit einem anderen Zug der Notizen zusam-
men, namlich mit der Ablehnung eines Systems: «Ich mochte meinen Ab-
scheu ausdriicken konnen vor jener gewissen Denkweise, die um des Systems
willen arbeitet, um des Vorzeigenkonnens des Systems willen» (11.235). Nun
ist die Ablehnung des Systemgedankens selbst nichts Neues, wenn auch
meines Wissens erst mit dem 19.Jahrhundert die Vorstellung auftaucht,
Asystematizitdt allein sei schon ein Wert. Es ist vielmehr eine Folge der J.G.
Fichteschen Philosophie, wie sie in F. Schlegel wirksam geworden ist, ndm-
lich die Folge der Behauptung, das Absolute sei nur in unendlicher Anni-
herung zu gewinnen: « Die Idee der Philosophie ist nur durch eine unendliche
Progression von Systemen zu erreichen»5 — Auch der asystematische und
fragmentarische Charakter der Notizen hat sich nicht nur infolge einer
Unfihigkeit Ludwig Hohls ergeben, seine Uberlegungen systematisch zu
entwickeln. In einem der Aphorismen, die dem Gesicht aus schwersten
Stunden der Nacht vorangehen, lesen wir:

«Das Unvergiangliche: Gleich einem ungeheuren, unverginglichen mes-
singnen Gerdt: man putzt daran ein wenig, dann glinzt es wieder fiir kurze
Zeit; das ist die geistige Titigkeit (sie ist also nicht ein Produzieren im
eigentlichen Sinne; sondern nur ein in Erinnerung Rufen, ein Auffrischen, ein
Zeigen). Ein Fragment; ein Fragment ist immer unser Tun, unser aller Tun
war es; ein winzig kleines Stiick Tun am Unverganglichen; ein winzig kleines
Stiick Dienst am unverginglich Seienden» (XI.12).

Den fragmentarischen Charakter unseres Tuns begriindet Ludwig Hohl
damit, dass wir das unverginglich Seiende nicht so erfassen, wie es ist,
sondern dass es unserer Erfassungsweise voraus ist, indem es sich stindig
verdandert. Das einzige, was unverginglich ist, ist eben dieses stdndige
Vergehen. Esist das «total Unvergiingliche, der Strom» (vgl. X1.12): « —denn



410 LUDWIG HOHL ALS PHILOSOPH

das eben ist das Wesen der unverdinderlichen Ewigkeit, dass sie geht, dass sie
sich verdandert; und weil wir nicht weit gehen konnen, weil wir stehen bleiben,
bleiben wollen, darum gehoren wir ihr wenig an, bleiben wir nicht» (X1.12).
Was wir also erfassen kdnnen vom «unvergdnglich Seienden», dem Strom, —
ist nur ein Fragment. Das Fragmentarische gewinnt dabei infolge unserer
Erkenntnisschwiche einen scheinbar definitiven Charakter. Wir meinen, es
sei so. Dabel ist es nur ein Aspekt, wie das Ewige wird. Der Untertitel des
auf das « Gesicht nach schwersten Stunden der Nacht» folgenden Aphorismus
lautet denn auch: «(Wie das Ewige wird oder: Das Definitive des Fragmen-
tarischen).» Sosehr denn auch Hohls Notizen «nicht eine Sammlung von
Aphorismen», sonder eine «Einheitlichkeit», eine «offenbar bis jetzt noch
kaum von jemandem beachtete — Struktur» 6 haben, so kann diese Struktur
nicht in einem abgeschlossenen System dargestellt werden. Denn jedes
System miisste wieder in den «Stromen» leben und in ithnen wieder zerflies-
sen. Die aphoristische Form der Notizen entspricht vielmehr dem Inhalt. Es
gehort namlich zu dieser Struktur, dass die Hauptsédtze nicht systematisch
dargestellt, sondern immer wieder neu exemplifiziert und variiert werden
missen; d. h. quasi selber «fliessen» mussen.

1L

Das bringt uns zu einem weiteren Aspekt von Ludwig Hohls Philosophie-
ren, der ithn ebenfalls in die romantische Generation der von der «unendli-
chen Reflexion» Betroffenen einfiigt. (wie er denn auch mit seiner masslosen
Polemik gegen den Biirger, den «Apotheker» (vgl. VIII. 1-133), ein im
Grunde biirgerlich-romantischer Denker ex negativo war), namlich Ludwig
Hohls Infinitismus. Wann némlich ist dieses Nachdenken zu Ende? Wann
kommt das letzte Fragment? Wann kommt «das Ausruhen vom Wege und
Ende der Reise» (Plato.R. 533e3)? Die Antwort lautet nie: «Wer wirklich
arbeitet, kann nicht mehr aufhoren zu arbeiten» (1. 42). Am Schluss des
urspriinglich als erster Band herausgegebenen Teiles schreibt Ludwig Hohl:
«Und das Gliicklichste ist, wenn man, wie Pascal die Pensées, ohne ein Ende
schreibt» (V1. 49). Der Horizont der Arbeit ist so endlos und uniibersehbar
wie das ins Unbestimmte weiterstromende Leben. Das ganze Gesicht, das
wir suchen, erscheint nie ganz: «Immer wenn es fast herausgebracht ist, ist es
doch noch nicht heraus, wir hatten unsere Augen nur zu einer Tiuschung
gezwungen, und die Arbeit geht weiter. Das Leben ist lang, es beginnt uns lang
vorzukommen...» (XII. 153). Das ganze Gesicht ist die Utopie, an der wir
arbeiten, die wir jedoch in unserer beschrinkten Perspektive nicht als ganze,
zu sehen bekommen. Dazu ist unsere Wahrnehmung zu fragmentarisch und
selektiv, denn: «Hast du die wunderbare Rede schon gehort griinlicher ver-
schwiegener Felsen? Sie stehen am Bergsee, ganz fiir sich, meinst du. Du
kannst ihr Leben nicht horen, ihre Bewegungen nicht sehen; du kommst



LUDWIG HOHL ALS PHILOSOPH 411

vorbei mit deinem Zeitungswisch, der nur gut ist zu dem geringsten Geschdift
deines kurzen Tages; du miisstest Jahrtausende-Augen haben, dann sihest du,
wie die Felsen leben, reden, mit allem verbunden sind.» (V1. 48).

Mit den Augen vonJahrtausenden oder gar sub specie aeternitatis gesehen
ist es aber anders:

«(...) auf einem Plan, der von der Erde bis in den Zenit des Himmels reicht
— weiss wie eine Bildfliche — und auf dem jenes Arbeitsgekriusel und
-gedrehe, das wir immer fixierten, nur ein kleiner Teil ist, ein Hundertstel nicht
einmal der Fliche: auf diesem ungeheuren Plan, von hier iiber Wald und
Hiigelrand ansteigend bis zu den Wolken und ganz bis in die hochste Mitte
des Himmels hoch, auf diesem Plan erscheint auf einmal das Gesicht. Alle
Linien, die einzelnen Arbeitsherde haben sich zusammengefiigt; was wir
fixiert haben, ist ein winziger Teil seiner Ausdehnung; es geht iiber uns hinaus
und rund um uns herum; Wald und Hiigel und alle Dinge dienen ihm, dienten
ihm, sind in es eingegangen; aber bis in den Zenit des Himmels steigen seine
gewaltigen Konturen» (XII.153).

Es ist das utopische Ideal der gentigenden Erkenntnis, das im «Gesicht»
am Ende der Notizen auftaucht. Doch die gibt es nicht in der Realitét
unseres Erkennens. Uns trennt von ihr der Abgrund des menschlichen
Nichtwissens. Aber das Ideal dimmert immer wieder auf und scheint nahe
der Verwirklichung, ja beinahe schon verwirklicht zu sein. Es ist, um es mit
einer der glinzendsten Formulierungen Ludwig Hohls aus dem Spatwerk
dass fast alles anders ist zu sagen: «Als ob wir» [Nebelmeer im Hochgebirge]
«hiniiberschreiten konnten iiber den Abgrund zu den anderen monderglin-
zenden Bergen.»

I Die hier folgenden Bemerkungen sind aus einem Vortrag vom 3. November 1990 anlésslich
eines Kolloquiums zum 10. Todestag von Ludwig Hohl an der Universitit Ziirich hervorgegan-
gen. Das Kolloquium ist unter der Leitung von Prof. U. Stadler von der Ludwig-Hohl-Stiftung
veranstaltet worden. — 2 Vorwort, 5-6. — 3ebd. 5. — +Eine ausfiihrliche Interpretation dieses
heterogen tiberlieferten Fragmentes gibt Ch. Kahn, The art and thought of Heraclitus. An
edition of the fragments with translation and commentary, Cambridge 1979, 245-254. - 5Vgl.
K.A. XII, 10. Zitiert in H. Krdmer, Fichte, Schlegel und der Infinitismus in der Platondeutung
in Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 62, 1988,
583-621. Zitat S. 591. Vgl. ebd. auch S. 617 fiir die romantische Idee der Asystematizitit als
philosophischer Wert. — ¢ Vorwort, 5-6.



	Bemerkungen zu Ludwig Hohl als Philosophen

