
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 3

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Botschaften aus dem Souterrain

Zum zweiten Band «Briefe» (1935-1938) von Friedrich Glauser

Gerät ein gebührend lange verstorbener

Autor in den Ruf und Ruch eines
Klassikers, wird solche Konsekration
mit dem Erscheinen seiner gesammelten

Werke besiegelt, dann pflegt später
— unvermeidlich wie das Amen in der
Kirche - die Edition seiner Briefe zu
erfolgen. Ein allgemein approbierter
Vorgang, so geläufig, dass dabei nur selten

etwas von jener Ratlosigkeit
aufkommt, die der zwitterhaften Gattung
rechtens zustünde. Irritierend zwischen
Leben und Werk gespannt, werden
Briefe zumeist umstandslos dem ersteren

zugeschlagen. Biographen benutzen
sie als unumgängliche Quellen. Leser
werden von ihnen in der biographisch
genährten Vorliebe für einen Autor
bestätigt und stillen eine begreifliche Neugier

an epistolarischer Innenschau. Auf
diese Weise verkommen Briefe zum
Steinbruch, an dem sich die partikularen
Interessen unverfroren bedienen. Hin
und wieder mag einer die Gelegenheit
wahrnehmen, das lebensgeschichtliche
Substrat eines Werks neu zu überdenken,

die Briefe selber bleiben in ihrer
provozierenden Eigenart und
Eigenmächtigkeit unbeachtet.

Nun könnte man es sich auch im Fall
Friedrich Glausers (1896-1938) leicht
machen. Hier der Verfasser von sechs

Kriminalromanen, einem Roman über
die Fremdenlegion und einer stattlichen
Reihe von autobiographisch fundierten
Kurzgeschichten, die vor allem im Berner

«Bund», im «SchweizerSpiegel» und
in der Basler «National-Zeitung» er¬

schienen und eine leidliche Beachtung
fanden: dort der haarsträubende
Lebensweg des von mancherlei frühem
Ungemach, Erziehungsheim. Drogensucht.

Depressionen. Entmündigung
und Vormundschaft. Fremdenlegion.
Strafanstalt, psychiatrischen Kliniken.
nicht zuletzt von Heimatlosigkeit
gezeichneten Menschen. An diesem
betrüblichen Nebeneinander könnte man
festhalten, auch wenn es manches am
kurrenten Bild des Märtyrers Glauser
zu berichtigen gälte. So zeugen jene
berüchtigten Gutachten, die Glauser
jahrzehntelang nachgetragen wurden, nicht
nur von der arroganten Dummheit der
Ärzte, sondern auch von deren durchaus
ernstlichem Bemühen. Glauser vor dem

Gefängnis zu bewahren. Während seiner

Internierung in den Kliniken
Münsingen und Waldau hat es ihm nie am
Verständnis einzelner Psychiater (Max
Müller. Otto Briner) gefehlt, und es

spricht für seine unbeirrte Redlichkeit,
dass er seinem ehemaligen Psychoanalytiker

Müller in der Gestalt Dr. Laduners
(«Matto regiert») ein ehrendes Denkmal
setzte zu einer Zeit, da er mit diesem
zerstritten war. Überhaupt belegen die

vorliegenden Briefe immer wieder
eindrücklich, dass sich Glausers erzählerische

«Spezialität», seine unendlich fein
differenzierende, komplexe
Menschendarstellung einer ausserordentlichen
Fähigkeit zur Introspektion in eigener
Sache verdankt.

Doch nicht solche biographischen
Retuschen und Ergänzungen machen



228 ZU FRIEDRICH GLAUSER

die Bedeutung dieser Briefe aus. Sie
beruht vielmehr auf der im gesamten
Schweizer Schrifttum dieses Jahrhunderts

beispiellosen «condition littéraire».
die in diese Texte eingegangen ist. ja sich
recht eigentlich in ihnen herstellt. Nicht
einmal ganz vier Jahre (Februar 1935 bis
Dezember 1938) umfasst der zweite, von
Bernhard Echte mustergültig herausgegebene

und kommentierte Briefband.
Rund 950 Buchseiten künden davon,
wie Glauser in der Schweizer Literaturszene

Fuss zu fassen suchte. Zwar hat er
schon in den zehner und zwanziger Jahren

Erzählungen publiziert, und zwei
erst postum in Buchform veröffentlichte
Romane. «Der Tee der drei alten
Damen» und sein vielleicht gewichtigstes
Werk. «Gourrama», sind lange vor 1935

entstanden. Doch erst während der letzten

vier Lebensjahre fand Glauser zu
seiner schriftstellerischen Identität,
entfaltete er jene fieberhafte, freilich zu
keinem Zeitpunkt ungefährdete literarische

Tätigkeit.

Im Februar 1935 teilte Glauser seiner
Freundin Berthe Bendel mit: «Ich hab
eine längere Sache angefangen, die im

Dorf Münsingen spielen soll, weisst, so
eine Art Kriminalroman», und führte in
einem Brief vom 12. März näher dazu
aus: «£5 ist mir ein anderes Thema
dazwischen gekommen, aber der Studer,
den du ja kennst, spielt die Hauptrolle.
Ich möchte den Mann so ausbauen zu
einem Typ von gemütlichem Schweizer
Detektiv. Vielleicht wird das ganz lustig».
Mit Schweizer Gemütlichkeit, die
«lustig» wirken möge, hoffte der Studer-
Romancier zu arrivieren, und seine mit
Mundartausdrücken reich durchwachsene

Diktion sollte ein übriges tun, um
die Schweizer Leserschaft für das Buch
einzunehmen. Über der traulich-helve¬

tisch klingenden Botschaft vergisst man
indessen leicht, dass sie im Grunde
genommen extraterritorial ausgesendet
wurde. Studers Geburtsstunde schlug in
der geschlossenen Klinik Münsingen,
wie er dann entsprechend intra muros
(Waldau) zum Romanhelden nobilitiert
wurde. Der Autor schickte seine Figur
in eine von allerlei disziplinierenden
Anstalten bestückte Schweizer
Landschaft, wo sie nach dem Rechten sehen
sollte, er selber zog es nach der Entlassung

aus der Waldau vor, dem Land
fernzubleiben. «Durchschlafen» nannte
er manchmal in den Briefen die ihm
vergönnte Lebenspraxis, die ihm keine
Bleibe, keine Geborgenheit, sondern
lediglich die Aussicht gewährte, gerade
noch ungeschoren davonzukommen.
Jedenfalls wehrte er sich vehement, als
sich sein Vormund Robert Schneider
Anfang 1937 anschickte. Glausers Umzug
von Angles (bei Chartres) nach La Ber-
nerie (Loire inf.) zu verhindern und sein
Mündel erneut in der Schweiz - Schneiders

Ausdruck zufolge - zu «installieren».

«Ich würde nur mit Unlust und
gezwungen in die Schweiz zurückkehren,
denn ich habe den Aufenthalt in der
Schweiz immer als einen Alpdruck
empfunden», rechtfertigte er vor Schneider
seine Haltung. Als Glauser im April
1937 eine kurze Geschäftsreise nach Basel

und Zürich unternahm, fühlte er sich

von der Umgebung «krank gemacht»
(Brief vom 6.5.37) und trat selbst seiner
Freundin Martha Ringier gegenüber
gereizt auf. Schon zuvor hatte er
unmissverständlich erklärt: «Ich weiss, wie die
erstickende Luft in der Schweiz aufmich
wirkt, die Schweiz ist nie meine Heimat
gewesen, wenigstens kann ich sie nicht so
empfinden. Frankreich - das ist etwas
anderes. Es ist mehr Weite darin, weniger
Behörden, die einem ständig auf die

Hühneraugen treten, man lässtfünfgera-



ZU FRIEDRICH GLAUSER 229

de sein, solange man sich ruhig verhält».

(Brief an M. Ringier, 29.1.37) Gewiss.
während seiner letzten Lebenszeit in
Nervi (bei Genua), da ihm trotz
hochfliegender Pläne literarisch nichts mehr
gelingen wollte, revozierte er seine
Ansichten. Aber zu diesem Zeitpunkt hatte
der verzweifelte Glauser auch anderen
früheren Positionen abgeschworen.

Es geht uns hier nicht darum. Glau-
ser'sche Invektiven gegen die Schweiz,
die in den Briefen ohnehin nur punktuell

auftauchen, zusammenzutragen.
Nichts ist aber bestimmender für Glausers

Schreibsituation als die rigide Klausur,

die ihn über die Waldau-Internie-
rungszeit hinaus einsperrte, mithin die
Abgeschiedenheit von eben jenem
Literaturbetrieb, der seinen Lebensunterhalt

garantieren sollte. Die abgeriegelte
«condition littéraire» teilte sich allem
mit. was er zu Papier brachte, in den
Briefen und Werken sind die nämlichen
Schreibimpulse wirksam. Wenn ihm
Briefe dazu dienten, sich einem ihm
wohlgesinnten Menschen gegenüber zu
bekennen, waren seine literarischen
Texte nicht weniger adressiert. Auch sie
verfasste er - nach eigenem wiederholtem

Zeugnis - als Botschaften an die
wenigen, die ihm freundschaftlich
verbunden waren. Abgesehen von Berthe
Bendel, der tüchtigen Kumpanin, die
mit den Widrigkeiten des Alltags ebenso
umzugehen wusste wie mit seinen
trüben Stimmungen, war Glauser bei
seinen Freundschaften fast ausschliesslich
auf Briefe angewiesen. Sogar seine engsten

Vertrauten, Martha Ringier und Josef

Halperin. hat er persönlich nur während

einiger Tage oder Wochen gesehen.

Das verleiht seiner Korrespondenz
eine ungemein anrührende existentielle
Dringlichkeit, die sich noch in deren

scherzhaften, neckischen Zügen äussert.
Die konfessionellen langen Briefe sind
stets darum bemüht, die Ferne zum
geliebten Menschen aufzuheben. Auch wo
Glauser über eigene Angelegenheiten
nachsinnt, wird der abwesende Partner
immerzu herbeigezaubert und wie als

gegenwärtiger angesprochen. Selbst die
häufigste, bald deutsch, bald französisch
lautende rhetorische Gebärde: «que
veux-tu?»/«was willst du?», bittet um
Nachsicht und Verständnis des andern.
Dabei gelingt es ihm trefflich, sich auf
den jeweiligen Adressaten einzustellen
und diesem eine feste Rolle zuzuweisen,
um seinerseits eine eigene Mimikry ins

Spiel zu bringen. Mit Berthe, der
Geliebten, die zu Beginn ihrer Beziehung
offenbar davor bangte, seinen intellektuellen

Ansprüchen nicht zu genügen,
spricht er fast nur im Ton infantilisieren-
der Zärtlichkeit. Ihr. dem «Kindli» oder
«Geissli» gegenüber, mimt er den «Hasen»

oder «Hoppeler», der sie seiner steten

Zuneigung versichert und für jede
Beschwernis ein tröstendes Wort bereithält.

Seine schönsten Briefe richtet er
freilich an «maman Marthe» (Ringier).
die Basler Redakteurin der «Guten
Schriften» und Mitinhaberin einer
Jugendbuchhandlung. Vor dieser mütterlichen

Instanz kann er «abladen».sich
seitenlang über jüngste Begebenheiten.
Lektüre, schriftstellerische Okkupationen.

Lebenserfahrungen und -maximen.
«cafards» und Einsamkeit ergehen,
mitunter klagend, doch ohne Spur von
Wehleidigkeit, oft geistreich, witzig,
sogar mit aufmüpfiger Ironie, doch ohne
Überheblichkeit. Schliesslich appelliert
er nicht nur an ihr Mitgefühl, sondern
ebensosehr an ihre Klugheit. Ihr gegenüber

wählt er eine metaphorische
Verkleidung, die von allen noms de plume
seinem vielfältigen Wesen am besten
gerecht wird. - das ergebene, selten störri-



230 ZU FRIEDRICH GLAUSER

sehe «mulet»: «Ich sagte Ihnen schon,
madame et chère amie, ich bin ein Maulesel.

Und Maulesel, begreifen Sie das
wohl. Maulesel sind keine Idealisten.
Maulesel fressen Gerste oder Hafer, so

man ihnen gibt, sie sind genügsam, knabbern

auch ganz gerne an Disteln, und
man würde es kaum glauben, wenn man
ihre weichen Lippen fühlt, dass sie so

stachlige Pflanzen verschlingen können.
Sie wackeln manchmal mit den Ohren
(das kann ich auch), und wenn sie ihre
Depressionen haben, dann legen sie sich

aufdie Seite und lassen sich weder durch
Fusstritte noch durch wohlgemeinte
Ermahnungen aus ihrer bequemen Stellung
bringen.» (Brief vom 19. 2. 1936)

Unter den männlichen Bekannten
entsprach Josef Halperin. der Redakteur

der linksgerichteten
Wochenschrift«^ BC». am ehesten dem. was sich
Glauser unter einem Freund vorstellen
mochte. Zum einen ein Wunschbild.
zum andern die aus der Fremdenlegionszeit

erinnerte Erfahrung einer
verwegenen Kameradschaft scheint
mitzuschwingen, wenn er sich dem «ami et

compagnon» als «ton fidèle caporal»
anbietet. In den zahlreichen Briefen an
Otto Kleiber, den Feuilletonchef der
«National-Zeitung». kam seine
Wertschätzung für dessen menschliche
Zuverlässigkeit zum Ausdruck, zumal diese

mit pünktlichen Honorarzahlungen
einherging, während ihn das politische
Umfeld nicht weiter interessierte.
Anders bei Halperins «ABC», das er von
Frankreich aus aufmerksam verfolgte,
als wärs ein Stück von ihm. Sicher hat
mitgespielt, dass Halperin unerschrok-
ken. ohne bürgerliche Befangenheit und
Prüderie, für den Roman «Gourrama»
eintrat, den er in seinem Blatt serialisiert
abdruckte. Jedenfalls beruhte die
Gesinnungsbrüderschaft weniger auf
Halperins politischen Ansichten, als auf

dessen ungezwungenem Gebaren und
handwerklicher Redlichkeit: «Du bist
nicht der bornierten Ansicht, man müsse
jedes Gedankenfetzlein, das man am
Morgen auf seinem Schreibstuhl hok-
kend mühsam aufs Papier gekleckert hat,
aufbewahren für die Unsterblichkeit - du
meinst nicht, man müsse alles, was man
schreibe, als Heiligstes Gut der Menschheit

bewachen, behüten, in Ordner
klassieren und für die postérité aufbewahren.»

(Brief vom 22.9. 1937)
Zu Glausers - auch darin einzigartiger

- «condition littéraire» gehört nämlich ein
prononcierter Abscheu vor schriftstellerischen

Posen und Eitelkeiten. Dieser
bewahrte ihn leider nicht vor politischer
Naivität. Als er sich im Sommer 1937 zu
einer Polemik gegen André Gide
hinreissend liess. der nach einer Russlandreise

sowjetische Missstände aufgedeckt
und scharf verurteilt hatte, konnte man
über Glausers Mäkelei an Gides angeblichen

Allüren nicht froh werden. Auch
dann nicht, als er später aus opportunistischen

Gründen sein linkes Gastspiel
beim «ABC» als Verirrung abtat und
dabei seinem Freund Halperin in den
Rücken fiel.

Um so vergnüglicher liest sich dafür
ein kleiner Briefwechsel aus dem
November/Dezember 1935 mit R.J.Humm
über dessen eben erschienenen Roman
«Die Inseln». Glauser war von den
poetischen Qualitäten des Buches sehr
angetan und sah sich nun in die merkwürdige

Lage versetzt, das Werk gegen
seinen Schöpfer zu verteidigen, der auch
die theoretischen und politischen
Implikationen seines Opus gewürdigt wissen
wollte. Solch zimperliche Geltungsansprüche

pflegte Glauser mit dem
Schmähwort «Duchten» zu belegen, wie
er etwa andere erlauchte Institutionen
als «Zürcher Tante von Herrn Korrodi»
oder als «Hosenzirkel Lettingen» ver-



ZU FRIEDRICH GLAUSER 231

ulkte. Vor deren Tribunal wollte er nicht
bestehen. Ihm kam es darauf an. «die
Leute zu erwischen, die sonst Courths-
Mahler lesen oder John Kling und die
dann plötzlich begeistert sind, weil man
ihnen den 'Seewolf oder den 'Jerry» von
London in die Hand drückt, und die
dann finden, dassei <gerissen>.» (Brief an
M. Ringier vom 2. 3. 1936)

Glauser besass ein untrügliches
Gespür für Phrasen, für jederlei auftrumpfendes

Gebaren, das existentiell nicht
gedeckt war: die Empfindlichkeit des
seit seinem 22. Lebensjahr Entmündigten,

der «untendurchmusste» und sich
daher bewusst im «Souterrain» (Brief an

H. Gretler. 18.11.38) aufhielt. In jenen
«unteren Regionen», die Robert Walsers
alter ego Jakob von Gunten zu seinem
Atembereich erkor? So hübsch, so
schön beiseit hat sich Glauser dort nie
gewähnt, doch was er in seinem
angestammten Halbdunkel zu sehen
vermochte, hat er unbestechlich, skeptisch,
traurig, und dann wieder aufgeräumt,
mit bezwingender Menschenfreundlichkeit

und Grazie ans Licht gebracht.
Werner Morlang

1 Friedrich Glauser. Briefe 2. 1935-1938.

herausgegeben von Bernhard Echte. Arche
Verlag. Zürich 1991.

Die Literatur ist kein Luxus

Über den albanischen Schriftsteller Ismail Kadaré

«Diktatur und wahre Literatur können

nur auf eine Art und Weise
zusammenleben: indem sie sich Tag und Nacht
gegenseitig zerfleischen.» «Die dem
Schriftsteller beigebrachten Wunden
nehmen sich manchmal schrecklich aus,
denn sie werden sofort sichtbar. Die
Wunden, die der Schriftsteller der Diktatur

zufügt, wirken mit Verzögerung, aber
sie sind unheilbar.» Diese Sätze finden
sich in der Einleitung zu Ismail Kadarés
Berichten und Briefen, die unter dem
Titel.«Albanischer Frühling» erschienen
sind '. Von seinem Volk sagt der Verfasser,

der 1990 in Frankreich um politisches

Asyl nachsuchte, es habe sich als
letztes 1912 von der osmanischen
Knechtschaft befreit, und es habe es erst
1990 geschafft, den Stalinismus
abzuschütteln. Kadaré meint, die Wogen des

Weltkriegs hätten den nach 1912 neu

geschaffenen Staat verheerend getroffen,

doch sei Albanien um 1924 eines der
demokratischsten Länder Europas
gewesen. Aber 1945 sei es in Jalta
unabwendbar jenem Teil der Welt zugeschoben

worden, von dem es sich gerade erst
mühevoll gelöst hatte: dem Osten. Jetzt
aber klopfe diese verwaiste Nation wieder

an die Tore Europas, «seiner Mutter,
die Albanien stets kaltherzig geschlagen
hat und sich trotz ihrer Christlichkeit dieser

Nation gegenüber wenig barmherzig
erwies».

Kadaré hat grosse historische Romane

geschrieben, inspiriert von der
Geschichte seines Volkes. Sein bisher
bedeutendstes Werk ist vermutlich «Konzert

am Ende des Winters», zugleich ein
Beispiel dafür, wie Literatur die Diktatur

zerfleischt2. Sie tut es nämlich nicht
dadurch, dass sich der Schriftsteller ein-



232 ZU ISMAIL KADARE

mischt und Partei ergreift. Zw angsläufig
hätte er dann nur die Wahl, als Regimegegner

mit den Regimegegnern zu
marschieren. Damit hört er in gleicher Weise
auf. ein Schriftsteller zu sein, wie diejenigen

seiner Kollegen, die zu Apologeten
des Regimes werden. Kadaré

besteht darauf, dass sich der Schriftsteller
nicht zur Geisel seiner Zeit machen darf.
Er steht ausserhalb der Zeit und akzeptiert

nur ein einziges Gesetz, das Gesetz
der Kunst. Wenn die Gesetze der Zeit,
in die sein Leben zufällig fällt, nicht mit
diesem übereinstimmen, kann er seiner
Zeit mühelos den Rücken kehren. Es
wäre aber ein grosser Irrtum, in Kadaré

wegen dieser Abgrenzung einen
Bewohner des elfenbeinernen Turms zu
sehen. Eher schon könnte es sein, dass er
dieses symbolische Gebäude für eine

Erfindung derjenigen hält, die vom
Schriftsteller verlangen, dass er sich
ändert und aufhört, ein Schriftsteller zu
sein, indem er Berichterstatter. Apologet

einer Ideologie und Propagandist
wird.

Die Berichte und Briefe, die in dem
Buch «Albanischer Frühling» vereinigt
sind. Dokumente eines Versuchs, auf die

Staatsführung selbst Einfluss zu
nehmen, nicht im Namen einer Opposition
oder einer Gruppe, die sich als progressiv

versteht, sondern im eigenen Namen
und auf eigene Verantwortung, aus Sorge

um die gefährdeten Ansätze zur
Demokratisierung und - das wohl nicht
zuletzt - aus der Sorge es möchten «die
Gesetze der Zeit nicht mit dem obersten
Gesetz der Kunst übereinstimmen», dürfen

allein unter dem Gesichtspunkt der
Literatur gelesen werden. Da wird
zuerst von Telephongesprächen mit dem
Parteichef Ramiz Alia berichtet, auf den
Kadaré Einfluss nehmen möchte, und
tatsächlich kommt es alsbald auch zu
einer Unterredung im Büro des Gewal¬

tigen. Erstaunlicherweise hat der
Schriftsteller da nicht nur die Gelegenheit,

für die Beachtung der Menschenrechte

und für die Freilassung der
politischen Gefangenen zu plädieren, es

scheint, dass der Staats- und Parteichef
ihm zustimme. Und wenn die Rede auf
den Hunger und das Elend im Lande
kommt, kann Kadaré den Verdacht
äussern, es sehe so aus. als halte jemand das

Volk absichtlich knapp, erkläre mit der
Weltwirtschaftskrise die Knappheit der
Lebensmittel, ganz als ob nicht die Not
der Bauern damit ein wenig zu lindern
wäre, ihnen das Halten von Kühen zu
erlauben. Der Schriftsteller greift dabei
auf die zeitlosen Balladen aus der Welt
der Bergbauern zurück, von denen er
sagt, sie seien das beste Gegenmittel
gegen stalinistische Dogmen. Und tatsächlich

scheint zuerst Erfolg zu haben, was
der Schriftsteller dem Präsidenten
vorgetragen hat. Nur machen es die konservativen

Kräfte sofort wieder zunichte.
Schliesslich bleibt dem Schriftsteller keine

andere Wahl, als das Land zu verlassen

und in Frankreich um Asyl
nachzusuchen.

Wer die Verhältnisse, die in Albanien
bestehen, nicht nur aus den Nachrichten
erschliessen möchte, die uns Fernsehen.
Radio und Zeitungen übermitteln, sollte
zu Ismail Kadarés «Albanischem Frühling»

greifen. Selbst die Fussnoten. die
den Berichten und Briefen angefügt
sind, enthalten da aufschlussreiches
Material. Als die Kampagne gegen den Autor

gestartet wurde, mit dem die Betonköpfe

verhindern wollten, dass er noch
mehr Einfluss gewinne, veröffentlichte
ein Literat namens Pipa eine Studie, in
welcher der Nachweis versucht wurde.
Ismail Kadaré beziehe in seinen Romanen

«Die Festung», «Der grosse Winter»
und «Chronik in Stein» Stellung gegen
das kommunistische Regime und beson-



ZU ISMAIL KADARE 233

ders gegen Enver Hoxha. Verfolgung
der Intellektuellen, Zuflucht Ausreisewilliger

in ausländischen Botschaften,
blutige Zusammenstösse mit der Polizei
führen zur bitteren Einsicht, dass der
Vorstoss zu früh war. die Stunde der
Demokratisierung noch nicht gekommen

ist.

«Konzert am Ende des Winters», der
Roman, der 1988 in Tirana erschien und
seit 1991 in einer Übersetzung aus dem
Albanischen von Joachim Röhm
vorliegt, ist ein weiteres Beispiel für Kada-
rés einzigartige Kunst. Geschichte in
Märchenhaftes und Mythisches zu
verwandeln, sie auf eine höhere Ebene zu
heben, nicht etwa, um sie zu verklären,
sondern um an ihr sichtbar zu machen,
was allein die Literatur als Kunst er-
reicht.

Bekanntlich hat Albanien zu einem
bestimmten Zeitpunkt mit der Sowjetunion

gebrochen und sich an China und
Mao Zedong angelehnt (ich übernehme
die Schreibweise des Namens wie diejenige

von Enver Hoxha der deutschen
Übersetzung). Kadaré unternimmt es in
seinem grossen zeitgeschichtlichen
Roman, den Versuch einer Begegnung
zweier einander fremder Kulturen zu
erzählen. Sowohl auf privater Ebene, im
Leben und in den Sorgen und Ängsten
der Menschen in Tirana, die er in ihrem
beruflichen Alltag und in ihren privaten
Beziehungen beobachtet, als auch auf
der Ebene der grossen Politik, der miss-
trauischen gegenseitigen Beobachtung
der Mächte über Satellit und der
Konversation auf Botschaftsempfängen,
entfaltet er ein figurenreiches Panorama
aus Weltgeschehen und Menschenschicksal.

Tragik und Burleske halten
sich die Waage darin. Wenn Kadaré
erzählt, wie der grosse Vorsitzende,
zurückgezogen in seiner Höhle in den Bergen,

seine Ränke spinnt, seine Gedan¬

ken schweifen lässt und das Welltheater
im Geiste vorausinszeniert, wird einem
die Schrecklichkeit und die Komik dieser

Figur bewusst. Die Delegationen der
Albaner bei den Chinesen und der
Chinesen bei den Albanern haben ihre
hochwichtigen Missionen: aber die
Absurdität ihrer Beflissenheit springt ebenfalls

ins Auge. Was von ihrer
Dienstbereitschaft, ihrem Glauben an die Idee,
ihrer Verehrung der Staatsoberhäupter
bleibt, ist am Ende das Werk eines Dichters.

Er erschafft sie. er treibt sie um, er
lässt Weltgeschichte geschehen, und er
tut es sehr zum Vergnügen seiner Leser,
denen er hilft, die Dinge aus jener
Distanz zu betrachten, die sie frei macht.
Man ertappt sich bei dem Gedanken,
diese Welt, in der es Oberhäupter und
Untertanen. Minister mit Leibwächtern
und Beamten gibt, deren Stolz es ist.
einmal bei einem dieser Potentaten zu
Tisch geladen zu sein, sei eine grosse
menschliche Komödie. Der Miles glo-
riosus kommt darin ebenso vor wie das

Liebespaar, der Dottore und der
Padrone.

Was aber die Chinesen betrifft, so
erzählt Kadaré in skizzierten Novellen (er
nennt diese Texte Synopsen, sinngemäss
also knappe Zusammenstellungen, die
parallel zueinander erzählt werden)
zwei signifikante Vorgänge. Im einen
Fall ist es eine spiritistische Sitzung in
der Stadt N.. im andern die mühsame
Kommissionsarbeit zur Erschaffung des

Lei Feng. Geht es hier darum, einen
Menschen zu gebären, der den Ideen
Mao Zedongs in idealer Weise
entspricht, so dort um die totale Überwachung

der Gesellschaft durch Mikrophone

und Wanzen, wobei die Überwacher

auf die Spur spiritistischer Umtriebe

kommen. Der Musterchinese, den
die Kommission zu erfinden beauftragt
ist. zählt etwa fünfundzwanzig Jahre, ist



234 ZU ISMAIL KADARE

von Beruf Soldat, bäuerlicher Herkunft
und Junggeselle ohne Liebes- oder
Familienbindung, von der Mutter abgesehen.

Stolz. Individualismus und Wohlleben

sind ihm fremd. Er ist «ein Treibriemen

der Gedanken Mao Zedongs», und
er stirbt beim Rettungsversuch für einen
Genossen den Unfalltod. Der
spiritistischen Seance wären die Schnüffler
beinahe nicht auf die Spur gekommen,
obgleich sie in die Steppjacke eines der
Teilnehmer ein autonomes Mikrophon
mit Tonband eingenäht haben. Denn
eben dieser Teilnehmer wird von einem
Bulldozer überfahren und in seinen
Kleidern beigesetzt. Erst viel später,
nachdem man die Leiche exhumiert und
das kleine Tonband gefunden hat.
erklingt seine Stimme im Labor der
Geheimpolizei, die Stimme eines Toten,
ganz ohne spiritistisches Medium zum
Sprechen gebracht.

Das Konzert am Ende des Winters,
das dem Roman den Titel gab. findet in

Peking statt. Skender Bermema, ein
Schriftsteller aus Tirana, der zusammen
mit einem Kollegen einer Einladung der
chinesischen Freunde gefolgt ist.
zugleich der Verfasser der Novellen-Synopsen,

besucht den Anlass als Gast der
Regierung. Es ist die Nacht, in der Mao
Zedong stirbt.

Wie es Kadaré gelingt, so verschiedene

Welten wie das Privatleben albanischer

Beamter und Offiziere,
Staudammbau und Schwerindustrie, Chinesen

in Tirana und die Gedankenwelt
ihres grossen Vorsitzenden, ja diesen

höchstpersönlich sowie die Führungsgestalten,

die ihn umgeben, aber auch
wiederum den chinesischen Alltag in der
Hauptstadt des Grossreichs so gut wie in
der Provinz in einen grossen Roman zu
verweben, ist bewundernswert.
Vergleichbares findet sich in der zeitgenös¬

sischen Literatur schwerlich. •• Krieg und
Frieden- müsste vielleicht herangezogen

werden, der grosse historische
Roman. Die Gattung scheint der Vergangenheit

anzugehören: aber wie Kadaré
das Individuelle und das Allgemeine
hier zu verbinden weiss, rechtfertigt und
bestätigt ihre Erneuerung. Das grosse
Panorama, das der Autor vor uns entfaltet,

hat innerhalb der Gesamtkonzeption
Platz für unterschiedliche

Darstellungsstile. Da spricht ein allwissender
Erzähler, doch da wechselt auch die
Perspektive und spricht oder phantasiert
Mao Zedong. Wir nehmen als Leser teil
an den Ängsten und an den bangen
Hoffnungen der Menschen, und alsbald
legt uns der Schriftsteller als Romanfigur.

Skender Bermema. in welchem sich
Kadaré vielleicht selbst in die Handlung
einfügt. Entwürfe und Skizzen aus seiner

Schreibwerkstatt vor. satirische
Novellen oder auch Dialoge.
Wenn nach dem mysteriösen Flugunfall
des Marschalls Lin Biao Gerüchte über
ein Mordkomplott aufkommen, das

Mao selbst ausgeheckt habe, um dem
Attentat des Marschalls auf ihn selbst
zuvorzukommen, erwägt Bermema eine

ganze Reihe von Motiven und
Tathergängen, die er verschiedenen, mit Initialen

von A bis I benannten Sprechern in
den Mund legt. Und daran schliesst sich
eine neue Version des Dramas an unter
dem Titel «Der letzte Winter des
Macbeth», in der Kadare/Bermema Macbeth
seine blutige Tat in einem inneren
Monolog reflektieren lässt. Der Mörder
weiss, dass über ihn eine Tragödie
geschrieben worden ist. Sein Monolog
schliesst mit Worten, die Ismail Kadarés
literarisches Engagement und seine

Überzeugung von der Unheilbarkeit der
Wunden, die der Schriftsteller der
Diktatur zufügt, am Beispiel des
Königsmörders auf dem Thron bestätigen.



ZU ISMAIL KADARE 235

Wenn dieses Theaterstück oder auch
nur die mündliche Überlieferung davon
im Bewusstsein der Menschen ist. gibt es

für den Usurpator keine Rettung. «Ich
müsste ein Idiot sein», sagt er. «um nicht
zu begreifen, dass es meine Macht bei
weitem übersteigen würde, ihm dann
noch Einhalt zu gebieten. Wenn das
menschliche Gemunkel auf einem Drama

über mich beharrt, kann keine Kraft

der Weh, und am wenigsten ich. etwas
dagegen unternehmen. »

Anion Krättli

1 Ismail Kadaré. Albanischer Frühling.
Berichte. Briefe. Betrachtungen. Aus dem
Französischen von Miriam Magall. Neuer Malik
Verlag. Kiel 1991. - ; Ismail Kadaré. Konzert
am Ende des Winters. Roman. Aus dem
Albanischen von Joachim Röhm. Residenz
Verlag. Salzburg und Wien 1991

«Schau den Schatten den Schatten beschatten»

Zum Roman «Requiem» von Peer Hultherg

1985 ist in Dänemark ein Buch
herausgekommen, das in der literarischen
Welt einiges Aufsehen erregte und die
Kritiker aufhorchen liess. Im Sommer
1991 war es so weit, dass dieses Werk
von Peer Hultberg1, mit dem Titel
«Requiem», in der Übersetzung von Ursula
Schmalbruch in deutscher Sprache
erscheinen konnte. In 537 monologischen
Prosatexten, formal aus je einem einzigen

Satz bestehend, erhellt der Autor
Schicksale von Menschen in der Weise.
dass er ihre verborgensten Gedanken
und Gefühle schonungslos offenlegt.

Das Buch handelt allgemein von der
Gefangenschaft und Verletzlichkeit des
modernen Menschen in seiner
seelischen Einsamkeit. Nicht zufällig hat
Hultberg seinem Œuvre zwei Mottos
vorangestellt, die im wirklichen und
übertragenen Sinne von Gefangenschaft

berichten. Das eine stammt aus
den «Aufzeichnungen aus einem
Totenhause» von Dostojewski, das andere aus
«77;<? Waste Land» von T. S. Eliot. An
letzteres knüpft er in seiner «Einlei¬

tung» unmittelbar an: «Sie kommen bei
Nebel, bei Hagel, bei Sonne, bei Schneematsch,

sie gehen und gehen (...).» Dieser
Satz, der im «Abschluss» leitmotivisch,
aber variiert, wieder am Anfang steht,

mag den Leser an gewisse Skulpturen
von Alberto Giacometti erinnern. Giacomettis

Figuren verkörpern insofern
Isoliertheit und Anonymität, als der Künstler

ihnen keine individuellen Züge
verleiht, sondern sie in der von ihm
konzipierten abstrakten Form darstellt. Hultberg

dagegen isoliert und verfremdet
seine Gestalten, indemersie auf namenlose

Stimmen reduziert. Stimmen
jedoch, die sich nirgends zum befreienden
Dialog zusammenfinden, sondern zu
monologischer Einsamkeit verurteilt
sind.

In aufgestauten Aggressionen werden

Vorurteile gegen Kinder. Eltern.
Ehepartner. Freunde. Vorgesetzte
usw. gehegt: Da gibt es Missverständnisse.

Anschuldigungen. Unterstellungen.

Vorwände. Ausflüchte, klischeehafte

Leitideen, rechthaberische Bil-



236 ZU PEER HULTBERG

dungsphilisterei. äussere und innere
Versklavung durch den Alltag.Triebver-
fallenheit und vor allem verletzte
Gefühle, mit denen der einzelne sich selbst
überlassen bleibt.

Hultbergs Gestalten, sozial gesehen
vielleicht dem Mittelstand zuzuordnen,
sind, von wenigen Ausnahmen abgesehen.

Alltagsmenschen mit ihren
gewöhnlichen Gedanken, Sorgen, Nöten
und Gefühlen. Ihre zufälligen Ansichten
gleichen dem Wind, der bald aus dieser,
bald aus jener Richtung weht. Mit sturer
Hartnäckigkeit verfechten sie Meinungen

(das Stilmittel der Redundanz setzt
der Autor dabei mit grosser Könnerschaft

ein), die sie schliesslich doch wieder

umstossen oder in ihr Gegenteil
verdrehen. So lesen wir eingangs des Textes
464: «Denn sie pubertierte bloss, das war
nichts, man brauchte sie nicht ernst zu
nehmen (...).» Bis dabei, nach mancherlei

Präzisierungen und Modifikationen,
schliesslich herauskommt: «(...) ihre
Rebellion war nicht nur das, wofür sie es

hielten, denn es war sie, sie an sich, und
sie als sie selbst an sich, sie sollten sie noch

zu spüren bekommen (...).»
Auch zeigt sich immer wieder, wie der

Wortschwall oft spitzfindiger Scheinargumente,

mit denen die Menschen sich
selbst und andere belügen, die Wahrheit
erstickt. Die Tatsache etwa, dass, wie in
Text 228, die Mutter «königlich gesinnt»
war, der Vater jedoch «kein richtiges
Gefühlfür königliche Häuser» hatte, ist als

Scheidungsgrund, wie er dem Kinde
präsentiert wird, ja wohl kaum stichhaltig.

Mitunter führt die Unaufrichtigkeit
sich selbst gegenüber zur Flucht ins
Pathos oder in die heroische Pose und
verrät dadurch nur allzu deutlich die
erbärmliche Hilflosigkeit des Sprechenden:

wenn ein Mann ein Mann ist, dann
ist ein Mann ein Mann, und das war er,

ein richtiges Mannsbild und nicht einer
dieser zimperlichen Plumeaububis, die
den Strohtod sterben würden, er war ein
Mann, denn der Geist der Wikinger lebte
noch in ihm, und wenn er starb, dann
würde er kämpfend und stehend sterben,
und auch nach seinem Tod würde man an
ihn zurückdenken (Text 375).

Die Ebene des Banalen erscheint
durch diese Beispiele genügend
illustriert. Gewissermassen lupenhaft
vergrössert. repetiert es sich in jener
aufdringlichen Art. die darin besteht, dass

eine an sich plumpe Aussage in den
verschiedensten Variationen eine ganze
Textstelle überzieht, und die ein stilistisches

Grundelement des ganzen Buches
bildet. Dahinter gähnt beängstigend das

grosse Nichts, dem die Stimmen mit
ihrer Beredsamkeit vergeblich zu entfliehen

suchen. Der Satz « Unsere Krankheit
ist grenzenlose Langeweile», aus Georg
Heyms Prosastück «Eine Fratze»,
kommt einem dabei unwillkürlich in den
Sinn.

Eine Gesellschaft, deren Träger sich
fortwährend belügen, vermag auch Alter

und Tod nicht zu akzeptieren: Die
Aussage «Jedes Alter hat ja seinen Reiz»

(Text 389) scheint sich über die Tatsache
des Älterwerdens eher beschönigend
hinwegzusetzen, als dass sie von einer
ernsthaften inneren Auseinandersetzung

mit den unerbittlichen Abläufen
des Lebens zeugte.

Peer Hultberg ist ein Meister der
Parodie. Anspielungen auf die Bibel
durchziehen sein ganzes Werk. Zitate, die er
in die verschiedensten neuartigen
Zusammenhänge bringt. Bisweilen bildet
er mit Bibelversen längere Reihungen,
in denen seine ganze sprachliche Virtuosität

zum Tragen kommt. In Text 162

fordert ein Sprecher dazu auf. das Leben
etwas positiver zu sehen, und ergeht sich
dabei in der Tirade:



ZU PEER HULTBERG 237

sieh den Sperling auf dem Feld
und die Vögel unter dem Himmel und das
Unkraut unter dem Weizen, und wer
krümmt ein Haar aufwessen Kopf, wenn
du nicht anfängst, Balken statt Splitter zu
sehen, und stimmt da vielleicht etwas
nicht, denn wenn du den Splitter im Auge
der Natur siehst, wirst du nie den Balken
in deinem eigenen entdecken, du Distelherz,

du Splitterherz, du Balkenherz (¦¦¦)¦
Wie aber die Bibel im Dienst der

autoritären Erziehung steht, die ohne
Begründungen auszukommen glaubt, das

zeigt uns Text 477. der die zehn Gebote
um ein elftes erweitert. Dieses lautet:
«(...) du sollst nie Zitronen in den
Kühlschrank legen, ob es den Zitronen oder
dem Kühlschrank schadet, ist gleichgültig,

denn in erster Linie schadet es mir,
denn deine Mutter, der Herr, ist ein mächtiger

Herr, und sie erlaubt nicht, dass
jemals Zitronen in den Kühlschrank kommen

(...)». Der Wechsel der grammatikalischen

Person - im vorliegenden Fall
von der zweiten in die erste Person und
wieder zurück zur zweiten - ist ein für
Hultberg charakteristisches Stilmerkmal,

genauso wie jenes, das die Personen
durcheinandersprechen lässt. Es sind
dies zusätzliche Verfremdungsmittel,
die jegliche Identifikation des Lesers mit
den Stimmen verunmöglichen.

Aber nicht bloss die Bibel, auch
Märchen. Zitate aus Goethes «Faust».

Sprichwörter. Redensarten. Kinderreime

usw. erfahren Umbildungen, welche
in ihrer Schlagkraft denen eines Günter
Grass kaum nachstehen. Dadurch, dass

Hultberg altes, im Laufe der Zeit vielfach

missverstandenes und missbrauch-
tes Sprach- und Gedankengut parodiert,
schafft er die Voraussetzungen, dieses zu
neuem, fruchtbarem Leben zu erwek-
ken.

Es lässt sich kaum übersehen, dass

Hultberg seinem dichterischen Schaffen

kompositorische Prinzipien aus der Musik

zugrunde legt. (Bereits der Titel
«Requiem» tönt dies an.) Arthur Honegger
in seiner «Cantate de Noël» etwa
parodiert altbekannte Weihnachtslieder
und verhilft ihnen gerade hiermit zu
neuem Glanz. Ähnlich wie Honegger
die Lieder miteinander verquickt und
auf diese Weise etwas Eigenständiges
schafft, so bildet Hultberg aus alten
Textstellen und Zitaten seine erstaunlichen

Kompositionen.
Das ursprünglich aus der Tonkunst

stammende Leitmotiv ordnet den
Roman trotz seiner Modernität einer
literarischen Tradition zu. als deren Begründer

in neuerer Zeit, von Wagner beeinflusst,

vielleicht Thomas Mann gelten
mag. Bei Hultberg verbinden leitmotivische

Strukturen nicht nur «Einleitung»
und «Abschluss» miteinander, sondern
sie schaffen auch zwischen den einzelnen

numerierten Texten geheime
Verbindungen. Von der Musik her bestimmt
ist ferner die Art und Weise, wie der
Autor mit den in den einzelnen Stücken
dominierenden Schlüsselwörtern variierend

spielt. Insgesamt mutet das Werk
wie ein tema con variazioni an: Fast ist

man geneigt, dieses mit den (im Buch
übrigens erwähnten!) Goldberg-Variationen

zu assoziieren, wenn man
gedanklich «Einleitung» und «Abschluss»
des Romans durch die am Anfang und
am Ende von Bachs Opus erklingende
aria ersetzt.

Die Sprache Hultbergs gleicht einem
Kaleidoskop, welches mit den einzelnen
Elementen stets neue Verbindungen
bildet. Sie ist so etwas wie eine aktive
Materie, die nie zur Ruhe kommt, weil sie

ununterbrochen chemischen Reaktionen

ausgesetzt bleibt. Dabei geht der
Autor so weit, dass er Wörter und
Wendungen einflicht, die ausserhalb von
Grammatik und Sprachgebrauch liegen



238 ZU PEER HULTBERG

und mit denen er bewusst den Rahmen
des Konventionellen sprengt. Dazu
gehören etwa Ausdrücke wie «Luftbraten»
(Text 203). «Windfrikadellen» (ebenda).
«koffeingehärtet» (Text 392) oder «niko-
tinstahlfest» (ebenda). In Text 132 erfahren

wir über die neue Hose, die der
Besitzer wegen ihrer Unversehrtheit nicht
anzuziehen wagt: «(...) und weil sie neu
und zum Brauchen nicht übers Herz
gebracht war, war sie alt geworden (...).»
Als von sehr aktueller Brisanz mutet uns
schliesslich das versartige Wortspiel an:
«Schau den Schatten den Schatten
beschatten» (Text 412).

Solche Kombinationen, sprachliche
Formen des Expressionismus weiterführend,

mögen zeigen, dass trotz dem
tragischen Grundtenor des Buchs auch die
Komik nicht fehlt, eine Wortkomik, die

allerdings schwarzen Humor verrät.
Und doch endet dieses Riesenwerk voller

Labyrinthe und Fesseln mit der Aussicht

auf Freiheit, ähnlich wie bei Bach
die in den Moll-Tonarten stehenden
Fugen von Band I des Wohltemperierten
Klaviers sich im Schlussakkord (fast
ausnahmslos) in Dur auflösen. In Anlehnung

an das Eingangsmotto aus Dostojewski

lautet der letzte Satz:

«Da kommen sie. Tag für Tag. Gehen
und gehen. Schweigend durch die Stadt.
Durch die Stadt gehen sie. Gehen zeitlos.
In die Freiheit. In das neue Leben. Welch
herrlicher Augenblick. In den Frieden.»

Liegt in der Vision, die den Roman
beschliesst. vielleicht der Hoffnungsfunke,

der den Glauben an eine freiere und

klügere Menschheit trotz den düsteren
Tönen noch wachhält? Ist Gnade am
Ende der Hölle also möglich?

In seiner Vielschichtigkeit liefert
«Requiem» eine scharfsinnige Diagnose un¬

serer kranken Gesellschaft. Was die
literarischen Einflüsse angeht, so dürften
Dostojewski. Proust, Kafka, Günter
Grass und insbesondere James Joyce
dem Werk Pate gestanden haben, um
nur einige zu nennen. Wie Joyce, bewegt
sich Hultberg vorwiegend im
kleinbürgerlichen Milieu mit seinem trivial-modernen

Hintergrund und lässt
Durchschnittsmenschen zu Wort kommen.
Was die beiden Autoren ferner miteinander

verbindet, ist die Leitmotivik des

Gewöhnlichen, die Schilderung
verborgenster Gedanken und Wünsche als
erlebte Rede oder innerer Monolog sowie
die - bei Joyce zumindest stellenweise
vorzufindende - Erzähltechnik mittels
langer Satzperioden mit spärlicher oder
gar fehlender Interpunktion. Wenn aber
Joyce noch Menschen mit Namen den

Gang des Geschehens leiten lässt.
vernehmen wir von Hultbergs namenlosen
Gestalten nur die Stimmen.
Erstaunlicherweise sind es solche, unter denen
der Leser bisweilen seine eigene
wiedererkennen mag.

So gesehen, geht von dem Buch eine
kathartische Wirkung aus. «Requiem».
ein sprachliches Meisterwerk über die
Tragödie des modernen Menschen, im
Umfang monumental, vermag dem
Leser, der sich eingehend damit befasst.
eine beinahe grenzenlose Fülle von
Stoffen und Ideen zu vermitteln. Sein
Platz unter den literarischen Schöpfungen

von bleibender Aktualität dürfte
ihm daher gewiss sein.

Walter Gorgé

1 Peer Hultberg: Requiem. Aus dem
Dänischen von Ursula Schmalbruch. Residenz
Verlag. Salzburg und Wien 1991. (Originalausgabe:

Gyldendal Redaktion Arena.
Kopenhagen 1985.)



MUSIK IM ABENDLAND

Musik im Abendland

Ein Buch über «Prozesse und Stationen vom Mittelalter bis zur Gegenwart»
von Hans Heinrich Eggebrecht >

239

Gegen Ende des Vorworts steht der
herausfordernde Satz von Hans Heinrich

Eggebrecht, dem 1919 in Thüringen
geborenen prominenten Musikwissen-
schafter: «Vielleicht aber lässt Wissenschaft

es sich gefallen, dass mal einer
kommt, der dersogenannten Objektivität
als einer der obersten Maximen entgegentritt.

»

Eggebrecht war von 1961 bis 1988

Professor für Musikwissenschaft an der
Universität Freiburg im Breisgau. Weder

in seiner Neigung noch in seiner
Ausbildung liegen die charakteristischen

Anlagen für einen Rebellen oder
Phantasten. Sein erstes Werk, das ihn
international bekannt machte, war sein
«Handwörterbuch der musikalischen
Terminologie». Auch wenn seine
terminologischen Vorschläge nicht überall
durchgedrungen sind: Dieses Wörterbuch

ist zur Grundlage des Sachbands
des am meisten benützten Musiklexikons

der Gegenwart im deutschen
Sprachbereich, des Riemann-Lexikons.
geworden und hat von dort aus in die
Breite gewirkt. Eggebrechts terminologische

Klärungen waren um so wichtiger,

als in den Fächern der Musikwissenschaft

besonders hartnäckig unbesehen
übernommene Begriffe aus anderen
Disziplinen herumgeisterten. Dass sie
das zum Teil heute noch tun. ist nicht
Eggebrechts Schuld.

Indessen fragt sich Eggebrecht in
seinem 838seitigen Buch erneut: Was heisst
«Barock» (darüber gibt es sechs Seiten
Begriffsgeschichte). Bevor er sich im
folgenden Buchteil darüberentscheidet.
ob er für die Übergangszeit von etwa

1720 bis etwa 1760 Namen wie
«Frühklassik» oder «Rokoko» (alle schon in
Anspruch genommen) verwenden soll,
schreibt er fünfzehn Seiten über die Frage

«Musikalische Klassik - was heisst
das?», und entscheidet sich dann für eine

«Vorklassik», die sich fünffach unterteilen

lässt: 1) Stichwörter. 2) Die
Mannheimer Schule. 3) Berlin. 4) Carl
Philipp Emanuel Bach und 5) Wien
(Kleinmeister und Joseph Haydn in seiner

Frühzeit).
In dieser «Aera mobilitatis». wie

Eggebrecht sie nennt, sind nicht gesichtslose
Merkmale des Aufklärungszeitalters

zum Vorschein gekommen, sondern
konkrete Anforderungen an die Musik
als Darbietungskunst: «Öffentlichkeit»
(Entstehung des allgemeinen
Publikums). «Verständlichkeit» (Ideal der
vom gesellschaftlichen Status unabhängigen

Zugänglichkeit) und. als Resultat
der um 1740 heraufgekommenen Idee
des eigenschöpferischen Individuums.
«Individualisierung».

Kennzeichnend für den jetzigen
Eggebrecht, der sich relativ spät der
Sozialgeschichte zugewandt hat, sind seine
gelegentlichen Verweise auf
populärwissenschaftliche Schriften, die nicht auf
der Höhe seiner eigenen Argumentation

stehen, so in diesem Fall das
Taschenbuch von Peter Schleuning: «Das
18. Jahrhundert. Der Bürger erhebt sich»
von 1984. Solche Verweise kann man als
Hieb gegen die «sogenannte Objektivität»

verstehen, welche die Musikwissenschaft

«als eine der obersten Maximen»
beachten soll. Indessen fällt bei
Eggebrecht der polemische Ton von Schleu-



240 MUSIK IM ABENDLAND

ning fort. Auch da. wo sich der Freiburger

Gelehrte im Umkreis der Französischen

Revolution bewegt, bleibt er
immer vorsichtig in der Beschreibung von
Ursache und Wirkung und gemässigt in
der Berücksichtigung gesellschaftlicher
Umwälzungen als stilgeschichtliche
Impulse.

Gerade hier, wo zahllose heute im
Buchhandel angebotene
Musikgeschichten eine Erleichterung erkennen
lassen, dass sie den vielfach sich
durchkreuzenden musikgeschichtlichen
Vorgängen der früheren Jahrhunderte
entronnen sind und lineare Fortschreitungen

suggerieren können - gerade hier
warnt Eggebrecht: «. es ist nur sehr
bedingt angebracht, in dieser gärenden
Aufbruchszeit Entwicklungslinien
aufzeigen zu wollen, die die Punkte, an
denen das Neue besonders deutlich greifbar
ist, im Sinne einer sukzessiven 'Entfaltung

des einen aus dem andern >, einer
linearen Vorgänger- und Nachfolgerschaft,

miteinander zu verbinden. » In der
hohen Beweglichkeit und im Polyzentrismus

dieser Zeit lägen.so Eggebrecht,
jene Voraussetzungen, die dann die
«klassische Musik» hervorbrachten,
welche «im Werk der Wiener Trias

(Haydn, Mozart und Beethoven)
triumphierte».

Ein Widerspruchsgeist bleibt
Eggebrecht auch in der Behandlung jener
drei Komponisten, auf die seine
Vorklassik hinführt. Im Œuvre Joseph
Haydns - Michael Haydn wird ausser
acht gelassen - hebt Eggebrecht den
«Geschichtswert» deutlich über den
(nicht klein angesetzten) «Kunstwert».
Beethoven verteilt er mit dem Aufgebot
seines ganzen terminologischen Scharfsinns

auf die Klassik und das 19.

Jahrhundert. Vor die relativ wenigen Seiten
über Mozart schiebt Eggebrecht die
«Reflexion X»: « Was ist das, was an der

Musik so schön ist?» (Das Wörtchen
«so» verrät eine Spitze gegen die

Neigungen des grossen Konzertpublikums,
musikalische «Klassik» als Ebenmass.ja
als Glätte zu missverstehen.) Die knapp
acht Seiten, die Eggebrecht der Musik
Mozarts widmet, versuchen anhand
eines einzelnen Beispiels zu zeigen, wie
der Komponist diesen «Erwartungshorizont»

erfüllt (dass dieser Erwartungshorizont

zu Mozarts Lebzeiten noch
nicht bestand, wird nicht ausgeführt).
Die Wahl des d-moll-Klavierkonzerts
KV 466. als Objekt der Demonstration,
ist hintergründig angriffig: Es ist dies das

einzige Klavierkonzert Mozarts, das
durch Beethovens Vermittlung zum
Eigenbesitz der Romantik wurde. So wird
der Leser, sicher absichtlich, nicht mit
dem Kern von Mozarts Musik, sondern
mit deren Abglanz konfrontiert. Allerdings

wird man in den letzten Sätzen der
Reflexion gewarnt: «(Es wird) hier
zugleich versucht, in exemplarischer Weise
die ästhetische Frage nach dem musikalisch

Schönen überhaupt und die
geschichtliche Frage nach dem Erkennen
des konkret Schönen einer Musik miteinander

zu verbinden.» Die musikphilosophische

Fragestellung hat Mozarts
Œuvre verdrängt.

Eggebrechts Vorwort könnte den
Verdacht erwecken, den Musikwissenschaftern

sei die Fragwürdigkeit des

Begriffs der «Objektivität» gegenüber der
Kunst insgesamt unbekannt. Dem ist

ganz und gar nicht so. Im Gegenteil:
Wissenschafter, welche ihre eigene
«Objektivität» gegenüber Kunstwerken in
Frage stellen, sind heute in der Mehrheit.

Der Grossteil der akademischen
Lehrer lässt Studenten einen weiten
Radius für ästhetische Urteile, insistiert
hingegen auf verlässlicher Quellenkun-



MUSIK IM ABENDLAND 241

de und damit auf der Fähigkeit, musikalische

Quellen aller Zeiten selber lesen
und in ihren Kontext stellen zu können.

In der Biographik allerdings, die auf
grössere Leserschichten zielt, haben sich
Musikhistoriker und Musikliebhaber
immer wieder Ausflüge in die «biographie

romancée» erlaubt. Dabei ist es

mehrmals zu harten Auseinandersetzungen

mit Musikwissenschaftern
gekommen, welche die Quellenkunde
vorantreiben und sich selber jede
Ausschmückung verbieten. In vielen Fällen
sind sie die Herausgeber der
Gesamtausgaben der Œuvres, ohne die neuere
Gebrauchsausgaben nicht möglich
wären. Eggebrecht schätzt die geschichtsbildende

Kraft der Gesamtausgaben
gering ein. An der Spitze seines Interesses
steht der durch die jeweilige Musik
betroffene, im besten Sinn «aufgeklärte»
Mensch.

Hier haken denn auch Eggebrechts
fünfzehn über das Buch verteilte
«Reflexionen» ein. Sie wollen, so das Vorwort.
«den Leser gleichsam bei der Hand
nehmen». Denn: «Sie besinnen sich darauf,
warum überhaupt wir Musikgeschichte
schreiben und lesen, wissen wollen und
betreiben. Sie führen den Leser in die
Werkstatt des Denkens und Schreibens.
Sie erörtern mit ihm zusammen die hier
angewandten Verfahrensweisen der
Musikgeschichtsschreibung und die Methoden

des Ansprechens von Musik. Sie weisen

auf dasjenige, was im Wechsel der
Erscheinungen die abendländische Musik

kennzeichnet.»
Reflexion I. «Abendländische

Musik», rechtfertig zugleich den Buchtitel
und seine Abgrenzung gegenüber dem.
was heute als Musik der Ethnographien
oder Ethnologien, also nicht mehr nur
«vergleichend» mit dem Westen, behandelt

wird. Indem, wie es bereits das
Vorwort meldet, «das Erleben der Musikge¬

schichte die konzeptionelle Maxime dieses

Buches» bildet, bindet Eggebrecht
sein kühnes Unternehmen von vornherein

an das vorangetriebene Geschichts-
bewusstsein des Europäers. Die Reflexion

I definiert dann als heraustretende
Idee abendländischer Musik die «Rationalität»

wobei jener «Überlegenheitsanspruch»

abgelehnt wird, der die frühere
Beschäftigung mit ausserw estlichen
Kulturen mit sich brachte.

Reflexion II. «Warum Musikgeschichte

des Mittelalters?», bringt insofern

eine Überraschung, als Eggebrecht
jene geschichtlich ferne Musik nicht als
Ausdruck der mittelalterlich-christlichen

Geisteswelt erkennen kann oder
will. Er stipuliert eine unbewusste
epochenübergreifende Tradition - ohne
jeden Bezug auf die Traditionsstränge des
Christentums. Sowohl von Bach wie von
Beethoven meint der Autor: «Sie wussten

nicht, wie die Musik ihrer Zeit und ihr
eigenes Komponieren auch durch das
Mittelalter hindurch 'geworden) waren,
aber sie verstanden 'das Gewordene)
maximal.» Der Begriff des «Verstehens»
appelliert hier an jenen
Schicksalszusammenhang, dessen geschichtliche
Rekonstruktion erlaubt, sich nicht «an die
Geschichte als Gewesenheit» zu verlieren.

Reflexion III. «Geschichte schreiben»,

führt aus, wie der Stoff der
Geschichte «auf das Ich, den Autor, den

Erzähler» angewiesen sei. Die hohe
Funktion des tätigen Subjekts
unterstreicht auch Reflexion IV. welche dessen

Verfügungsgewalt auch auf «Die
Gliederung der Musikgeschichte»
ausdehnt.

Mit der Reflexion V hat man die

«Terminologie» des 14. Jahrhunderts
erreicht, und damit Musik, welche dem
allgemeinen Musikfreund in geschickten

Analysen rational zugänglich ist -



242 MUSIK IM ABENDLAND

davon handelt auch Reflexion VI. Hier,
und stärker noch gegenüber der
«Frühneuzeitlichen Musik des 15. und
16. Jahrhunderts», trifft der Leser auf
einen Autor, der zwar nicht sein
Desinteresse, aber die Distanz seines Ichs von
dem zu bewältigenden Stoff zugibt, ein
bei Kunstwissenschaftern seltenes
Eingeständnis. Schon Eggebrechts Benennung

der beiden Jahrhunderte der
Renaissance als «Zwischenzeit» verrät
einen Wechsel der Einstellung. Er glaubt,
man staune, in ihrer Musik die
Gleichförmigkeit einer ausebnenden «Objektivität»

zu hören, und fühlt sich vorerst
versucht, die «Musik des Abendlandes»
ohne Renaissance-Kapitel zu beschreiben.

«Jedenfalls ist es mir bisher so ergangen,

dass ich geneigt war, um die Zeit
zwischen Dufav und Monteverdi gleichsam

einen Bogen zu machen (mit wenigen

Ausnahmen, bei denen Josquin Des-

prez und Martin Luther im Mittelpunkt
stehen). Denn einerseits deprimierten
mich die verwirrende Fülle und das
verbreitet Gleichförmige, weithin stilistisch
Durchschnittliche und streckenweise
geschichtlich wenig Beredte der Stoffmassen,

und andererseits hatte diese
Zwischenzeit, das heisst die Zeit zwischen
dem Mittelalter, an dem mich die Ferne

fasziniert, und der Musik von Monteverdi
und Schütz, an der mich das Nahsein

fesselt, für mich stets den etwas laulichen
Charakter des «nicht mehr» und «noch
nicht»: nicht mehr weit genug weg und
noch nicht nahe genug. »

Solche exorbitante Subjektivität hat
ihre Konsequenzen. Für die Musik der
Renaissance nähert sich Eggebrechts
Text, in seltsamer Entsprechung zu
seiner negativen Sicht des geschichtlichen
Objekts, «durchschnittlichen»
Musikgeschichten - einschliesslich jener für den

Schulgebrauch. Das Resultat spricht in¬

dessen nicht gegen sie: Zwar erfahren
die überragenden Künstler der Renaissance

keine ihrer Grösse entsprechende
Würdigung, aber ihre Einbettung in den

geschichtlichen Strom fällt um so natürlicher

aus.

Bedingtheiten durch Glauben und
Konfession unterspielt Eggebrecht auch
im Jahrhundert der Reformationen: eine

«Blickrichtung auf den Menschen»
erkennt er erst da, wo der christliche
Glauben am Eingang in die Neuzeit vom
schöpferischen Subjektivismus
verdrängt wird. Ob tatsächlich mit Josquin
Desprez (etwa 1440-1521) der «autonome

Mensch» geboren wurde, das stellt
sich als fragwürdiger heraus denn der
ohnehin fragwürdige Anspruch auf
«Objektivität».

Unversehens findet man dann aber
Eggebrecht, dessen Virtuosität des
Schreibens über etliche veraltete
Annahmen (etwa über «musica reservata»)
hinweghilft, in einer Haltung, die man
als pietistisch bezeichnen kann. Im
Kapitel über Johann Sebastian Bach
beschreibt er die Gegenpositionen von
lutherischer Orthodoxie und Pietismus.
Die Bekehrung zu einem «innerlichen
Herzens-Wort» der Pietisten erhält ihre
Entsprechung in der Reflexion VIII da.

wo Eggebrecht fordert, dass man von
Geschriebenem «innerlich Besitz
ergreift». Wie sehr dieser Appell an die
moralische und ästhetische Instanz des
Ich sich aus seinem eigenen Leben
herleitet, erfährt man aus der letzten Reflexion

über die Frage: «Wer bin ich?».
Hier wird die Bezogenheit des Textes
auf den Autor zugespitzt bis zum
Versuch, das Geschriebene vollständig mit
der Persönlichkeitsstruktur
Eggebrechts in Übereinstimmung zu bringen.
Ganz und gar ungewöhnlich sei dieser
Passus, meint Eggebrecht, innerhalb



MUSIK IM ABENDLAND 243

einer wissenschaftsorientierten
Musikgeschichtsschreibung.

Als Leser möchte man eine
Unterscheidung treffen: Dass Lebenserfahrungen

und eigene geistige Voraussetzungen

in Darstellungen von geschichtlichen

Zusammenhängen sichtbar werden,

ist gerade bei bedeutenden Historikern

keine Seltenheit. Ungewöhnlich
allerdings nimmt sich Eggebrechts intensive

Beschäftigung mit der eigenen Person

aus. auch wenn man seine Herkunft
aus einem evangelischen Pfarrhaus
kennt. Es ist. als ob seine fünf Jahre
Kriegsdienst, jener «Zurückwurf des

Menschen in das nackt Existentielle», ihn
stärker getroffen hätten als er selbst, bei
aller Introspektion, wahrhaben will. Ob
man «Musik im Abendland» um des

Dargestellten oder um der Reflexionen
willen lesen will: Es ist eine das heutige
Denken über Musik (nicht das heutige
Wissen von Musik) markierende
Veröffentlichung.

Andres Briner

' Hans Heinrich Eggebrecht. Musik im
Abendland. Prozesse und Stationen vom
Mittelalter bis zur Gegenwart. Piper-Verlag.
München 1991.

Die Edda

«Die Edda, Götter- und Heldenlieder
der Germanen» - unter diesem Titel
erschienen 1987 im Manesse-Verlag die
Übertragungen aus dem Altnordischen
von Arthur Häny. Seit Herbst 1991 liegt
der schmalere Band der Prosa-Edda vor.
die anfangs des 13. Jahrhunderts von
Snorri Sturluson aufgezeichneten
altisländischen Göttergeschichten. Beide
Ausgaben sind mit knappen Anmerkungen,

kurzen Einführungen zu den einzelnen

Kapiteln und einem Nachwort des
Übersetzers versehen. Der reichhaltige
Kommentar erleichtert auch einem mit
der germanischen Mythologie wenig
vertrauten Leser das Verständnis und
steigert das Interesse am Stoff und an
seiner Darstellung.

Den altisländischen Göttergeschichten
stellt Arthur Häny ein Zitat aus dem

Codex Upsaliensis (Anfang 14. Jh.) voran:

«Dieses Buch heisst Edda.
Zusammengestellt hat es Snorri Sturluson in der
Weise, wie sie hier angeordnet ist. Es han¬

delt zuerst von den Äsen und Ymir. darauf

folgen <Die Sprache der Dichtkunst'
und die poetischen Umschreibungen
mancher Begriffe, zuletzt das <Strophen-
Verzeichnis), das Snorri auf König Ha-
kon und Herzog Skuli gedichtet hat.» -
Warum das Buch «Edda» heisst. ist
ungeklärt, denn «Edda» bedeutet
«Urgrossmutter». «Edda» würde eigentlich
bloss für die Texte in Prosa gelten und
nicht für jene in gebundener Form.
Doch das Wort hat sich als Obertitel
über die altnordische Dichtung schon
längst eingebürgert.

Die beiden Manesse-Bändchen regen
zu vergleichender Lektüre an. da der
Stoff teilweise derselbe ist. Das älteste
Lied stammt von einem anonymen
Dichter, der ums Jahr 1000 gelebt hat.
und Snorri. der Erzähler, wurde im Jahre

1179 in Island geboren und starb 1241

durch Mörderhand. Häny bezieht die
Nachworte in Band I und II voraus- bzw.
rückweisend aufeinander. Übersetzt hat



244 DIE EDDA

er stets nach dem gleichen Prinzip, nämlich

«so treu als möglich, so deutsch als

möglich» und die Lieder «so rhythmisch
als möglich». Einer klaren, heutigen
Sprache zuliebe sind da und dort
Ergänzungen, gelegentlich sogar ein Modernismus

nötig. Häny verfolgt mit seiner
Übertragung ein Ziel, das jenem des
isländischen Dichters im weitesten Sinne
ähnlich ist. Snorri Sturluson möchte im
dreizehnten Jahrhundert, in einer Epoche,

die von christlicher Kultur geprägt
ist, die altgermanische Tradition vor
dem Vergessen bewahren.

Snorri war Dichter. Historiker und
Staatsmann. Im Thing, der
Volksversammlung, bekleidetete er das hohe
Amt des «Gesetzessprechers». Während

eines zweijährigen Aufenthaltes in

Norwegen befreundete er sich mit König

Hakon. Aus politischen Gründen
wird er später in Island, auf Geheiss des

Königs, ermordet. Mit grösster
Wahrscheinlichkeit ist Snorri der Verfasser
einer umfangreichen Geschichte der
norwegischen Könige von den mythischen

Anfängen bis ins letzte Viertel des

zwölften Jahrhunderts. Er gilt auch als

Autor der «Egilsaga», in der sich die

Bindungen zwischen Island und Norwegen

zeigen. In der «Prosa-Edda» verarbeitet

der Dichter den mythischen Stoff,
der ihm aus den alten Gesängen vertraut
war. In der Liedersammlung finden sich
etliche, die dialogisch gebaut sind, sie

wirken lebendig und ziehen
überraschenderweise auch den heutigen Leser
ins Gespräch.

Snorri komponiert das zentrale Stück
der Edda ebenfalls in der
Frage-Antwort-Form. Im Gylfaginning - «Wie

Gylfi getäuscht wurde» - möchte König
Gylfi von den Göttern Auskunft erhalten

über Anfang und Ende der Welt.
Drei Gestalten, genannt Hoch. Gleichhoch

und Der Dritte, beantworten seine

Fragen. Am Schluss der Geschichte
erweisen sie sich als ein und derselbe, nämlich

als Odin, der Allvater. Die Drei klären

den Sterblichen auf über die Hierarchie

unter den Göttern, über ihre Händel

auch, die ein Spiegelbild der menschlichen

sind. Sie erläutern den Kosmos,
sie schildern den Himmel, die Erde und
die Totenwelt: sie wissen Bescheid über
alle Elemente. Die Frage nach der
Herkunft des Windes etwa beantworten sie

so: Am Himmelsrand hockt ein Riese in

Adlergestalt. Wenn er die Flügel zum
Flug ausbreitet, flattern unter seinen
Schwingen die Winde hervor.

Gylfis Neugierde reicht in manchen
Bereich. Es nimmt ihn wunder, warum
Odin mehr als fünfzig Namen trägt.
Einer der Drei gibt ihm zu verstehen, dass

jedes der vielen Völker auf der Welt
meine, Odins Namen in seine Sprache
übersetzen zu müssen. Anschaulich und
lebhaft fliessen dergleichen Gespräche
dahin. Der Ton wird ernst, dramatisch
sogar, wenn vom Schicksal der Götter
und der Menschen die Rede ist. Weder
diese noch jene können ihrem vorausbestimmten

Geschick entgehen. Die alten
Germanen ertragen das Dasein
fatalistisch, es erscheint ihnen tragisch. Der
prophezeite Weltuntergang, die
Götterdämmerung, bringt den Menschen und
den Äsen, ebenso den Riesen. Zwergen
und allen tiergestaltigen Gottheiten wie
Wölfen. Vögeln. Drachen und Schlangen

den Tod.
Snorri greift für die Darstellung der

Untergangsvision auf das altnordische
ums Jahr tausend entstandene Genesis-
Gedicht der «Völuspa» - «Die
Weissagung der Seherin» zurück. Er zitiert
daraus die Verse: «Brüder schlagen
dann, / morden einander, / Schwestersöhne

/ verderben Verwandtschaft;
/schlimm steht's bei den Menschen,/Hurerei

herrscht, / Beilzeit, Schwertzeit, /



DIE EDDA 245

zerschlagene Schilde, / Windzeit, Wolfszeit,

/ bis einstürzt die Welt. » In der
«Völuspa» folgen weitere zwölf höchst
eindrückliche Strophen. Snorri transponiert

sie in Prosa. Die in Versen evozierten

Bilder folgen sich gleichsam Schlag
auf Schlag. In der epischen Form sind
die Übergänge gleitender. In der
«Völuspa» stehen Untergang und Neubeginn

unvermittelt nacheinander. Snorri
hingegen führt nach der geschilderten
Katastrophe das Gespräch zwischen
Gylfi und den Dreien weiter. Er malt die
veränderte Szene aus, in der Himmel
und Erde verbrannt sind, jetzt da der
Wolf die Sonnne verschlungen hat und
die Sterne verschwunden sind. Danach
erinnert er sich an die «Weissagung der
Seherin», wo es heisst: «Aufstehen seh'
ich /zum zweiten Male / aus Fluten die
Erde, /die neu sich begrünt,. .»

Der wissbegierige König Gylfi stellt
weitere Fragen. Die Drei geben nur
noch kurzen Bescheid: Die Götter kommen

aus dem Hei herauf, setzen sich

zusammen und plaudern von dem, was
vormals geschehen war. - Das erste
Menschenpaar. Lif (Leben) undLifthra-
sir (der Leben Begehrende) mit Namen,
zeugt Nachkommen, und die ganze Erde
bevölkert sich von neuem. Dann die
Zusammenfassung: «In der Ewigkeit gibt es

viele Welten.» Hernach die Aufforderung

an den Neugierigen, er möge sich
zunutze machen, was er bis jetzt
vernommen habe. Es folgt ein lautes
Getöse. Gylfi erwacht aus seinem Traum.

Auch der zweite, kürzere Teil der
Prosa-Edda hängt thematisch mit der
Lieder-Edda zusammen. Häny verfügt frei
über die Anordnung der Texte; er setzt
beispielsweise Snorris Prolog an den
Schluss. In unserem Band folgt auf «Gyl-
faginning» - «Wie Gylfi getäuscht wurde»

der Traktat über die Sprache der

Dichtung. Snorri erläutert darin viele
der zahllosen Umschreibungen, die ein
Charakteristikum der Skaldenlieder
sind. In der altnordischen Dichtung sind
schlichte Sachverhalte oft durch mythische

oder historische Anspielungen
verhüllt. Snorri. bewandert in der literarischen

Überlieferung, erzählt zu jeder
Metapher die dahinterliegenden Ereignisse

oder Vorstellungen. Seine
Dichtungstheorie, das «Skâldskaparmâl». ist
eine Sammlung von Götter- und
Heldengeschichten, von Episoden aus
verschiedenen Sagenkreisen, u.a. aus dem
Nibelungenlied. Snorri wählt als
Rahmenstruktur ebenfalls den Dialog: Der
Meerriese Aegir bittet Bragi. den Gott
der Dichtung, um die Deutung der
uneigentlichen Formulierungen. Für «Gold»
zum Beispiel gibt es eine Reihe
sogenannter «Kenningar», etwa dieses
ausnahmsweise kurze: «Das Gold heisst
auch <Laub Glasirs>, weil in Asgard, vor
den Toren Walhallas ein Hain steht mit
Namen Glasir, und all sein Laub ist aus
rotem Gold. Das ist bei Göttern und
Menschen der schönste Wald. »

In den Anmerkungen verweist Häny
auf einen wichtigen Passus in Snorris
theoretischen Erörterungen, nämlich:
«Man darf diese Erzählungen nicht
vergessen oder gar verachten, .Doch sollen

Christen auch nicht anders an die
Heidengötter und an die Wahrheit dieser
Geschichten glauben als so, wie es im
Prolog dieses Buches erwähnt ist.» Im
Prolog nimmt Snorri als Christ Distanz
zum Heidentum: als Historiker versteht
er die vorchristlichen Mythen als eine
Leistung seiner Vorfahren, die sich eine
Deutung der Welt geschaffen haben.
Die Ahnen erfassten die Dinge nur in
einem irdischen Sinne, das Christentum
erst zeuge von einem geistigen
Verständnis; auf solchen Argumenten
basiert Snorris Vorwort. Dank Arthur



246 DIE EDDA

Hänys beziehungsreichem Kommentar
lesen wir die Prosa des humanistisch
gesinnten Dichters aus dem dreizehnten
Jahrhundert und ebenfalls die früheren
Texte anonymer Verfasser als literarische

Kunstwerke, in denen sich eine

Epoche unserer eigenen fernen Vergangenheit

spiegelt.
Elise Guignard

1 Snorri Sturluson: Prosa-Edda, altisländische

Göttcrgeschichtcn. Aus dem Altisländischen

übertragen, mit Anmerkungen und
einem Nachwort versehen von Arthur Häny.
Manesse Verlag. Zürich 1991. Früher erschienen:

Die Edda. Götter- und Heldenlieder der
Germanen. Aus dem Altnordischen übertragen,

mit Anmerkungen und einem Nachwort
versehen von Arthur Häny. Manesse Verlag.
Zürich 1987. 3. Auflage 1989.

«Geld und Natur»

Zum neuen Sammelband von Hans Christoph Binswanger

Das neueste Werk des bekannten, an
der Hochschule St. Gallen lehrenden
«Grün-Ökonomen» und unorthodoxen
Denkers Hans Christoph Binswanger
bietet eine thematisch wohl gerundete
Sammlung von teilweise anderswo
bereits veröffentlichten bzw. erstmals hier
präsentierten Abhandlungen zu einem
zweifellos brennenden Thema '. Es fügt
sich inhaltlich in das Spektrum
vorausgegangener einschlägiger Veröffentlichungen

des Autors, wie u. a. etwa
«Geld und Magie. Deutung und Kritik
der modernen Wirtschaft» (1985) oder
der schon etwas zurückliegende, jedoch
vielbeachtete und von Binswanger
mitherausgebrachte «NAWU-Report: Wege

aus der Wohlstandsfalle» (1978).
Programmatisch heisst es eingangs zu

diesem Band («Vorwort». 9 f.), dass

Geld - insbesondere im Verhältnis zur
Natur betrachtet - «das einzige Gut ist,

das der Mensch selbst, sozusagen aus
dem Nichts, schaffen kann .)». Die
Hybris dessen im Rahmen moderner
«Geldwirtschaft» bedinge zugleich auch
eine gefährliche «Übernutzung der
Natur» und führe somit zur «ökologischen
Krise». «Nur mit einem neuen Bewusst¬

sein seiner Macht und Ohnmacht als

Geld-Schöpfer und der Verantwortung,
die ihm dadurch zukommt, kann der
Mensch wieder die Bescheidenheit
zurückgewinnen die Natur als Partner
im wirtschaftlichen Prozess anzuerkennen.

Ohne eine solche Bescheidung ist
eine Überwindung der ökologischen Krise

nicht möglich. »

Mit diesem Credo öffnet sich dem Leser

der Pfad hin zum spezifischeren
Gehalt des Buches. Es beginnt mit einer
Art parabelhaften Schilderung tradierter

Lebensweise eigenständiger
Stammesgemeinschaften (der Ewenken und
Burjaten) in Sibirien, deren gewachsenes

Gefüge durch die Einführung von
Geld bzw. Geldwirtschaft materiell wie
auch qualitativ in lebensstilmässiger
Hinsicht «ärmer» wurde, indem der
Zusammenhang mit der «unmittelbaren
Wirklichkeit der Natur» (18) verlorenging-

Im ersten «allgemeinen» Teil des
Bandes («Geld und Natur - Neue
Perspektiven der Wirtschaftstheorie». 25 ff.)
geht der Autor mit dem sogenannten
«mainstream» herkömmlicher
ökonomischer Doktrin ins Gericht: in deren



GELD UND NATUR 24^

Ausprägung vor allem einer mechanistisch

fortschrittsorientierten - und als

solche von moderner Geldwirtschaft
weiter noch dynamisierten -
Wachstumsgläubigkeit unter demzufolge
zwanghaftem «Raubbau» bzw.
«Verbrauch von Natur», der Binswanger
konkrete «Möglichkeiten eines qualitativen

Wachstums, das auf die Natur
vermehrt Rücksicht nimmt», gegenüberstellt.

Einen Ausweg aus dem heutigen
Dilemma: «Wachstum der Wirtschaft und
Schrumpfung der Natur oder Bewahrung

der Natur und Schrumpfung der
Wirtschaft», könne es letztlich nur in
dem Masse geben, «wie das in den
Kapitalwerten vorweggenommene zukünftige
Wachstum unabhängig vom Naturverbrauch

realisiert werden kann»; d. h.

durch bewussten « Einbezug der Natur in
das Preissystem und die dadurch bewirkte

technologische Umorientierung»
(108).

Im zweiten, inhaltlich besonders
aufschlussreichen und anregenden «historischen»

Teil («Was haben uns frühere
Ökonomen zum Verhältnis von Geld
und Natur zu sagen?». 111 ff.), richtet
der Verfasser den Blick aus dogmenhistorischer

Sicht zunächst auf die
aristotelisch-antiken Wurzeln des Verständnisses

von Ökonomie mit der grundlegenden

Unterscheidung zwischen

Versorgungs- und Erwerbswirtschaft, als

sozusagen «natürliche» Auffassung vom
Wesen der Wirtschaft und des
Wirtschaftens. lange bevor es zur neuzeitlichen

Vereinseitigung im individualistischen

Sinne durch Klassik und Neoklas-
sik (von John Locke über Adam Smith
bis zur marktmechanistisch rigiden
Abstraktion eines Léon Walras) kam. und
damit zur de facto Ausklammerung der
Natur als «Unwert» aus den Produk¬

tionsfunktionen ökonomischer
Betrachtungsweise.

Indem so aus dogmenkritischer
Perspektive die nicht übersehbare
Mitverantwortung der «modernen» ökonomischen

Theorie mit ihren Konsequenzen
und Ausprägungsformen an den heutigen

Umweltproblemen aufgezeigt und
angeprangert wird, weist Binswanger
am Beispiel von J. G. Schlosser, dem
Schwager Goethes, auf Klassik wie Neo-
klassik bereits begleitende alternative
Ansätze ökonomischer Betrachtung
hin. Mit seiner «Theorie der imaginären
Bedürfnisse» (dargelegt in der. nach Art
eines platonischen Dialogs abgefassten
Schrift «Xenokrates oder über die Abgaben».

Mil) fügt sich Schlosser in den
Reigen weiterer bemerkenswerter Geister

des 18. und 19. Jahrhunderts, die
dem Denkmuster der «Klassik» schon
früh in ähnlich kritischer Weise begegneten:

so u. a. Justus Moser, Johann
A. Schletterwein, Johann G. Fichte, J.

Sartorius von Waltershausen: und nicht
zuletzt Adam H. Müller mit seiner Lehre
von der «idealischen Produktion» (bis
hin. wie vom Standpunkte dieses Rezensenten

anzumerken, zur
leistungstheoretisch fundierten und im gegebenen

Hinblick ungemein einschlägigen
'Ganzheitslehre» eines Othmar Spann.
dem Wiederentdecker Adam Müllers in
dessen Relevanz insbesondere für eine
nicht-mechanistische ökonomische
Betrachtungsweise).

In bewusster Besinnung hiebei auf
das «Immaterielle» (oder das «Idealische»)

in der Sicht des Wirtschaftens
bzw. der Bedürfnisse, wird die Verengung

und Dürre in den «Gesetzmässigkeiten»

klassischer Produktionsfaktorenlehre

kritisch überhöht und so
zugleich der qualitative Aspekt von
Produktion und Wachstum wieder
hervorgekehrt, ohne dass man «die Bedeutung



2 48 GELD UND NATUR

der Natur aus den Augen verliert»
(218 ff.).

Ein Anhangteil (219 ff.) mit
erläuternden Anmerkungen sowie
Literaturhinweisen zu den jeweiligen Kapiteln,
ein Personenregister sowie
bibliographische Verweise zu den einzelnen
Beiträgen beschliessen diesen insgesamt
mit Gewinn zu lesenden wie auch in sei¬

ner äusseren Aufmachung sehr handlich
und ansprechend gestalteten Band.

J. Hanns Pichler

1 Hans Christoph Binswanger: Geld und
Natur. Das wirtschaftliche Wachstum im
Spannungsfeld zwischen Ökonomie und
Ökologie. Edition Weitbrecht. K. Thiene-
manns Verlag. Stuttgart. Wien 1991.

Hinweise

Frühstück mit Marlowe

Friedrich Glauser wird im Motto
zitiert: «Die meisten Schriftsteller können
nichts, weil sie die Rudimente der Kochkunst

nicht verstehen. » Frank Göhre. der
nicht nur seinen Glauser. sondern ebenso

die Krimis der Chandler. Ellroy.
Hammett. Hitchcock und vieler anderer
kennt, weiss, dass Kochen in den
Kriminalromanen eine bedeutende Rolle
spielt, nicht nur darum, weil manchmal,
ja sogar oft. in Töpfen und Pfannen nach

Spuren gesucht wird, wenn irgendwo ein

mysteriöser Todesfall eingetreten ist.
Zwischen Essen, zwischen genüsslichem
Verzehr und aufzuklärenden Mordfällen

besteht für ihn ein Zusammenhang.
Folgerichtig hat er ein Lesebuch
zusammengestellt, das er einen «Streifzug
durch die internationale Krimiszene mit
180 Rezeptideen» nennt, verbunden mit
sachdienlichen Hinweisen auf die
genannten Meister ihres literarischen
Fachs. Hendrik Dorgathen hat zu dem
Band suggestive Illustrationen
beigesteuert. Der Leser kann, während er
etwa das «Frühstück der fetten Schwestern»,

daumendicke gebackene
Scheiben gekochten Schinkens mit Mais

und Okra vor sich hat. Wissenswertes
über Grave Digger und Coffin Ed Johnson

erfahren. Spezialitäten aus Harlem
eben. Wenn gar Hardcare und andere
Profis zu Tische bitten, gibt es ein «Kil-
lerFrühstück». eigentlich nur besonders
reichlich garnierte Spiegeleier mit
Speck und Cocktailwürstchen. Aber es

wird schon zutreffen: In der Tat kann
man keinem Menschen trauen, der dem
Essen gegenüber gleichgültig ist
(Rowohlt Verlag. Reinbek bei Hamburg
1991).

Spectaculum 52:
Moderne Theaterstücke

Die Reihe ist eingebürgert, sie
umfasst eine respektable und in gewisser
Hinsicht zweifellos repräsentative
Bibliothek zeitgenössischer Dramatik.
Dennoch melden sich gerade auch
anlässlich dieses 52. Bandes Fragen und
selbst Zweifel über die Auswahlkriterien.

Ist denn die «Erzählung der Magd
Zerline» von Hermann Broch ein
modernes Theaterstück? Broch ist 1886
geboren und 1951 gestorben, der Text eine
Erzählung, freilich in Form eines Mono-



HINWEISE 249

logs, aber kaum für die Bühne geschrieben.

Der Umstand, dass diese Prosa im
Juni 83 am Wiener Akademietheater
uraufgeführt wurde, macht aus der Erzählung

noch kein modernes Theaterstück.
Max Frischs Dialog zwischen Jonas und
seinem Veteran ist sein Beitrag zum
Abstimmungskampf über eine Schweiz
ohne Armee in szenischer Form,
dramaturgisch oder stilistisch aber konventionell.

Von Ulrich Plenzdorf enthält
«Spectaculum 52» «kein runter fein
fern», von Georg Seidel «Villa Jugend»
und von Botho Strauss «Die Zeit und
das Zimmer», von Marlene Streeruwitz
«Waikiki-Beach». von Peter Weiss
schliesslich «Wie dem Herrn Mockin-
pott das Leiden ausgetrieben wird». Soll
man aus dieser Kollektion etwa gar
schliessen, es sei mit der modernen
Dramatik nicht mehr weit her? Die Texte,
die hier versammelt sind, repräsentieren
nicht gerade die Avantgarde der
Stückeschreiber. Die gibt es allerdings auch gar
nicht. Aber «moderne Theaterstücke»,
denke ich. sehen trotzdem anders aus als
das. was in diesem Band vereinigt ist

(Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main
1991).

Tschechische und slowakische
Erzählungen

Der Titel des Bandes, den Paul Kron-
torad in Zusammenarbeit mit Milan
Jungmann und Josef'Bzoch herausgegeben

hat. kündigt «Geschichten aus
zw anzig Jahren Finsternis» an. Gemeint
sind tschechische und slowakische
Literatur aus den zwei Jahrzehnten von 1970
bis 1990. Die Auswahl ist nicht in erster
Linie repräsentativ gemeint, sondern

will einfach jenen Autoren die Stimme
zurückgeben, die in der Zeit der
«Normalisierung» offiziell nicht publizieren
durften. Dass ihre Werke dennoch nicht
ganz unbekannt waren, danken sie der
«Spaltung der Literatur» in eine über
und in eine unter der Oberfläche. «Sa-
misdat»-Literatur ist es vor allem, was
der Band jetzt ans Licht hebt (Deuticke
Verlag, Wien 1991).

Freude am Schreibenlernen

Als Anleitung für Eltern und Erzieher

schuf Cornelia Fabricius ein kleines,
illustriertes Buch, das auf natürliche
Weise den Bewegungsorganismus
entwickeln und den Bewegungssinn des
kleinen Kindes stärken lehrt. Die
Pädagogin weiss, dass es nicht so selten ist.
dass ein Kind bei Schulantritt die
«Schreibreife» noch nicht erlangt hat. In
Fällen dieser Art soll ihr methodisch
aufgebautes Buch mit seinen Geschichten

und Zeichnungen helfen. Das Ziel
dabei ist die «graphomotorische
Entwicklung» des Kindes. Einer theoretischen

Einleitung, in welcher die Methode

begründet wird, folgen dann
Geschichten und Übungen, wobei selbst
einfache Notenbeispiele und Lieder
eingesetzt sind, weil Schreiben eine
rhythmische Bewegung sein soll. Wenn auch
einige Beispiele etwas gesucht anmuten,
so ist doch die Grundidee dieser «Anleitung

zur Graphomotorik» sicher richtig.
Es handelt sich allerdings nicht um ein
Buch in der Hand der Kinder, sondern
um ein Lehrmittel, mit dessen Hilfe
Erzieher und Eltern Kindern mit
Schreibschwierigkeiten behilflich sein können
(Novalis Verlag. Schaffhausen 1990).


	Das Buch

