
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 3

Artikel: Ethik im Licht der Bibel

Autor: Ruch, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Ruch

Ethik im Licht der Bibel

Ethik, abgeleitet von «Ethos», ist sprachgeschichtlich mit dem Wort
«Sitte» verwandt, denn das griechische Wort hiess ursprünglich «sfethos»,
lateinisch «suetus».

Die Konkordanz des Neuen Testaments vermerkt unter dem Stichwort
«Ethos» nur wenige Belegstellen. Dies mag all jene überraschen, die unter
dem Eindruck der zahlreichen ethischen Ratschläge, welche aus Kirchen
und Pfarrhäusern heraussprudeln, eine stattliche Liste erwartet haben. Es

gibt tatsächlich nur deren elf. Ein Beispiel: «Als Jesus 12 Jahre alt geworden
war, gingen sie nach der Gewohnheit des Festes hinauf.» - Gemeint ist das
Passafest und «hinauf» nach Jerusalem. Hier ist das Ethos also ein Brauch '.

Sieben der elf Stellen finden sich in der Apostelgeschichte, alle im Sinne
von «Ordnung». Diese Ordnungen sind geschriebene oder ungeschriebene
Bräuche. Die gleiche Bedeutung zeigen die Stellen aus dem Lukasevangelium.

Selbst die beiden Belege, die nicht von Lukas stammen2. weichen von
dieser Bahn nicht ab. Somit gibt der Begriff selber, soweit er im Neuen
Testament vorkommt, für die folgenden Erörterungen kaum etwas her.

Wie steht es aber mit dem Alten Testament? Das hellenistische Judentum
um 250 v. Chr. hinterlässt uns eine griechische Fassung, die Septuaginta. Hier
allerdings ist die Enttäuschung noch grösser: Im eigentlichen Kanon finden
wir nur vier Belegstellen, und alle - wie übrigens auch die rund zehn Stellen
in den alttestamentlichen Nebenschriften - entbehren einer hebräischen
Grundlage. Die biblisch-hebräische Sprache kennt demnach keinen Begriff,
welcher direkt mit dem Thema Ethik zu verbinden wäre, und in der griechischen

Bibel sind die Anhaltspunkte dürftig.

Zehn Gebote als Angelpunkt

Die Bibel redet also nicht so über Ethik wie Aristoteles. Aber die Sache,
um die es in der Ethik geht, ist in der Bibel durchaus präsent. Nicht zufällig
empfängt Mose an einem der wichtigsten Augenblicke der Weltgeschichte,
bei der Geburtsstunde des Judentums, beim Auszug aus Ägypten, die Zehn
Gebote3.

Nebenbei würdigen wir den Umstand, dass die Zehn Gebote in der
Gesamtüberlieferung der Gesetzestexte nicht so einsam an der Spitze
stehen, wie das im Religionsunterricht dargestellt wird. Es gibt andere solcher
Verbotsreihen, so eine 12teilige Fluchreihe (5. Mose 27). Auch das söge-



202 ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE

nannte Bundesbuch weist eine altertümliche Serie von Weisungen auf
(2. Mose 21, 12.15-17). Im 3. Mosebuch 19.13-18 finden wir ebenfalls eine
Zwölferreihe, welche den Zehn Geboten sehr nahekommt.

Dennoch gelten die Zehn Gebote zu Recht als exemplarischer Ausdruck
des göttlichen Willens und damit als theologischer Wegweiser bei der
Beantwortung ethischer Fragen. Deshalb liegt viel daran, dass wir sie genau
betrachten.

Erstens: Die grammatikalische Form: Kein Imperativ, sondern Indikativ.
Du tötest nicht. Du machst dir kein Gottesbild usw. Das Hebräische verfügt
durchaus über einen Imperativ, aber hier findet er keine Anwendung.

Zweitens: Dem Dekalog geht die Heilstat Gottes voraus. Ich bin der Herr
dein Gott... - Die Gebote sind somit an den Bund Gottes mit seinem Volk
gekoppelt: sie setzen diesen Bund voraus.

Drittens: Die zehn Gebote werden im Alten Testament nie Gebote oder
Gesetz genannt, sondern «Die Zehn Worte», wie griechisch «Dekalog», was
wir als Fachausdruck gebrauchen 4.

Viertens: Einiges deutet darauf hin. dass die Zehn Worte ursprünglich alle
negativ formuliert waren \

Es fehlt also an diesem Angelpunkt ethischen Redens in der Bibel alles,
was einem sittlichen Prinzipienkatalog sonst anhaftet: Es fehlt der positive
Befehlscharakter, es fehlt die abstrakte Redeweise, welche einer Auslegung
bedürfte, und es fehlt die Kasuistik. Die Zehn Worte reden konkret und
lassen zugleich einen grossen unnormierten Raum. Somit ersparen sie dem
Menschen die bleischwere Auflage, jeden Augenblick in seinem Leben
grundsätzliche Entscheidungen zu fällen zwischen Gut und Böse. Es gibt
also bei der Bewältigung des Alltags den grossen Bereich, in dem sich das
Ethische von selbst versteht. Unablässig bin ich nämlich in verschiedenen
Ordnungen eingebunden, welche zwar Ausfluss letztgültiger Werte sind,
mir aber durchaus den Lebensraum in Freiheit gestatten. Bonhoeffer nennt
in seiner «Ethik» die Bereiche der Familie, der Arbeit, der Kirche und des
Staates. Das sind notabene lauter Bereiche, die einander begrenzen. In
ihrem Spannungsfeld bin ich befugt, ohne das stetige Bewusstsein um
ethische Ansprüche in Freiheit zu leben.

Ethisches Sollen - Zwischen Grenzfall und Normalfall

Der Dekalog verweist uns also auf die Grenzsituation, in welcher der
Ausgleich zwischen Arbeit und Familie oder zwischen Religion und Obrigkeit

gestört ist. Dann meldet sich das Sollen zum Wort, um die Ordnung
wieder herzustellen. Sobald wir jedoch den Normalfall zum Grenzfall em-



ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE 203

porstilisieren. wird die Weisung Gottes ausgehöhlt, und der Mensch verfällt
dem Moralismus.

Der Moralist ist ein beliebtes Motiv in der Literatur. So zum Beispiel in
der «Frommen Helene» von Wilhelm Busch. Helene wird von ihrem neuen
Pflegevater folgendermassen empfangen:

«Helene! sprach der Onkel Nolte -
was ich schon immer sagen wollte!
Ich warne dich als Mensch und Christ:
Oh, hüte dich vor allem Bösen!
Es macht Pläsier, wenn man es ist,
es macht Verdross, wenn man 's gewesen.»

Besonders aussagekräftig ist die Bühnengestalt «Tartuffe». Molière zeigt auf
vergnügliche Art. wie einer, der den Normalfall zum ethischen Grcnzfall
aufplustert, seine Umwelt tyrannisiert und ihr den Lebensbereich, in dem
sich das Ethische von selbst versteht, entzieht.

Religiöse Moralisten vom Schlage Tartuffes sind wieder stark im Kommen.

Erstaunlicherweise rennen sie in der säkularisierten Gesellschaft viele
offene Türen ein. Unser Menschenbild hat eben unter dem Eindruck des
Deutschen Idealismus und des Marxismus eine stark moralisierende
Tendenz. Zwar dringt im «Kapital» von Marx das Thema der Ethik nur selten
explizit an die Oberfläche. Dennoch ist sein Hauptwerk im Grunde eine
Sozialethik. Die Wurzel der Barbareien in unserem Jahrhundert liegt darin,
dass sich einige dazu berufen fühlten, Gutes zu schaffen und Böses
auszumerzen.

Rückkehr der religiösen Moralisten

Die Rückkehr der religiösen Moralisten trifft uns nicht wie ein Blitz aus
heiterem Himmel: denn der säkulare Weltverbesserer und der religiöse
Moralprediger haben etwas wichtiges gemeinsam, nämlich die Auffassung,
wonach das Wohlbehagen des Menschen, ja sogar das Schicksal der ganzen
Welt dem freien Willen des Menschen anheimgestellt sei.

Dagegen ist schärfster theologischer Protest zu erheben. Denn die
Entfremdung zwischen dem Menschen und Gott wie auch alle Entfremdung in
dieser Welt beruht nicht auf menschlicher Bosheit, sondern auf dem
Anspruch. Gut und Böse in eigener Regie unterscheiden zu wollen. So lautet
das verlockende Angebot der Schlange an die Adresse von Adams Frau:
«Euch werden die Augen aufgehen und ihr werdet sein wie Gott und wissen
was gut und böse ist.» - Der Moralismus - ein Urreflex insbesondere in
religiösen Kreisen - erklärt die Überwindung des Bösen zu seiner eigenen



204 ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE

Sache und zieht aus. die Welt zu belehren und zu verbessern. Nach der Bibel
ist jedoch die Bewältigung der bösen Mächte nicht des Menschen, sondern
Gottes Sache. Folgerichtig werden die Anhänger der moralistischen Doktrin

als Heuchler entlarvt - man denke an die Pharisäer, und an die lustigen
Beispiele in der Literatur von Molière über Wilhelm Busch bis zu Friedrich
Dürrenmatt.

Ethische Konstanten als gewachsene Formen

Theologische Ethik ist also etwas anderes als ein Buch, in dem geschrieben

steht, wie die Welt sein sollte, aber leider nicht ist. Was aber sonst?
Welches sind die ethischen Konstanten in Staat und Gesellschaft? Wo
können wir den Rahmen orten, in welchem Freiheit möglich ist. weil sich
das Ethische von selbst versteht?

Wir hüten uns nun. den Dekalog oder andere biblische Aussagen
fundamentalistisch im Massstab 1:1 als den einzigen ethischen Rahmen auszugeben.

Die moderne Gesellschaft braucht mehr als den Dekalog. mag sie

gewiss auch nicht alles brauchen, was die Behörden ihr zumuten. Die Zehn
Gebote geben also nicht inhaltlich erschöpfend Auskunft über das. was

Führung und Legislation zu leisten haben. Aber sie zeigen es strukturell an.

Sind die Zehn Worte aus dem 2. Mosebuch von Gott gestiftet, so begegnet
uns darin ihr Charakter der Unverfügbarkeit. Das heisst auf die Ebene der
Politik übertragen: Eine tragfähige Konstitution und ein taugliches
Gesetzeswerk haben ihre lange und komplexe Vorgeschichte. Ähnlich wie Regenwälder

sind sie aus unzähligen Ausgleichsprozessen hervorgegangen. Und
ebenso wie Regenwälder kann man sie in kurzer Zeit abholzen - aber nicht
wieder herstellen. Führung und Gesetzgebung, die diesen Namen verdient,
hält sich daher an gewachsene Formen und hütet sich, dem Volk fremde
Ideale überzustülpen. Solschenizyn zitiert bei seinen Empfehlungen über
den Weg Russlands aus der Krise mit gutem Grund Jeremia 6,16: « Tretet an
die Wege und sehet, forschet nach den Pfaden der Vorzeit, welches der Weg
des Heils sei; den geht, so werdet ihr Ruhe finden für eure Seele. (Sie aber
sprachen: Wir wollen ihn nicht gehen!)»

Die qualifizierte politische Führung gewährleistet Kontinuität, indem sie

für den angemessenen Wandel sorgt. Es gibt Indizien dafür, dass dieser
Auftrag bei uns nur noch mangelhaft wahrgenommen wird. Unsere
Parlamente arbeiten zunehmend im Stil von Ideenbörsen und Workshops. Sie

bringen Fluten von Bestimmungen hervor und sind zugleich ausserstande.
die Hauptlinien der Konstitution vom Wildwuchs der Zusätze zu befreien,
also «das viele Metall einzuschmelzen und das gebundene Gold daraus zu



ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE 205

gewinnen», wie sich Walther Burckhardt ausdrückte. Staatstheoretisch sind
wir über den Rechtspositivismus nicht hinausgekommen, obschon er den
Barbareien Stalins und Hitlers als Grundlage diente.

Verschwimmende Konturen von Ordnung und Freiheit

Wegen dieser bedenklichen Schlagseite hat auch die Kasuistik viel Terrain

gewonnen. Dazu gehört die normative Wirkung von Bundesgerichtsentscheiden.

Dass immer zahlreichere Fälle vor Gericht und dann oft an
höhere Instanzen weitergezogen werden, deutet auf den Zerfall der
Rechtsordnung hin. In diesem Zusammenhang ist es erwähnenswert, dass wir in
der Bibel von juristischer Kasuistik nichts finden. Im Gegensatz zum Codex
Hammurabi oder zum hethitischen oder assyrischen Gesetz begnügt sich
das israelitische Recht mit einigen wenigen Grundsätzen. Die Anwendung
überlässt es weitgehend dem gesunden Rechtsempfinden. Selbst in den
späteren Rechtskodizes ändert sich das nicht prinzipiell. Das gesunde
Rechtsempfinden entspringt allerdings der Verbindung von Religion und
Ethik. Nicht also die Verbote des Mordes, Ehebruchs, und Diebstahls usw.
sind die israelitische Besonderheit, sondern deren Verbindung mit der
religiösen Konstitution. Das erste und das zehnte Gebot geben im übrigen
zu verstehen, dass dieses Recht nicht auf die Oberfläche menschlicher
Handlungen zielt, sondern ins Zentrum der Willensbildung, also auf den

ganzen Menschen 6. Die Radikalisierung der Gebote in der Bergpredigt
Jesu widmet sich diesem Aspekt und führt ihn ad absurdum, damit der
umfassende Anspruch der Gesetze nicht vergessen geht7.

Somit gelangen wir zu einem Befund, der dem Liberalismus - aber nicht
dem Libertinismus! - recht nahe kommt: Je weniger der konstitutionelle
und gesetzliche Rahmen eines Volkes angetastet wird, desto mehr Freiheit
ist möglich. Je mehr dagegen der Rahmen die Fassung verliert und Freiheitsbereiche

überflutet, desto weniger werden die verbleibenden Rahmenbedingungen

akzeptiert. Wir haben nun einige Jahre der ausfransenden Legislation

hinter uns. Wie sich in der Landschaft die Grenzen zwischen Siedlung
und Kulturland verwischen, so verschwimmen die Konturen von Ordnung
und Freiheit. Als Folge davon gewärtigen wir den Niedergang des gesunden
Rechtsempfindens, so dass sich die Wahrnehmung der Ethik im Alltag
tatsächlich immer weniger von selbst versteht. Abhilfe verspreche ich mir
von einer Politik, die sich an theologischen Gegebenheiten orientiert und
sich auf das Wechselspiel von Ordnung und Freiheit einlässt. Rettungsaktionen

sind allerdings nicht ungefährlich, wenn sich der Patient bereits auf
der schiefen Bahn befindet.



206 ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE

Währung und Wahrheit

Nun ist hier zudem die Frage zu stellen und zu beantworten, ob sich

entsprechende Überlegungen auf den Bereich der Ökonomie übertragen
lassen. Ökonomie besteht ihrerseits aus Rahmenbedingungen - das sind die

Spielregeln, die Infrastruktur und der Geldwert - und aus dem Freiheitsbereich

- das ist der Markt. Mir scheint durchaus, dass sich hier ein ähnlicher
Sachverhalt erschliesst wie bei den alttestamentlichen Gesetzen und wie bei
der Staatstheorie.

Geld ist in der Bibel einfach «Silber», wie im Französischen «argent». Die
Silberstücke waren nicht gemünzt und wurden jedesmal gewogen. Deshalb
treten als Währungseinheiten Gewichtsmasse auf: Lot und Schekel. Auch
als zur Perserzeit die Stücke gemünzt wurden, blieb die Währung ans
Edelmetall gebunden. Seine Vorteile liegen auf der Hand: Unbeschränkte
Haltbarkeit, geringes Volumen. Sicherheit gegen Fälschungen. Die letztgenannte

Qualität hat den Ausdruck «Mammon» hervorgebracht, den wir
vom Neuen Testament her ausschliesslich in negativer Lesart kennen. Dieser

Ausdruck war allem Anschein nach ursprünglich eine positive Qualifikation,

stammt er doch vom Hebräischen 'aman ab, was je nach Aussageform

«fest sein, sicher sein» oder aber '•trauen, glauben» heisst. Das ist die
analoge Herleitung wie im Deutschen «Währung» von «wahr». Gerade weil
das Geld bloss einen supponierten Wert darstellt, liegt alles daran, dass diese

Bewertung wahrhaftig und vertrauenswürdig ist.

Nun erinnere ich mich an eine Schulstunde über Wirtschaftskunde an der
Basler Gewerbeschule. Es entspann sich eine Diskussion darüber, was wohl
geschähe, wenn das Volk die Abschaffung der Steuern beschlösse. Der
Lehrer liess uns Theorien entwickeln und schloss dann die Stunde mit dem
Bescheid: Wenn das Volk die Abschaffung der Steuern beschliesst. so druckt
der Staat einfach Banknoten, um seinen Verpflichtungen nachzukommen.
Er hat ja das Recht dazu. -

Zweifellos kannte sich jener Lehrer in diesen Dingen besser aus. als es

dieser Satz vermuten lässt; denn er war Nationalökonom, damals Nationalrat

und ist heute unser eidgenössischer Finanzminister. Es liegt mir fern, ihn
zur Zielscheibe der Kritik zu machen. Die meisten Leute würden seinem
Satz ohnehin zustimmen. Die Inflationsraten zeigen im übrigen, dass punkto
Manipulationen an der Währung viele -wenn auch nicht alle - Hemmungen
gefallen sind. Indessen haben wir zu fragen, wo die geistigen Ursachen der
chronischen Inflation liegen. In der Bibel gibt es nämlich wohl Teuerung,
aber keine Inflation. Ja sogar wenn wir die Indexziffern der Grosshandelspreise

von 1791 bis 1934 betrachten, stellen wir Schwankungen nach oben
und nach unten fest8.



ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE 207

Seit dem Übergang von der Gold- zur Papierwährung sinkt jedoch die
Indexkurve nicht mehr, sondern steigt bloss noch. Seit 1940 registriert die
Schweiz einen stetig steigenden Grosshandelspreisindex. Das statistische
Jahrbuch nimmt die Zahl von 1914 100 an; wir sehen ihn dann bei 300
Punkten nach dem Ersten Weltkrieg und wieder bei 100 zu Beginn des
Zweiten Weltkrieges und heute bei gut 500.

Die Geisteshaltung, welche hinter der chronischen Inflation steckt,
kulminiert in der Gestalt des britischen Ökonomen John Maynard Keynes
(1883-1946). Keynes ging von der richtigen Einsicht aus. dass Arbeitslosigkeit

dann eintritt, wenn die Reallöhne zu hoch sind. Die Senkung von
überhöhten Löhnen erfordert jedoch schmerzhafte und harte Kämpfe.
Keynes war längst jener Ideologie erlegen, welche Leiden, Zwietracht und
Entbehrungen als unzumutbar betrachtet und daher um jeden Preis
vermeidet.

Daher erfand er die heimliche Lohnsenkung durch Inflation, also
Geldvermehrung. Auf diesem einfachen Prinzip beruht die Politik der
Vollbeschäftigung, allerdings mit sämtlichen Begleiterscheinungen bis hin zu den
Umweltschäden. So wurde das Geld seiner Qualität als unverfügbare
Grösse beraubt und der menschlichen Willkür anheimgestellt. Diese Politik
des Geldmengenwachstums ist aber ein ganz gewöhnliches Suchtsyndrom.
Um der Unbill zu entgehen, braucht es immer mehr, und dabei werden die
Nebenwirkungen immer krasser.

Wann durchschauen wir die falsche Frontstellung, welche vorgibt. Deflation

sei gefährlicher als Inflation? Wann merken wir. dass der Segen des
Wohlfahrtstaates nur um einen Preis zu haben ist, den unsere Nachkommen
entrichten müssen, und dass hier Ungerechtigkeiten lauern, die schlimmer
sind als diejenigen, die der Sozialstaat zu beseitigen vorgibt?

Auf- und Niedergang als «Atem der Freiheit»

Im Alten Testament herrscht überdies ein Zinsverbot. Die Ablehnung
des Zinses ergibt sich in der ursprünglichen Wirtschaftsform dadurch, dass

er nicht zur echten Kapitalbildung, sondern bloss zur Bereicherung der
Gläubiger diente. Zins galt als Wucher.

Im Neuen Testament wird das Zinsverbot nicht aufrechterhalten. Gemäss
den Reformatoren Philipp Melanchthon und Martin Bucer folgt aus Christi
Anweisung, den Armen unentgeltliche Darlehen zu gewähren, noch lange
kein generelles Zinsverbot. Die alttestamentlichen Stellen bezögen sich
ausschliesslich auf die «usura mordens», das heisst auf die Zinserhebung in
Wucherhöhe. Vorausgesetzt wurde allerdings eine stabile Währung, damit
auch dem Gläubiger kein Unrecht geschah.



208 ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE

Wir sehen, dass die Bibel auch in ökonomischen Fragen keinerlei Kasuistik

betreibt. Es bleibt hier ebenso ein Spielraum der Freiheit wie in den
anderen Bereichen. Aber auch hier gilt es, den Rahmen zu beachten, der
diese Freiheit gegen Willkür schützt. Und im Blick auf diesen Rahmen ist
eine herbe Kritik an den gegenwärtigen Verhältnissen unumgänglich.
Leidensscheu und Konfliktunfähigkeit haben dazu geführt, dass wir den Atem,
welcher das Leben durchzieht, nicht mehr ertragen und es vorziehen, unsere
Volkswirtschaft mit der Geldspritze zu dopen. Mit «Atem» meine ich den
Auf- und Niedergang, wie er zum biblischen Menschenbild gehört, und wie
er eindrücklich im 3. Kapitel des Buches Prediger dargestellt wird.

«Alles hat seine bestimmte Stunde,
jedes Ding unter dem Himmel hat seine Zeit.
Geboren werden hat seine Zeit und Sterben hat seine Zeit.
Pflanzen hat seine Zeit und Ausreissen hat seine Zeit.
Töten hat seine Zeit, und Heilen hat seine Zeit.
Einreissen hat seine Zeit und Bauen hat seine Zeit.
Weinen hat seine Zeit und Lachen hat seine Zeit.

Suchen hat seine Zeit und Verlieren hat seine Zeit.
Zerreissen hat seine Zeit und Nähen hat seine Zeit.
Lieben hat seine Zeit und Hassen hat seine Zeit.

Der Krieg hat seine Zeit und der Friede hat seine Zeit. »

Was spricht dagegen hinzuzufügen: Die Konjunktur hat ihre Zeit, und die
Depression hat ihre Zeit? Das steckt durchaus in einigen der vorliegenden
Gegensatzpaare: Behalten / Wegwerfen - Einreissen / Bauen.

Hier gelangen wir nun an den Punkt, um den theologische Ethik nicht
herumkommt. Das erste Gegensatzpaar heisst: Geborenwerden hat seine
Zeit, und Sterben hat seine Zeit. - Sterben. Sterben geschieht nicht nur im
Tod, sondern als Schatten jedesmal, wo Einbussen hinzunehmen. Verzichte
zu leisten oder Schmerzen zu ertragen sind. Eine Konzentration dieses
Menschenbildes finden wir in der Leidensankündigung Jesu: « Wenn jemand
mit mir gehen will, verleugne er sich selbst und nehme täglich sein Kreuz auf
sich und folge mir nach! Denn wersein Leben retten will, der wird es verlieren;
wer aber sein Leben verliert um meinetwillen, der wird es retten. Denn was
nützt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, sich selbst aber ins
Verderben bringt oder an sich selbst die ewige Strafe erleidet?» 9

Der Anspruch Jesu gilt analog für die Volkswirtschaft. «Spare in der Zeit,
so hast du in der Not», sagt treffend der Volksmund. Verzicht in einem
Bereich ermöglicht Leben und Expansion anderswo, Investitionen setzen
Ersparnisse voraus. Diese banale Wahrheit haben wir mit Keynes
beiseitegeschoben. Hier liegt aber die Wurzel aller Wirtschaftsethik. Liegt hier nicht
der zentrale Wurzelstrang unserer politischen, wirtschaftlichen, gesell-



ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE 209

schaftlichen und ökologischen Unordnung? Keynes, nicht der böse Urheber,

bloss der gescheite Verdichter des Zeitgeistes, hat den Menschen an
seiner schwächsten Stelle getroffen. Deshalb die Allianz zwischen den
Forderungsritualen der Gewerkschaften und dem Investitionshunger der
Unternehmer.

Leidensweg der Gesundung

Der Weg der Gesundung führt über Einbussen und Leiden. Bei
Arbeitslosigkeit müsste es selbstverständlich sein, dass die Löhne allgemein sinken.
Dann wären die natürlichen Mechanismen wirksam. Als Nebeneffekte
würde zudem der Schadstoffausstoss reduziert und die Solidarität in der
Bevölkerung gestärkt. Der Wohlfahrtsstaat hat diese Zusammenhänge
unterbunden und behilft sich stattdessen mit Willkürmassnahmen mit
kontraproduktiven Nebenwirkungen.

Die Kritik am Wohlfahrtsstaat ist kein Plädoyer gegen die Fürsorge an
Bedürftige. Solche Fürsorge hat ja keineswegs der moderne Staat erfunden.
Er hat ihr bloss andere Dimensionen verliehen, vor allem die Dimension
der Umverteilung. Dennoch - oder vielleicht deswegen? - ist der
Wohlfahrtsstaat ausserstande. die Armut auf Dauer zu beseitigen. Dazu ist er viel
zu sehr auf die Besitzstandsansprüche des einzelnen abgerichtet.

Der preisgekrönte Sozialethiker Hans Ruh nannte vor wenigen Wochen
ein paar grundlegende ethische Regeln: Ehrfurcht vor dem Leben - Unnötiges

Leiden vermeiden - Gleiches ist gleich zu behandeln - Die Wohlfahrt
aller ist zu fördern. - Und er fügte hinzu: «Es kann, auf dem Hintergrund
des Gedankens der allgemeinen Wohlfahrt, niemals richtig sein, dass wir die
Leiden durch soziale und kulturelle Umwälzungen im Gefolge von
Klimaveränderungen akzeptieren. » Ich frage: Ist das wirklich etwas anderes als die
widersprüchlichen Forderungen nach höheren Löhnen und Umweltschutz
zugleich? Wird hier nicht wie überall der Weggen und der Batzen gefordert?
Das sozialethische Institut des Kirchenbundes lebt ja auch nach diesem
Prinzip. Es predigt Bescheidenheit und kostet immer mehr Geld. - Tartuffe
kostet Geld, nicht nur auf der Bühne, sondern auch beim Theater der
Wirklichkeit.

Im Gegensatz zu den Sozialethikern würde ich den Blick von der
Stratosphäre und dem Ozonloch senken, herunter auf den Erdboden und herein
in mein eigenes Haus. Hier wird über das Ozonloch entschieden, und allein
hier wird der Satz aus dem Psalm 90 wahr: «Lehre uns bedenken, dass wir
sterben müssen, auf dass wir ein weises Herz gewinnen.» Deshalb wäre ich
nicht erstaunt, wenn uns analoge Zusammenbrüche bevorstünden, wie sie



210 ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE

soeben den Osten mit Staub und Asche einhüllen. Wir werden vom
Lustprinzip des Wohlfahrtsstaates irgendwann wegkommen: denn es macht
kleinmütig und habsüchtig. Aber das Erstaunlichste: Wer den rauhen Wind
des Lebens und des Leidens spürt, der wird stark und vital, so wie die
Israeliten in Ägypten.

1 Alles Apostelgeschichte: 6.14:15. 1: 21.21 Ordnungen des Mose - 16. 21 Ordnungen
des Paulus («widerjüdisch»): 25.16 der Römer: 26. 3 der Juden: 28.17 der Väter: Hebräer
10. 25 «wie es bei etlichen Sitte ist» (negativ). - :Es sei daran erinnert, dass auch die
Apostelgeschichte vom gleichen Verfasser stammt wie das Lukasevangelium. - ;2. Mose
20.-4 2. Mose 34.28:5. Mose 4.13:10.4.-'Negative Form des Elterngebots siehe 5. Mose
27.16 und 2. Mose 21.17.-''Du hast keine anderen Götter neben mir.-Du begehrst nicht
nachdem was dein Nächster hat.-"Matthäus 5.17 ff.-«1913 100:1810 218:1851

88:1864 124; 1898 75:1920 295:1934 96: so Grossbritannien: Frankreich und die
USA zeigen ungefähr den gleichen Verlauf, in Frankreich sind bloss die Ausschläge
krasser. -'Lukas 9. 23-25.

«Vor allen anderen haben ethische Ideale absolute Dignität. und das ethische Ideal ist
auch Norm, der man gehorchen soll, selbst auf Kosten des Daseinsglücks. Die Würde
des Menschen verlangt Formung des Seins durch ein Soll und Opferbereitschaft dafür.
Und über gewissen Bezirken des Lebens steht die sittliche Forderung nicht nur als
allgemeine Form, die jeder mit beliebigem Inhalt füllen könnte. - sondern in der
endlosen Kasuistik konkreier ethischer Handelnsmöglichkeiten lassen sich immerhin
gewisse Verhaltensweisen denken, die unter allen Umständen, also unabhängig von
ihren Motiven, normgemäss oder vor allem: normwidrig sind. Mag auch ein Teil
ethischer wie aller andern Kulturideale sich wandeln im Lauf der Geschichte, mag im
lebendigen Ablauf des Handelns der einzelne Schritt seinen Sinn nur durch den

vorangegangenen oder den folgenden empfangen, so wie im musikalischen Gebilde
ein Akkord sein Recht durch den vorangegangenen und folgenden Ton erhält - über
diesem Prozess leuchten ewige Sterne, die allen die Richtung weisen. »

Marianne Weber über Max Webers ethische Orientierung des Lebens in:
Max Weber, ein Lebensbild (1926). 2. Aufl.. München / Zürich 1989. S. 367

«Der christliche Glaube vermittelt keine Rezepte für politische Entscheidungen. Die
christliche Soziallehre schenkt nur - immerhin höchst wertvolle - Handreichungen auf
der Ebene der Prinzipien. Sie nimmt dem Politiker die Last der konkreten politischen
Entscheidungen nicht ab. Die schwierige Wahl der richtigen Alternative muss allein,
in voller Eigenverantwortung, der Politiker treffen. Die Prinzipien gut zu kennnen ist
überaus wichtig. Aber erst, wenn der Politiker die konkreten Imperative, die hier und
jetzt geltenden politischen Forderungen erkennt und wenn er darüber hinaus zunächst
die richtige konkrete Entscheidung trifft und sodann in kluger Umsicht den richtigen
Weg zu ihrer Verwirklichung wählt, ist die Chance gegeben, dass christliche Politik
geschieht. »

Walter Gut. Politische Kultur in der Kirche. Freiburg/Schweiz 1990


	Ethik im Licht der Bibel

