Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 3

Artikel: Die neue Aktualitat der Ethik

Autor: Libbe, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165022

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hermann Liibbe

Die neue Aktualitat der Ethik

Fragen der Ethik erfreuen sich seit etlichen Jahren eines neuen und
immer noch wachsenden offentlichen Interesses. Exemplarisch heisst das:
Die Veranstalter von Wirtschaftsverbandskonferenzen lassen heute gern in
betonter Beschluss- oder Eroffnungsstellung ein Referat zu Fragen der
Ethik halten. Noch vor zwanzig Jahren war das nicht tiblich. Auch an
Parteitagungen treten heute als Eroffnungsredner Ethiker auf, und es
kommt sogar vor, dass die Ethik zum Schwerpunktthema solcher Anlésse
erhoben wird. Unternechmen in Bereichen der Industrie, deren Produkte
oder Produktionsverfahren unter dem Druck von ¢kologischen Krisener-
fahrungen zu Objekten kritischer 6ffentlicher Aufmerksamkeit geworden
sind, finden sich chronisch einem ethischen Rechtfertigungszwang ausge-
setzt. Sie reagieren darauf mit der Dauereinrichtung von Foren, die Gele-
genheit zu oOffentlichen Erorterungen geben. Informationsmaterial mit
Sachdarstellungen und Regelungsvorschligen, die sich ans allgemeine Pu-
blikum und an die Stimmbiirger wenden, wird breit gestreut. Die Medien
nehmen das auf, und Moralisten kommen heute nicht nur in Nachtstudios,
vielmehr auch zu guten Sendezeiten in Talkshows zum Wort.

Die Wissenschaften finden sich von dieser Renaissance der Ethik begiin-
stigt. «<Ethik» ist der Name einer traditionsreichen philosophischen Diszi-
plin, und so kommt es, dass man heute Philosophen als Mitglieder von
Sachverstindigenkommissionen oder auch bei 6ffentlichen Anhorungen
antrifft, wo noch vor zwanzig Jahren der Philosoph als eine befremdliche
Erscheinung gegolten hitte. Das erkldrt auch, wieso es den Philosophen
gelingen konnte, unbeschadet extrem angespannter universitarer Budgets
die Zahl der Professuren in ihrem Fach sogar noch zu mehren, fiir die Ethik
namlich - so beispielsweise in St. Gallen und in Ziirich.

Selbstverstidndlich sind es nicht die Philosophen allein, denen das neu
erwachte oOffentliche Interesse an Fragen der Ethik zugute kommt. Die
Ethik ist zwar eine spezielle akademische Disziplin, ihr Gegenstand hinge-
gen, die Moral, das heisst das Ensemble der Prinzipien und Regeln guten
Lebens, betrifft alle und ist gerade nicht Expertensache. Daher gelten heute
im weiteren Sinne alle, die kraft Position und Profession als berufene
Ausleger des Gemeinsinns anerkannt sind, zugleich auch als Sachverstin-
dige in Fragen der Ethik. Wo heute 6ffentlich dariiber nachgedacht wird,
was ethisch erlaubt und was nicht erlaubt sei, welche ethischen Konsequen-
zen aus den Bedrohlichkeitsaspekten unserer zivilisatorischen Evolution
sich ergeben und wie sich die Einsicht in diesen Filligkeiten verbreiten und



194 ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE

festigen lassen, sind als Experten Generalisten gefragt — Theologen wie
Philosophen, Piddagogen, sogar Soziologen, édltere Historiker, vor allem aber
Juristen.

Drei Griinde fiir die wachsende Aufmerksamkeit

In der Schilderung der Gunst der Stunde, der sich die Ethik heute erfreut,
liesse sich lange fortfahren. Was erklirt diese Gunst? In Mediengesellschat-
ten ist Aufmerksamkeit ein sehr knappes Gut. Die Konsequenz ist, dass die
Medien unsere Aufmerksamkeit gern auf Themen lenken, die sich bereits
als aufmerksamkeitserregend erwiesen haben. Publizitdt bewirkt Publizi-
tdtsiberschiisse, und gewiss wird heute auch die Ethik mit offentlicher
Aufmerksamkeit iiberschiissig bedacht. Aber davon bleiben die guten
Griinde unberiihrt, denen ethische Fragen heute ihre immer noch wachsen-
de Aufdringlichkeit verdanken. Drei dieser Griinde seien hier dargestellt.
Ich mochte diese Griinde zunichst benennen und dann erldutern. Zunéchst
also die Benennung: Erstens machen zivilisationsspezifische Anomie-Er-
fahrungen die Notigkeit ethischer Reflexion aufdringlich; zweitens lassen
uns zivilisationsspezifische Freiheitsgewinne alltagspraktisch auf morali-
sche Regeln selbstbestimmter Lebensfithrung angewiesen sein, die es mog-
lich machen, Freiheit in Sinn, in Lebenssinn zu verwandeln; drittens bringen
Erfahrungen eines abnehmenden Grenznutzens unserer zivilisatorischen
Evolution Filligkeiten ethischer Neuorientierung zur Evidenz.

Diese Benennung dreier Griinde fiir die wachsende Aufmerksamkeit, die
Fragen der Ethik heute zugewandt wird, ldsst spontan das Gemeinte noch
gar nicht erkennen. Aber die Erlduterungen folgen ja jetzt — zundchst zu den
zivilisationsspezifischen Anomie-Erfahrungen, die ethische Reflexionener-
zwingen.

Fortschritt und Anomie

Fortschritt gilt uns nicht zuletzt als wissenschaftlicher Fortschritt. Es gibt
auch Fortschrittsillusionen, und wir sind heute beflissen, sie zu entlarven.
Im Wissenschaftsbereich ist aber der Fortschritt handfeste Realitét geblie-
ben. In etlichen Wissenschaften nimmt die Dynamik des Fortschritts sogar
immer noch zu, und das ldsst sich messen, zum Beispiel am Mass der
Halbwertszeit wissenschaftlicher Literatur, die fortschreitend absinkt.

Empirisch gehaltvolles theoretisches Wissen lédsst sich nicht nur, vergan-
genheitsbezogen, fiir Erkldrungen oder, zukunftsbezogen, fiir Prognosen,
also kognitiv nutzen. Es ldsst sich zumeist auch, praktisch, in Handlungs-



ETHIK IN POLITIK, WIRTSCHAFT UND KIRCHE 195

moglichkeiten umsetzen und technisch nutzen. Diese Nutzungsmoglichkei-
ten sind in weiten Bereichen der Forschungspraxis sogar zum entscheiden-
den Rechtfertigungsgrund der bedeutenden materiellen Aufwendungen
geworden, welche die Forschung heute erfordert. Immerhin werden in der
Schweiz weit iiber siebzig Prozent der fiir Forschung und Entwicklung
insgesamt ausgegebenen Mittel industrieintern verbraucht. « Tantum possu-
mus, quantum scimus» —so hatte bereits Francis Bacon den Zusammenhang
von wissenschaftlichem Wissen und neuen Handlungsmoglichkeiten ge-
kennzeichnet.

Handlungsmoglichkeiten aber bediirfen stets der Normierung. Handlun-
gen sind entweder gebotene, verbotene oder erlaubte Handlungen, und in
bezug auf vertraute. kulturell tiberlieferte Handlungsmoglichkeiten sind wir
im Regelfall iiber ihren moralischen Status nicht im Zweifel. In den wichti-
geren Fillen, das heisst insbesondere dort. wo es die Rechte anderer be-
rithrt. ist unser Handeln ohnehin juridisch normiert, und wir vermochten
unser Leben im Alltag gar nicht zu fithren, wenn wir normalerweise nicht
einigermassen sicher wiissten, was erlaubt, nicht erlaubt oder verboten ist.

Neue Handlungsmdoglichkeiten hingegen, wie sie uns iiber den wissen-
schaftlichen Fortschritt zuwachsen, eben weil sie neu sind, noch nicht nor-
miert, und Anomie-Erfahrungen sind die Folge. Jedermann stehen heute
allein schon in seiner Eigenschaft als Medienkonsumenten Exempel fort-
schrittsabhingiger Anomie zur Verfiigung. Etliche dieser Exempel sind,
zumal in zivilisationskritischer Absicht, sehr populdar geworden, etwa die
In-vitro-Fertilisation. Es wire purer Aberglaube zu meinen, dass man als
moralisch urteilsfahiger Biirger spontan zu sagen vermochte, wie man mit
den mannigfachen Moglichkeiten, die einschldgigen medizinisch-wissen-
schaftlichen Fortschritte zu nutzen, umzugehen habe. Dass es erlaubt, ja
nach medizinischen Standesregeln sogar geboten sei, die Moglichkeiten der
In-vitro-Fertilisation zur Therapie einer sonst nicht behebbaren Unfrucht-
barkeit zu nutzen, findet leicht iberwiegende, wenn auch keineswegs ein-
hellige Zustimmung. Man miisste in die Details gehen, um plausibel zu
machen. wieso auch in diesem inzwischen tausendfach praktizierten thera-
peutischen Standardfall die moralische Zustimmung keineswegs einhellig
ausfallt. Umgekehrt werden die sogenannten Leihmutterschaften ebenso
liberwiegend moralisch verworfen. sind aber nichtsdestoweniger, zumal in
den USA, des oOfteren vertraglich geregelt vorgekommen, so dass von
Einhelligkeit im moralischen Urteil auch in diesem Fall nicht die Rede sein
kann. Hort man gar, dass eine Mutter das Kind ihrer Tochter ausgetragen.
alsoihreigenes Enkelkind zur Welt gebracht habe, so reagieren wir mit einer
Mischung aus Belustigung und Empoérung, aber eben doch auf einen medial
zur Sensation gemachten, angeblich realen Fall.



196 ETHIK IN POLITIK, WIRTSCHAFT UND KIRCHE

Es kommt auf die Details hier nicht an. Die Erinnerung an einschlédgige
offentliche Debatten geniigt. um zu erkennen, dass generell wissenschafts-
praktisch eroffnete neue Moglichkeiten des Handelns ethische Reflexionen
zur Normierung dieses Handelns erzwingen, und mit der Dynamik des
wissenschaftlichen Fortschritts wiichst die Intensitidt dieses Zwanges. Ihm
kann durchaus entsprochen werden. Fiir den exemplarisch genannten Fall
hat das zum Beispiel die Schweizerische Akademie der Medizinischen
Wissenschaften unternommen. Das Resultat ithrer einschlédgigen Arbeit war
ein ebenso knapper wie fiir die drztliche therapeutische Alltagspraxis als
Massgabe ausreichender Normierungsvorschlag, der auch von édrztlichen
Standesorganisationen in Nachbarldndern tibernommen wurde.

Neue Handlungsmoglichkeiten, mehr Normierungen und Rechtsregeln

Anzumerken bleibt noch, dass die Filligkeiten der Normierung neuer
Handlungsmoglichkeiten in solchen und anderen Fillen nicht nur die Moral,
das heisst Handlungsregeln betreffen, an denen sich das Individuum in
seiner privaten Selbstbestimmung orientiert. Die Phantasie des juristischen
Laien reicht aus, um rasch zu erkennen, dass von den filligen neuen Nor-
mierungen auch das geltende Recht beriihrt ist — nicht nur das &rztliche
Standesrecht, vielmehr dariiber hinaus auch das Familienrecht, das Unter-
haltsrecht und das Obligationenrecht.

Moralische Regeln von allgemeiner pragmatischer Wichtigkeit setzen
sich daher stets in Rechtsregeln um. Schon aus diesem Grund sind in den
mannigfachen Normenfindungskommissionen, die heute an der Arbeit sind,
die Kompetenzen der Juristen in erster Linie gefragt. Nur sie verfiigen ja
tiber professionelle Kenntnisse der Systeme des geltenden Rechts, die von
den fdlligen Normierungen neuer Handlungsmdoglichkeiten beriihrt sind
und in die sich diese Neunormierungen einzufiigen haben.

Gelegentlich werden Fragen, die zundchst einmal nichts als eine morali-
sche Herausforderung darzustellen scheinen, sogar zu Fragen internationa-
ler Politik. So empfahl Mitte der siebziger Jahre ein juristisch-medizinischer
Sachverstdndigenausschuss, eingesetzt vom Ministerausschuss des Europa-
rats, zur Erleichterung des Betriebs sogenannter Samenbanken in den
Familienrechtssystemen der Mitgliedsldnder, das Recht der Individuen auf
Kenntnis ihrer genetischen Abstammung zu tilgen. Die Mitgliedsldnder des
Europarats fanden sich aufgefordert, zu diesem Vorschlag Stellung zu neh-
men. Zu den mannigfachen Aspekten der Sache, die bei der Erorterung
dieses Vorschlags zu beriicksichtigen gewesen wiren, gehort zum Beispiel
die Frage, wie man die Kenntnis der eigenen genetischen Abstammung als



ETHIK IN POLITIK, WIRTSCHAFT UND KIRCHE 197

Bestandteil der eigenen Identitit kulturell einzuschidtzen habe. Wer mochte
riskieren, auf diese Frage spontan eine Antwort zu geben? Man braucht
einige kulturgeschichtliche Vertrautheit mit den Traditionen des europdi-
schen Familienrechts, auch des Erbrechts, um abschitzen zu lernen, wie in
den uns prigenden Uberlieferungen biologisch-genetische Identitit und
sozial-kulturelle Identitdt miteinander verkoppelt sind. Transzendentale
Argumente, wie Philosophen sie zu handhaben wissen, helfen hier unmit-
telbar gar nicht weiter, historisch unabgesittigte Kenntnis positiven Rechts
auch nicht. Kurz: Der Fall ist sehr komplex. Wie diese oder jene Regelung,
zu der man sich in Beantwortung der Initiative des Europarats vielleicht
hitte entschliessen mogen, sich auswirken wiirde ist schwerlich abzuschét-
zen. Als Konsequenz ergibt sich in solchen Fillen zumeist, die Finger von
der Sache zu lassen, und dies haben in der Mehrzahl der Fille die Regierun-
gen der Mitgliedslander des Europarats praktiziert, das heisst, sie haben sich
auf die Initiative des Europarats offiziell gar nicht bezogen. Aber zuriick
blieb eine nachhaltige Erfahrung der Anomiepotentiale des wissenschaftli-
chen Fortschritts bei allen, die mit der Sache befasst waren, und die Emp-
findlichkeit fiir die ethischen Aspekte modernen Lebens hatte zugenom-
men.

Lebenssinn durch Lebensfiihrungsregeln

Die neue Aktualitdt der Ethik hat einen zweiten Grund im modernitéts-
spezifisch anwachsenden Bedarf an Lebensfiihrungsregeln, die uns leiten,
Feiheitsgewinne in Sinn, in Lebenssinn umzusetzen. — Was heisst das? Auch
in diesem Fall ldsst sich das besonders gut medizinkulturgeschichtlich plau-
sibel machen. Nach Auskunft unserer Medizinhistoriker waren noch in den
ersten einhundert Jahren der Geschichte der Industriegesellschaft, also bis
tief ins 19. Jahrhundert hinein, die grossen Infektionskrankheiten die mit
Abstand wichtigsten Krankheiten zum Tode. Der iiberaus erfolgreiche
Kampf medizinischer Wissenschaft und medizinischer Kunst hat, in Verbin-
dung mit Verbesserungen der Hygiene, die durchschnittliche Lebenserwar-
tungen der Bevolkerung in den Industriegesellschaften in zweihundert Jah-
ren um mehr als das Doppelte anwachsen lassen. Vor allem auf diesem
elementaren Faktum beruht, wohlbegriindet, das spezifisch moderne hohe
Ansehen der Medizin und der Arzteschaft. Die Erfolge der Medizin — und
nicht etwaihre Misserfolge —sind es also, die uns heute an Krankheiten eines
ganz anderen Typus leiden und schliesslich sterben lassen. Diese Krankhei-
ten sind inzwischen jedem Medienkonsumenten unter dem populédren Na-
men der Zivilisationskrankheiten geldufig.



198 ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE

Dem Medienkonsumenten ist zumeist auch geldufig, dass die so genann-
ten Zivilisationskrankheiten gesundheitskulturell ganz andere Eigenschaf-
ten als die alten Infektionskrankheiten haben. Der Unterschied, den es
macht, von diesen sozusagen modernen Massenkrankheiten betroffen oder
verschont zu sein, hdngt gewiss nicht allein, aber doch unter anderem wie
nie zuvor von dem Unterschied ab, den es macht, wohlbekannten gesund-
heitsdienlichen Lebensregeln zu folgen oder, auf der anderen Seite, ithnen
nicht zu folgen. Sich das tégliche Glas zuviel zu gestatten oder das nicht zu
tun, in der klassischen Tugend der Missigkeit erprobt zu sein oder nicht,
sich selbstbestimmt die Lebensfreuden der Bewegung zu verschaffen oder,
trage, dieses nicht zu tun —: das macht hier den Unterschied. Das bedeutet:
In der modernen Gesellschaft ist auch die Gesundheitskultur emne von
gelingender oder misslingender Selbstbestimmung, also von moralischen
Faktoren abhingige Kultur.

Der Heidelberger Medizinhistoriker Schipperges hat diesen elementaren
medizinkulturgeschichtlichen Wandel der Dinge in die Kurzform eines
mythischen Gleichnisses gekleidet: Von den beiden Tochtern des Asklepios,
Panakea und Hygieia, gewinnt Hygieia, die fiir die Vorbeugung zustindig
ist, lebenspraktisch stiindig an Bedeutung — nicht, weil Panakea, welche die
Therapie reprisentiert, nichts mehr vermochte, vielmehr genau umgekehrt
deswegen, weil, nachdem Panakea so iiberaus erfolgreich war und immer
noch ist, uns jetzt um so mehr bedridngt, was Hygieia ungleich leichter
vorbeugend abwenden, als Panakea im nachhinein heilen konnte.

Um es zusammenfassend zu wiederholen: Auch und gerade gesundheits-
kulturell nimmt in modernen Gesellschaften die Bedeutung moralischer
Faktoren zu. Je moderner, das heisst emanzipierter und selbstbestimmter
wir leben, um so wichtiger wird die Moral.

Komplementar dazu werden die lebenspraktischen Folgen eigener mora-
lischer Inkompetenz heute mit besonderer Intensitit erfahren. Ethische
Reflexionen pragen daher wie nie zuvor unseren Alltag — bis in die Lebens-
beratungsspalten unserer Familienpresse hinein.

Auch in diesem Falle wire es ein grobes Missverstdndnis, die einschlédgi-
gen Probleme exklusiv fiir private Probleme zu halten, welche die politische
Offentlichkeit nicht weiter zu beschiftigen hiitte, In allen modernen Gesell-
schaften sind bekanntlich die explodierenden Kosten der medizinischen
Versorgung ein Thema allerersten gesundheitspolitischen und sozialpoliti-
schen Ranges. Auch fiir den Laien, fiir den Biirger ist leicht ersichtlich, wie
hier alltagspraktisch individuell gelebte Moral einerseits und die Effizienz
und die Kosten der medizinischen Versorgung andererseits zusammenhéan-
gen. Wie dieser Zusammenhang gesundheitspolitisch steuernd zu nutzen
sel —, das ist dann von der Ausgestaltung versicherungsrechtlicher Stan-



ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE 199

dardvertrége bis hin zu kostenabhiingig félligen Reformen offentlich-recht-
lich geregelter medizinischer Versorgung regelmaissig die Frage.

Krisentrichtigkeit moderner Zivilisation

Als dritten Grund fir die neue Aktualitdt ethischer Fragen hatte ich
Erfahrungen eines abnehmenden Grenznutzens unserer zivilisatorischen
Evolution geltend gemacht. — Das ist erlduterungsbediirftig. Ersichtlich ist
unsere Zivilisationsgenossenschaft gegenwartig dabei, sich von ihren tech-
nisch-industriellen Lebensgrundlagen emotional zu distanzieren. Der Grad
der moralischen Ubereinstimmung der Menschen mit ihren zivilisatorischen
Lebensvoraussetzungen nimmt ab. Dieser Vorgang ist alles andere als irra-
tional. Er hat seinerseits seine nachvollziehbaren, einsichtigen Griinde — von
den drohenden oder bereits real gewordenen 6kologischen Krisen bis hin
zu den individuell destruktiven Folgen unserer Uberforderung durch die
skizzierten Herausforderungen zur selbstbestimmten, also moralisch sehr
anspruchsvollen Lebensfiihrung unter den Freiheitsbedingungen der Mo-
derne. Das ist hier nicht weiter zu erldutern. Dass die Selbsterfahrung der
modernen Zivilisation in wachsendem Masse eine Erfahrung ihrer Krisen-
trachtigkeit ist — das ist hier vorausgesetzt. Trifft diese Voraussetzung zu, so
bendtigt man zunédchst um so dringlicher eine Antwort auf die Frage, wieso
sich die moderne Industriegesellschaft, unbeschadet der beobachtbaren
wachsenden emotionalen Distanz ihr gegeniiber, immer noch tiberwiegen-
der Massenzustimmung erfreut. Die Beantwortung dieser Fragen hat leider
das Missliche, trivial zu sein. Intellektuelle Funken lassen sich daraus gar
nicht schlagen; feuilletonfidhig ist hier nichts. Aber wie so oft, hat auch in
diesem Fall das Triviale, das heisst das kognitiv Uninteressante, lebensprak-
tisch fundamentale Bedeutung. Kurz: Die unverindert iiberwiegende Mas-
senzustimmung, von der die moderne Industriegesellschaft getragen ist,
beruht auf der Evidenz der Lebensvorziige dieser Gesellschaft. Befreiung
des Menschen vom physischen Zwang niederdriickender Arbeit, Steigerung
der Produktivitdt der Arbeit, dadurch Mehrung der Wohlfahrt, durch Meh-
rung der Wohlfahrt, Mehrung der sozialen Sicherheit und iiber Mehrung der
sozialen Sicherheit Mehrung des sozialen Friedens — das alles hat den
Charakter der Selbstverstdndlichkeit angenommen. Gerade deswegen wird
es von Daueraufenthaltern in lebenserfahrungsverdiinnten schulischen und
akademischen Rdumen gern iibersehen, und zwar insbesondere dann, wenn
man im Ubrigen noch die Vorziige des offentlichen Dienstes fiir sich in
Anspruch nehmen kann und um die Sicherheit seines Arbeitsplatzes nicht
bangen muss. Entsprechend werden die aufgezdhlten Dinge am ehesten



200 ETHIK IN POLITIK, WIRTSCHAFT UND KIRCHE

noch in einem Kulturmilieu wahrgenommen, das durch Traditionen der
Arbeiter- und Gewerkschaftsbewegung geprigt ist.

Zukunftsfiahigkeit als moralische Frage

Die Dynamik des technischen Fortschritts hingt also mit der Evidenz der
mit diesem Fortschritt verbundenen sozialen, politischen und kulturellen
Lebensvorziige zusammen. Der Sinn dieses Fortschritts ist nicht im Nebel
verschwunden. Seine Ziele und Zwecke haben unveridndert ihren jeder-
mann erkennbaren Ort auf der Gemeinplatzebene. Sie sind zustimmungs-
fahig, ja zustimmungspflichtig geblieben. Das gehort zur moralischen Ver-
fassung der modernen Zivilisation, und man erkennt, dass die Frage ihrer
Zukunftsfahigkeit in letzter Instanz nicht eine 6konomische und nicht eine
technische, sondern eben eine moralische Frage ist.

Das ist es, was man sich zunédchst vergegenwirtigen muss, um den begriff-
lichen Ort der unleugbar wachsenden Schwierigkeiten, in die wir inzwischen
zivilisationsabhéngig geraten sind, bestimmen zu konnen. Diese Schwierig-
keiten haben also den Fortschritt nicht als Illusion erwiesen. Sie haben aber
—von den 0kologischen Krisen bis hin zu den skizzierten Anomie-Erfahrun-
gen — den Charakter von Fortschrittskosten. Wahr ist iiberdies, dass in
Teilbereichen unseres industriegesellschaftlichen Gegenwartslebens diese
Kosten sogar rascher als die Lebensvorziige weiteren Fortschritts wachsen.
Aber auch das macht den Fortschritt nicht zur Illusion.

Es bedeutet vielmehr, dass, 6konomisch ausgedriickt, inzwischen auch
der Fortschritt durch ein Gesetz des abnehmenden Grenznutzens bestimmt
zu sein scheint.

Es ist keineswegs folgenlose moraltheoretische Scholastik, ob wir die
unleugbaren Schwierigkeiten, in die wir geraten sind, als Beweis des illusio-
naren Charakters des zivilisatorischen Fortschritts beschreiben, oder als
Kosten, die in Teilbereichen des Fortschritts inzwischen rascher als dessen
Vorziige wachsen. Die erste Beschreibung, so erkennt man jetzt, ddimoni-
siert unsere Gesellschaft moralistisch und ermuntert — mit schlimmen kul-
turellen und sozialen Folgen - zu ihrer moralischen Selbstaufgabe. Die
zweite Beschreibung pragmatisiert unser Verhiltnis zum wissenschaftlichen
und technischen Fortschritt und erzwingt die Einrichtung in durchaus
schmerzhaft splirbar gewordene Grenzen dieses Fortschritts. Die erste Be-
schreibung ruft die Gurus auf den Plan. Die zweite ermuntert uns, gemass
den Zielvorgaben des moralischen common sense den wissenschaftlichen
und technischen Sachverstand zu nutzen, auf den wir angewiesen sind, um
uns in erkennbar gewordenen Grenzen zivilisatorischer Evolution einrich-
ten zu konnen. '



	Die neue Aktualität der Ethik

