
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 3

Artikel: Die neue Aktualität der Ethik

Autor: Lübbe, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165022

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Lübbe

Die neue Aktualität der Ethik

Fragen der Ethik erfreuen sich seit etlichen Jahren eines neuen und
immer noch wachsenden öffentlichen Interesses. Exemplarisch heisst das:

Die Veranstalter von Wirtschaftsverbandskonferenzen lassen heute gern in
betonter Beschluss- oder Eröffnungsstellung ein Referat zu Fragen der
Ethik halten. Noch vor zwanzig Jahren war das nicht üblich. Auch an
Parleitagungen treten heute als Eröffnungsredner Ethiker auf, und es
kommt sogar vor, dass die Ethik zum Schwerpunktthema solcher Anlässe
erhoben wird. Unternehmen in Bereichen der Industrie, deren Produkte
oder Produktionsverfahren unter dem Druck von ökologischen
Krisenerfahrungen zu Objekten kritischer öffentlicher Aufmerksamkeit geworden
sind, finden sich chronisch einem ethischen Rechtfertigungszwang ausgesetzt.

Sie reagieren darauf mit der Dauereinrichtung von Foren, die
Gelegenheit zu öffentlichen Erörterungen geben. Informationsmaterial mit
Sachdarstellungen und Regelungsvorschlägen, die sich ans allgemeine
Publikum und an die Stimmbürger wenden, wird breit gestreut. Die Medien
nehmen das auf, und Moralisten kommen heute nicht nur in Nachtstudios,
vielmehr auch zu guten Sendezeiten in Talkshows zum Wort.

Die Wissenschaften finden sich von dieser Renaissance der Ethik begünstigt.

«Ethik» ist der Name einer traditionsreichen philosophischen Disziplin,

und so kommt es. dass man heute Philosophen als Mitglieder von
Sachverständigenkommissionen oder auch bei öffentlichen Anhörungen
antrifft, wo noch vor zwanzig Jahren der Philosoph als eine befremdliche
Erscheinung gegolten hätte. Das erklärt auch, wieso es den Philosophen
gelingen konnte, unbeschadet extrem angespannter universitärer Budgets
die Zahl der Professuren in ihrem Fach sogar noch zu mehren, für die Ethik
nämlich - so beispielsweise in St. Gallen und in Zürich.

Selbstverständlich sind es nicht die Philosophen allein, denen das neu
erwachte öffentliche Interesse an Fragen der Ethik zugute kommt. Die
Ethik ist zwar eine spezielle akademische Disziplin, ihr Gegenstand hingegen,

die Moral, das heisst das Ensemble der Prinzipien und Regeln guten
Lebens, betrifft alle und ist gerade nicht Expertensache. Daher gelten heute
im weiteren Sinne alle, die kraft Position und Profession als berufene
Ausleger des Gemeinsinns anerkannt sind, zugleich auch als Sachverständige

in Fragen der Ethik. Wo heute öffentlich darüber nachgedacht wird,
was ethisch erlaubt und was nicht erlaubt sei, welche ethischen Konsequenzen

aus den Bedrohlichkeitsaspekten unserer zivilisatorischen Evolution
sich ergeben und wie sich die Einsicht in diesen Fälligkeiten verbreiten und



194 ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE

festigen lassen, sind als Experten Generalisten gefragt - Theologen wie
Philosophen. Pädagogen, sogar Soziologen, ältere Historiker, vor allem aber
.1 linsten.

Drei Gründe für die wachsende Aufmerksamkeit

In der Schilderung der Gunst der Stunde, der sich die Ethik heute erfreut,
liesse sich lange fortfahren. Was erklärt diese Gunst? In Mediengesellschaften

ist Aufmerksamkeit ein sehr knappes Gut. Die Konsequenz ist. dass die
Medien unsere Aufmerksamkeit gern auf Themen lenken, die sich bereits
als aufmerksamkeitserregend erwiesen haben. Publizität bewirkt
Publizitätsüberschüsse, und gewiss wird heute auch die Ethik mit öffentlicher
Aufmerksamkeit überschüssig bedacht. Aber davon bleiben die guten
Gründe unberührt, denen ethische Fragen heute ihre immer noch wachsende

Aufdringlichkeit verdanken. Drei dieser Gründe seien hier dargestellt.
Ich möchte diese Gründe zunächst benennen und dann erläutern. Zunächst
also die Benennung: Erstens machen zivilisationsspezifische Anomie-Er-
fahrungen die Nötigkeit ethischer Reflexion aufdringlich; zweitens lassen

uns zivilisationsspezifische Freiheitsgewinne alltagspraktisch auf moralische

Regeln selbstbestimmter Lebensführung angewiesen sein, die es möglich

machen. Freiheit in Sinn, in Lebenssinn zu verwandeln: drittens bringen
Erfahrungen eines abnehmenden Grenznutzens unserer zivilisatorischen
Evolution Fälligkeiten ethischer Neuorientierung zur Evidenz.

Diese Benennung dreier Gründe für die wachsende Aufmerksamkeit, die
Fragen der Ethik heute zugewandt wird, lässt spontan das Gemeinte noch

gar nicht erkennen. Aber die Erläuterungen folgen ja jetzt - zunächst zu den
zivilisationsspezifischen Anomie-Erfahrungen. die ethische Reflexionen
erzwingen.

Fortschritt und Anomie

Fortschritt gilt uns nicht zuletzt als wissenschaftlicher Fortschritt. Es gibt
auch Fortschrittsillusionen, und wir sind heute beflissen, sie zu entlarven.
Im Wissenschaftsbereich ist aber der Fortschritt handfeste Realität geblieben.

In etlichen Wissenschaften nimmt die Dynamik des Fortschritts sogar
immer noch zu. und das lässt sich messen, zum Beispiel am Mass der
Halbwertszeit wissenschaftlicher Literatur, die fortschreitend absinkt.

Empirisch gehaltvolles theoretisches Wissen lässt sich nicht nur. vergan-
genheitsbezogen. für Erklärungen oder, zukunftsbezogen, für Prognosen,
also kognitiv nutzen. Es lässt sich zumeist auch, praktisch, in Handlungs-



ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE 195

möghchkeiten umsetzen und technisch nutzen. Diese Nutzungsmöglichkeiten
sind in weiten Bereichen der Forschungspraxis sogar zum entscheidenden

Rechtfertigungsgrund der bedeutenden materiellen Aufwendungen
geworden, welche die Forschung heute erfordert. Immerhin werden in der
Schweiz weit über siebzig Prozent der für Forschung und Entwicklung
insgesamt ausgegebenen Mittel industrieintern verbraucht. «Tantumpossu-
mus, quantum scimus» - so hatte bereits Francis Bacon den Zusammenhang
von wissenschaftlichem Wissen und neuen Handlungsmöglichkeiten
gekennzeichnet.

Handlungsmöglichkeiten aber bedürfen stets der Normierung. Handlungen

sind entweder gebotene, verbotene oder erlaubte Handlungen, und in
bezug auf vertraute, kulturell überlieferte Handlungsmöglichkeiten sind wir
im Regelfall über ihren moralischen Status nicht im Zweifel. In den wichtigeren

Fällen, das heisst insbesondere dort, wo es die Rechte anderer
berührt, ist unser Handeln ohnehin juridisch normiert, und wir vermöchten
unser Leben im Alltag gar nicht zu führen, wenn wir normalerweise nicht
einigermassen sicher wussten, was erlaubt, nicht erlaubt oder verboten ist.

Neue Handlungsmöglichkeiten hingegen, wie sie uns über den
wissenschaftlichen Fortschritt zuwachsen, eben weil sie neu sind, noch nicht
normiert, und Anomie-Erfahrungen sind die Folge. Jedermann stehen heute
allein schon in seiner Eigenschaft als Medienkonsumenten Exempel
fortschrittsabhängiger Anomie zur Verfügung. Etliche dieser Exempel sind,
zumal in zivilisationskritischer Absicht, sehr populär geworden, etwa die
In-vitro-Fertilisation. Es wäre purer Aberglaube zu meinen, dass man als
moralisch urteilsfähiger Bürger spontan zu sagen vermöchte, wie man mit
den mannigfachen Möglichkeiten, die einschlägigen medizinisch-wissenschaftlichen

Fortschritte zu nutzen, umzugehen habe. Dass es erlaubt, ja
nach medizinischen Standesregeln sogar geboten sei. die Möglichkeiten der
In-vitro-Fertilisation zur Therapie einer sonst nicht behebbaren Unfruchtbarkeit

zu nutzen, findet leicht überwiegende, wenn auch keineswegs
einhellige Zustimmung. Man müsste in die Details gehen, um plausibel zu
machen, wieso auch in diesem inzwischen tausendfach praktizierten
therapeutischen Standardfall die moralische Zustimmung keineswegs einhellig
ausfällt. Umgekehrt werden die sogenannten Leihmutterschaften ebenso
überwiegend moralisch verworfen, sind aber nichtsdestoweniger, zumal in
den USA. des öfteren vertraglich geregelt vorgekommen, so dass von
Einhelligkeit im moralischen Urteil auch in diesem Fall nicht die Rede sein
kann. Hört man gar. dass eine Mutter das Kind ihrer Tochter ausgetragen,
also ihr eigenes Enkelkind zur Welt gebracht habe, so reagieren wir mit einer
Mischung aus Belustigung und Empörung, aber eben doch auf einen medial
zur Sensation gemachten, angeblich realen Fall.



196 ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE

Es kommt auf die Details hier nicht an. Die Erinnerung an einschlägige
öffentliche Debatten genügt, um zu erkennen, dass generell wissenschaftspraktisch

eröffnete neue Möglichkeiten des Handelns ethische Reflexionen
zur Normierung dieses Handelns erzwingen, und mit der Dynamik des
wissenschaftlichen Fortschritts wächst die Intensität dieses Zwanges. Ihm
kann durchaus entsprochen werden. Für den exemplarisch genannten Fall
hat das zum Beispiel die Schweizerische Akademie der Medizinischen
Wissenschaften unternommen. Das Resultat ihrer einschlägigen Arbeit war
ein ebenso knapper wie für die ärztliche therapeutische Alltagspraxis als

Massgabe ausreichender Normierungsvorschlag, der auch von ärztlichen
Standesorganisationen in Nachbarländern übernommen wurde.

Neue Handlungsmöglichkeiten, mehr Normierungen und Rechtsregeln

Anzumerken bleibt noch, dass die Fälligkeiten der Normierung neuer
Handlungsmöglichkeiten in solchen und anderen Fällen nicht nur die Moral.
das heisst Handlungsregeln betreffen, an denen sich das Individuum in
seiner privaten Selbstbestimmung orientiert. Die Phantasie des juristischen
Laien reicht aus. um rasch zu erkennen, dass von den fälligen neuen
Normierungen auch das geltende Recht berührt ist - nicht nur das ärztliche
Standesrecht, vielmehr darüber hinaus auch das Familienrecht, das
Unterhaltsrecht und das Obligationenrecht.

Moralische Regeln von allgemeiner pragmatischer Wichtigkeit setzen
sich daher stets in Rechtsregeln um. Schon aus diesem Grund sind in den

mannigfachen Normenfindungskommissionen, die heute an der Arbeit sind,
die Kompetenzen der Juristen in erster Linie gefragt. Nur sie verfügen ja
über professionelle Kenntnisse der Systeme des geltenden Rechts, die von
den fälligen Normierungen neuer Handlungsmöglichkeiten berührt sind
und in die sich diese Neunormierungen einzufügen haben.

Gelegentlich werden Fragen, die zunächst einmal nichts als eine moralische

Herausforderung darzustellen scheinen, sogar zu Fragen internationaler
Politik. So empfahl Mitte der siebziger Jahre ein juristisch-medizinischer

Sachverständigenausschuss. eingesetzt vom Ministerausschuss des Europarats,

zur Erleichterung des Betriebs sogenannter Samenbanken in den
Familienrechtssystemen der Mitgliedsländer, das Recht der Individuen auf
Kenntnis ihrer genetischen Abstammung zu tilgen. Die Mitgliedsländer des

Europarats fanden sich aufgefordert, zu diesem Vorschlag Stellung zu
nehmen. Zu den mannigfachen Aspekten der Sache, die bei der Erörterung
dieses Vorschlags zu berücksichtigen gewesen wären, gehört zum Beispiel
die Frage, wie man die Kenntnis der eigenen genetischen Abstammung als



ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE 197

Bestandteil der eigenen Identität kulturell einzuschätzen habe. Wer möchte
riskieren, auf diese Frage spontan eine Antwort zu geben? Man braucht
einige kulturgeschichtliche Vertrautheit mit den Traditionen des europäischen

Familienrechts, auch des Erbrechts, um abschätzen zu lernen, wie in
den uns prägenden Überlieferungen biologisch-genetische Identität und
sozial-kulturelle Identität miteinander verkoppelt sind. Transzendentale
Argumente, wie Philosophen sie zu handhaben wissen, helfen hier unmittelbar

gar nicht weiter, historisch unabgesättigte Kenntnis positiven Rechts
auch nicht. Kurz: Der Fall ist sehr komplex. Wie diese oder jene Regelung.
zu der man sich in Beantwortung der Initiative des Europarats vielleicht
hätte entschliessen mögen, sich auswirken würde ist schwerlich abzuschätzen.

Als Konsequenz ergibt sich in solchen Fällen zumeist, die Finger von
der Sache zu lassen, und dies haben in der Mehrzahl der Fälle die Regierungen

der Mitgliedsländer des Europarats praktiziert, das heisst. sie haben sich
auf die Initiative des Europarats offiziell gar nicht bezogen. Aber zurück
blieb eine nachhaltige Erfahrung der Anomiepotentiale des wissenschaftlichen

Fortschritts bei allen, die mit der Sache befasst waren, und die
Empfindlichkeit für die ethischen Aspekte modernen Lebens hatte zugenommen.

Lebenssinn durch Lebensführungsregeln

Die neue Aktualität der Ethik hat einen zweiten Grund im modernitätsspezifisch

anwachsenden Bedarf an Lebensführungsregeln, die uns leiten,
Feiheitsgewinne in Sinn, in Lebenssinn umzusetzen. - Was heisst das? Auch
in diesem Fall lässt sich das besonders gut medizinkulturgeschichtlich plausibel

machen. Nach Auskunft unserer Medizinhistoriker waren noch in den
ersten einhundert Jahren der Geschichte der Industriegesellschaft, also bis
tief ins 19. Jahrhundert hinein, die grossen Infektionskrankheiten die mit
Abstand wichtigsten Krankheiten zum Tode. Der überaus erfolgreiche
Kampf medizinischer Wissenschaft und medizinischer Kunst hat, in Verbindung

mit Verbesserungen der Hygiene, die durchschnittliche Lebenserwartungen

der Bevölkerung in den Industriegesellschaften in zweihundert Jahren

um mehr als das Doppelte anwachsen lassen. Vor allem auf diesem
elementaren Faktum beruht, wohlbegründet, das spezifisch moderne hohe
Ansehen der Medizin und der Ärzteschaft. Die Erfolge der Medizin - und
nicht etwa ihre Misserfolge - sind es also, die uns heute an Krankheiten eines

ganz anderen Typus leiden und schliesslich sterben lassen. Diese Krankheiten
sind inzwischen jedem Medienkonsumenten unter dem populären

Namen der Zivilisationskrankheiten geläufig.



198 ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE

Dem Medienkonsumenten ist zumeist auch geläufig, dass die so genannten

Zivilisationskrankheiten gesundheitskulturell ganz andere Eigenschaften
als die alten Infektionskrankheiten haben. Der Unterschied, den es

macht, von diesen sozusagen modernen Massenkrankheiten betroffen oder
verschont zu sein, hängt gewiss nicht allein, aber doch unter anderem wie
nie zuvor von dem Unterschied ab. den es macht, wohlbekannten
gesundheitsdienlichen Lebensregeln zu folgen oder, auf der anderen Seite, ihnen
nicht zu folgen. Sich das tägliche Glas zuviel zu gestatten oder das nicht zu
tun. in der klassischen Tugend der Massigkeit erprobt zu sein oder nicht,
sich selbstbestimmt die Lebensfreuden der Bewegung zu verschaffen oder,

träge, dieses nicht zu tun -: das macht hier den Unterschied. Das bedeutet:
In der modernen Gesellschaft ist auch die Gesundheitskultur eine von
gelingender oder misslingender Selbstbestimmung, also von moralischen
Faktoren abhängige Kultur.

Der Heidelberger Medizinhistoriker Schipperges hat diesen elementaren
medizinkulturgeschichtlichen Wandel der Dinge in die Kurzform eines

mythischen Gleichnisses gekleidet: Von den beiden Töchtern des Asklepios,
Panakea und Hygieia. gewinnt Hygieia. die für die Vorbeugung zuständig
ist. lebenspraktisch ständig an Bedeutung - nicht, weil Panakea. welche die

Therapie repräsentiert, nichts mehr vermöchte, vielmehr genau umgekehrt
deswegen, weil, nachdem Panakea so überaus erfolgreich war und immer
noch ist. uns jetzt um so mehr bedrängt, was Hygieia ungleich leichter
vorbeugend abwenden, als Panakea im nachhinein heilen könnte.

Um es zusammenfassend zu wiederholen: Auch und gerade gesundheitskulturell

nimmt in modernen Gesellschaften die Bedeutung moralischer
Faktoren zu. Je moderner, das heisst emanzipierter und selbstbestimmter
wir leben, um so wichtiger wird die Moral.

Komplementär dazu werden die lebenspraktischen Folgen eigener
moralischer Inkompetenz heute mit besonderer Intensität erfahren. Ethische
Reflexionen prägen daher wie nie zuvor unseren Alltag - bis in die
Lebensberatungsspalten unserer Familienpresse hinein.

Auch in diesem Falle wäre es ein grobes Missverständnis, die einschlägigen

Probleme exklusiv für private Probleme zu halten, welche die politische
Öffentlichkeit nicht weiter zu beschäftigen hätte. In allen modernen
Gesellschaften sind bekanntlich die explodierenden Kosten der medizinischen
Versorgung ein Thema allerersten gesundheitspolitischen und sozialpolitischen

Ranges. Auch für den Laien, für den Bürger ist leicht ersichtlich, wie
hier alltagspraktisch individuell gelebte Moral einerseits und die Effizienz
und die Kosten der medizinischen Versorgung andererseits zusammenhängen.

Wie dieser Zusammenhang gesundheitspolitisch steuernd zu nutzen
sei -, das ist dann von der Ausgestaltung versicherungsrechtlicher Stan-



ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE 199

dardverträge bis hin zu kostenabhängig fälligen Reformen öffentlich-rechtlich

geregelter medizinischer Versorgung regelmässig die Frage.

Krisenträchtigkeit moderner Zivilisation

Als dritten Grund für die neue Aktualität ethischer Fragen hatte ich
Erfahrungen eines abnehmenden Grenznutzens unserer zivilisatorischen
Evolution geltend gemacht. - Das ist erläuterungsbedürftig. Ersichtlich ist
unsere Zivilisationsgenossenschaft gegenwärtig dabei, sich von ihren
technisch-industriellen Lebensgrundlagen emotional zu distanzieren. Der Grad
der moralischen Übereinstimmung der Menschen mit ihren zivilisatorischen
Lebensvoraussetzungen nimmt ab. Dieser Vorgang ist alles andere als
irrational. Er hat seinerseits seine nachvollziehbaren, einsichtigen Gründe -von
den drohenden oder bereits real gewordenen ökologischen Krisen bis hin
zu den individuell destruktiven Folgen unserer Überforderung durch die
skizzierten Herausforderungen zur selbstbestimmten, also moralisch sehr
anspruchsvollen Lebensführung unter den Freiheitsbedingungen der
Moderne. Das ist hier nicht weiter zu erläutern. Dass die Selbsterfahrung der
modernen Zivilisation in wachsendem Masse eine Erfahrung ihrer
Krisenträchtigkeit ist - das ist hier vorausgesetzt. Trifft diese Voraussetzung zu, so

benötigt man zunächst um so dringlicher eine Antwort auf die Frage, wieso
sich die moderne Industriegesellschaft, unbeschadet der beobachtbaren
wachsenden emotionalen Distanz ihr gegenüber, immer noch überwiegender

Massenzustimmung erfreut. Die Beantwortung dieser Fragen hat leider
das Missliche, trivial zu sein. Intellektuelle Funken lassen sich daraus gar
nicht schlagen: feuilletonfähig ist hier nichts. Aber wie so oft. hat auch in
diesem Fall das Triviale, das heisst das kognitiv Uninteressante, lebenspraktisch

fundamentale Bedeutung. Kurz: Die unverändert überwiegende
Massenzustimmung, von der die moderne Industriegesellschaft getragen ist.
beruht auf der Evidenz der Lebensvorzüge dieser Gesellschaft. Befreiung
des Menschen vom physischen Zwang niederdrückender Arbeit. Steigerung
der Produktivität der Arbeit, dadurch Mehrung der Wohlfahrt, durch Mehrung

der Wohlfahrt. Mehrung der sozialen Sicherheit und über Mehrung der
sozialen Sicherheit Mehrung des sozialen Friedens - das alles hat den
Charakter der Selbstverständlichkeit angenommen. Gerade deswegen wird
es von Daueraufenthaltern in lebenserfahrungsverdünnten schulischen und
akademischen Räumen gern übersehen, und zwar insbesondere dann, wenn
man im übrigen noch die Vorzüge des öffentlichen Dienstes für sich in
Anspruch nehmen kann und um die Sicherheit seines Arbeitsplatzes nicht
bangen muss. Entsprechend werden die aufgezählten Dinge am ehesten



200 ETHIK IN POLITIK. WIRTSCHAFT UND KIRCHE

noch in einem Kulturmilieu wahrgenommen, das durch Traditionen der
Arbeiter- und Gewerkschaftsbewegung geprägt ist.

Zukunftsfähigkeit als moralische Frage

Die Dynamik des technischen Fortschritts hängt also mit der Evidenz der
mit diesem Fortschritt verbundenen sozialen, politischen und kulturellen
Lebensvorzüge zusammen. Der Sinn dieses Fortschritts ist nicht im Nebel
verschwunden. Seine Ziele und Zwecke haben unverändert ihren jedermann

erkennbaren Ort auf der Gemeinplatzebene. Sie sind zustimmungsfähig,

ja zustimmungspflichtig geblieben. Das gehört zur moralischen
Verfassung der modernen Zivilisation, und man erkennt, dass die Frage ihrer
Zukunftsfähigkeit in letzter Instanz nicht eine ökonomische und nicht eine
technische, sondern eben eine moralische Frage ist.

Das ist es, was man sich zunächst vergegenwärtigen muss, um den begrifflichen

Ort der unleugbar wachsenden Schwierigkeiten, in die wir inzwischen
zivilisationsabhängig geraten sind, bestimmen zu können. Diese Schwierigkeiten

haben also den Fortschritt nicht als Illusion erwiesen. Sie haben aber

- von den ökologischen Krisen bis hin zu den skizzierten Anomie-Erfahrun-
gen - den Charakter von Fortschrittskosten. Wahr ist überdies, dass in
Teilbereichen unseres industriegesellschaftlichen Gegenwartslebens diese
Kosten sogar rascher als die Lebensvorzüge weiteren Fortschritts wachsen.
Aber auch das macht den Fortschritt nicht zur Illusion.

Es bedeutet vielmehr, dass, ökonomisch ausgedrückt, inzwischen auch
der Fortschritt durch ein Gesetz des abnehmenden Grenznutzens bestimmt
zu sein scheint.

Es ist keineswegs folgenlose moraltheoretische Scholastik, ob wir die
unleugbaren Schwierigkeiten, in die wir geraten sind, als Beweis des illusionären

Charakters des zivilisatorischen Fortschritts beschreiben, oder als
Kosten, die in Teilbereichen des Fortschritts inzwischen rascher als dessen

Vorzüge wachsen. Die erste Beschreibung, so erkennt man jetzt, dämoni-
siert unsere Gesellschaft moralistisch und ermuntert - mit schlimmen
kulturellen und sozialen Folgen - zu ihrer moralischen Selbstaufgabe. Die
zweite Beschreibung pragmatisiert unser Verhältnis zum wissenschaftlichen
und technischen Fortschritt und erzwingt die Einrichtung in durchaus
schmerzhaft spürbar gewordene Grenzen dieses Fortschritts. Die erste
Beschreibung ruft die Gurus auf den Plan. Die zweite ermuntert uns, gemäss
den Zielvorgaben des moralischen common sense den wissenschaftlichen
und technischen Sachverstand zu nutzen, auf den wir angewiesen sind, um
uns in erkennbar gewordenen Grenzen zivilisatorischer Evolution einrichten

zu können.


	Die neue Aktualität der Ethik

