
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 72 (1992)

Heft: 3

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

Albert Jay Nock - libertärer Individualist

«Ifyou give the state power to do something FOR you, you give it an exact equivalent
ofpower to do something TO you» Albert Jay Nock

Kürzlich ist mit «The State of the
Union. Essays in Social Criticism '» eine
Sammlung mit zahlreichen, bisher
unveröffentlichten oder schwer erhältlichen

Aufsätzen von Albert Jay Nock
erschienen, die dessen Reputation bestätigen,

einer der herausragendsten
amerikanischen Essayisten und Sozialkritiker
unseres Jahrhunderts zu sein. Im
deutschsprachigen Raum ist er noch wenig

bekannt - zu Unrecht, inspirierte er
doch die Renaissance des libertären
(antietatistischen) Radikalliberalismus
wie des konservativen Denkens im
Amerika der Nachkriegszeit auf ganz
entscheidende Weise.

Vom Theologen zum Gesellschaftskritiker

Albert Jay Nock wurde am 13. Oktober

1870 in Scranton (Pennsylvania) als

einziges Kind eines Pfarrers der Episcopal

Church geboren. Seine Mutter
stammte aus einer Hugenottenfamilie
und war mit John Jay. dem Mitverfasser
der «Federalist Papers», verwandt. Nock
wuchs in Brooklyn/New York sowie in
der Kleinstadt Alpena (Michigan) in
materiell bescheidenen Verhältnissen
auf. Die Tugenden der Bewohner
amerikanischer Kleinstädte wie Selbstrespekt.

Selbstbescheidung. Fleiss.
Gerechtigkeitssinn. Individualismus und

Egalitarismus schätzte er zeit seines
Lebens hoch. Im St. Stephens College er¬

hielt er nach eigenem Bekunden eine

«gute Vorbereitung aufs Leben» im Sinne

der Ideale des klassischen Humanismus.

1897 wurde er Pfarrer der Episcopal

Church und übte sein Amt an
verschiedenen Orten aus. Später sprach er
von «Sinekuren», die es ihm erlaubt hätten.

Zeit für «fortgeschrittene philosophische

und historische Studien» zu
finden. 1909 wurde zum Wendepunkt in
seinem Leben: Er trat vom Pfarramt
zurück, verliess seine Frau und die beiden
Söhne und liess sich in New York nieder.
wo er zusammen mit Lincoln Steffens als

Redaktor beim «American Magazine»
wirkte. Von Mitte 1918 bis Ende 1919

war er bei der linksliberalen Zeitschrift
«The Nation» associate editor, was ihn
aber nicht davon abhielt. Kritik an

«uplifting liberals» wie Präsident Woo-
drow Wilson und deren allzu selektivem
und daher unglaubwürdigem Moralismus

zu üben. Von 1920 bis 1924 war er
Herausgeber an dem von ihm begründeten

wöchentlich erscheinenden «The
Freeman», der damals als intellektuell
anspruchsvollste politisch-kulturelle
Zeitschrift Amerikas galt und sich

gegen die grassierende Politisierung der
Gesellschaft wandte sowie für den
klassischen Radikalliberalismus eintrat.
Da er sich allzu intensiv mit administrativen

Arbeiten herumschlagen musste.
beendete er dieses Engagement, um sich
wieder vermehrt als Publizist betätigen
zu können. Er schrieb fortan regelmässig

im «Atlantic», in «Harper's Maga-



172 ALBERT JAY NOCK

zine» und in H. L. Menckens «American
Mercury». Nock fronte zeitlebens seiner
Leidenschaft, dem Reisen, und
verbrachte lange Jahre in England. Holland
und Belgien. Brüssel blieb auch in der
Zwischenkriegszeit seine geistige Heimat;

das städtische Kulturleben jener
Jahre stand in Hochblüte. Er widmete
sich intensiv Leben und Werk von François

Rabelais, gab dessen Werke in
Amerika neu heraus und schrieb neben
Essays das Buch «Journey into Rabelais '

France». Thomas Jefferson, Henry
George und vor allem der frühe,
naturrechtlich geprägte Herbert Spencer
sowie antike Klassiker (Marc Aurei,
Thukydides, Aristoteles) prägten sein Denken

in entscheidender Weise. Seine
Biographie «Jefferson» (1933) zählt noch
immer zu den brillantesten Darstellungen

von Leben und Denken dieses
radikalen Gründervaters der Vereinigten
Staaten. Nock entriss Spencers
Essaysammlung «The Man versus the State»,
die eine scharfsinnige Kritik an den

Fehlentwicklungen der modernen
liberalen Demokratie enthält, der
Vergessenheit, indem er sie edierte. In «Our
Enemy, the State» (1935) stellte er die
Tendenz zum Etatismus in den USA dar.
die im New Deal einen neuen Höhepunkt

fand. In seinem bezeichnenderweise

mit «Memoirs of a superfluous
Man» betitelten Hauptwerk (1943). das
eine einzigartige ideelle Autobiographie

darstellt, kritisiert er den Hang seiner

Landsleute zum kruden
Nützlichkeitsdenken, was sich in Kommerzialisierung,

demokratischer Nivellierung in
allen Bereichen, insbesondere im
staatlichen Bildungswesen, niederschlägt, wo
nur noch Praxisbezogenheit gefragt ist.
Der Grossteil der Menschen sei nur zur
Aufnahme von instrumentaler, nicht
aber formativer Bildung befähigt, meint
er. Erwähnenswert sind ferner einige

Essay- sowie zwei Bricfsammlungen. die
in Buchform vor Jahrzehnten erschienen

sind.
Selbst Friedrich A. von Hayeks «Weg

zur Knechtschaft» (1944) war dem

enorm konsequenten radikalliberalen
Denker nicht ausreichend antietati-
stisch. wie er in einer seiner letzten
Buchrezensionen schrieb. Literarisch
produktiv blieb Albert Jay Nock bis zu
seinem Tode am 19. August 1945.

Ganzheitlich-liberale Friedensordnung

Schon 1920 ist sich Nock bewusst,
dass «ohne wirtschaftliche Freiheit keine
andere Freiheit bedeutend ist oder
andauern wird. Wenn Wirtschaftsfreiheit
erreicht wird, kann keine andere Freiheit
ferngehalten werden». Hellsichtig
entlarvt er den Friedensvertrag von Versailles

als Diktat zur Durchsetzung organisierter

Sonderinteressen des

«Finanzimperialismus», dessen Interessen nicht
mit jenen der Völker Europas und
Nordamerikas übereinstimmten. Die
Konflikte und Probleme in Europa
könnten nicht etwa durch eine «Maschinerie

wie den Völkerbund», «sie müssen
durch eine weitergehende Kultur
gelöst werden». Dies bedinge eine
Überwindung des «blinden und unintelligenten

Vertrauens» in Organisationen und
die Förderung einer Kultur, die wirklich
imstande sei, eine weltumspannende
Friedens- und Freiheitsordnung
anzuvisieren, welche die liberale Gerechtigkeit

in den Mittelpunkt stelle. In der
Entwicklung einer Konzeption, die auf
«spontanen Ordnungen» (F. A. Hayek)
wie des freien Welthandels basiert,
entwickelte Nock eine intellektuell
überzeugende Neufundierung des amerikanischen

Isolationismus, welche in
mancherlei Hinsicht internationaler ist als



ALBERT JAY NOCK 173

jene der Interventionisten, und die
ausdrücklich an den Geist der amerikanischen

Revolution, namentlich der
Unabhängigkeitserklärung, anknüpft. Die
Menschenrechte sowie die klassisch-liberalen

- nämlich negativen - Prinzipien

der Gerechtigkeit sollten überall
Geltung bekommen, wo Menschen
lebten, «in Ägypten und Haiti, Indien und
Santo Domingo ebensosehr wie aufKorfu

oder an der Ruhr». Also keine Pax
americana - womit Nocks Konzeption
visionäre Züge trägt, die ins 21.
Jahrhundert reichen dürften.

Der Sozialkritiker über Amerikaner
und Europäer

Erfreulicherweise konzentriert sich
«The State of the Union» nicht zur
Hauptsache auf politische Aufsätze,
sondern räumt dem Sozialkritiker
Albert Jay Nock den ihm gebührenden
Platz ein. Auffallend ist für den Leser,
dass der Verfasser sein traditionell
klassisch-europäisches Verständnis von Kultur

auf unkonventionelle und originelle
Weise in einer gepflegten amerikanischen

Sprache vorträgt. Aufschlussreich
sind tiefblickende Vergleiche zwischen
den USA und Europa in bezug auf die
Rolle der Kultur. So sind seines Erachtens

seine Landsleute im Unterschied zu
den Europäern nicht imstande zu erkennen,

dass ein - wie er meint - «strikter,
unpersönlicher Standard» in diesem
Bereich existiere. Immerhin glaubt er aber.
dass das menschliche Leben in den USA
eine höhere individuelle Entwicklung
nehme. So seien die «Voraussetzungen
für Kunstsinn wie geistige Luzidität,
intellektuelle Neugierde und Gastfreundschaft,

gemütsmässig begründete
Grosszügigkeit, Objektivität, der feinste Sinn
für das gesellschaftliche Leben, für Be¬

nehmen und Schönheit - beurteilt nach
ihren Früchten - am besten in den
Vereinigten Staaten». Auf der Passivseite
vermerkt er die in Amerika schon zu jener
Zeit bereits weit fortgeschrittene extrem
betriebene Kommerzialisierung des

Kulturbetriebs: «Publizisten, Verleger,
Redaktoren. Prediger, Anbieter
kommerzieller Amüsements, Rektoren der
Colleges - die Liste ist endlos - zielen

ganz klar auf den tiefsten gemeinsamen
Nenner der öffentlichen Intelligenz, des

Geschmacks und des Charakters».
Aufgabe des Kritikers ist die

Auseinandersetzung mit der Vergangenheit,
«besonders mit der unmittelbaren
Vergangenheit, während die Beschäftigung
mit der Gegenwart Aufgabe des Journalismus

ist». Nocks Charakterisierung des

Kritikers dürfte von seinem eingehenden

Studium von Rabelais geprägt sein:
«Der wahre Kritiker ist sich mit George
Sand bewusst, dass das Leben als eine
Freude empfunden werden muss, damit
es fruchtbarer wird. Durch das Band der
Freude, nicht des Glücks oder des

Vergnügens, nicht der Pflicht oder der
Verantwortung, werden die herbeigerufenen
und gewählten Götter in dieser Welt
zusammengehalten. Der wahre Kritiker

hat die eigenen Quellen der Freude in
sich selber. Es mag stets nur geringe
Hoffnungen für die menschliche Rasse

geben, aber dies ist eine Angelegenheit
des Moralisten, nicht des Kritikers. Der
wahre Kritiker beachtet Optimismus
oder Pessimismus nicht, diese sind stets
ausserhalb seines Wirkungskreises. Seine
Sache ist nur die freudige Taxierung,
Bewertung und Darstellung des Sachverhalts».

Dieses Zitat dürfte in präzisen,
aber knappen Worten zugleich Nocks
Lebensphilosophie umschreiben: Die
Kraft, die er aus der Lektüre von
Büchern, aus dem Gespräch mit Freunden
oder aus dem Genuss klassischer Musik



174 ALBERT JAY NOCK

zog: an materiellen Werten war er
zeitlebens nie besonders interessiert.

.lesajas Aufgabe oder der «Remnant»

Die Geschichte vom Propheten Je-

saja. der nach biblischer Überlieferung
von Gott beauftragt wird, dem Volk
Israel eine katastrophale Botschaft zu
übermitteln, die weder bei der breiten
Masse noch bei der politischen oder
etablierten intellektuellen Elite auf Gehör
stösst. dient Nock als Vorbild für die
Aufgabe, die er für sich und Gleichgesinnte

sieht. Der Sinn von Jesajas
Aufgabe besteht darin, den «Remnant» -
d. h. die verschwindend kleine Zahl von
Menschen - anzusprechen, die auf die
Botschaft tatsächlich hören.

Die Frage, was die Angehörigen des
«Remnant» charakterisiere, ergibt sich

aus ihrer Gegenüberstellung zum
Massenmenschen: Dieser habe weder die
intellektuelle Kraft, die Prinzipien
wahrzunehmen, aus denen das. was wir als
das humane Leben kennen, hervorgehe,
noch die charakterliche Kraft, sich nach

jenen Prinzipien des Verhaltens stetig zu
richten. Zu ihnen zählt er die überwältigende

Mehrheit der Menschheit. Über
den «Remnant» weiss Nock zu berichten,

dass er und damit die ihm Zugehörigen

existierten und zweitens, dass letztere

einander finden würden, und zwar,
ohne dass sie sich besonders darum
bemühten. Für den «Remnant» zu wirken,
sei eine hochinteressante, aber im
allgemeinen schlecht bezahlte Tätigkeit, von
der das Überleben der freiheitlichen
Zivilisation abhänge.

Radikalliberaler Antietatismus

Beeinflusst von Franz Oppenheimers
Werk «Der Staat», das heute im deutsch¬

sprachigen Raum nicht die Beachtung
erhält, die es verdient hätte, macht Nock
in einem gleichnamigen Essay, und noch
viel ausführlicher in seinem zum modernen

amerikanischen Klassiker gewordenen

Buch «Our Enemy, the State» die

Unterscheidung zwischen «Staat» und
«Regierung»: Der Staat ist in seinen Augen

«eine rein antisoziale Organisation».
die es ermöglicht, dass «eine relativ kleine,

besitzende und ausbeutende Klasse
ohne Kompensation von den Arbeitsprodukten

einer verhältnismässig grossen,
eigentumslosen und abhängigen Klasse
lebt». Er erwähnt in diesem Zusammenhang

steuerliche Umverteilungsmass-
nahmen. Schutzzölle für gewisse
binnenwirtschaftliche Zweige sowie vom
Staat abgesicherte kartellistische
Absprachen, die zulasten der Konsumenten

gehen. Nock unterscheidet zweierlei
Arten der Bedürfnisbefriedigung des
Menschen: Möglich sind der Austausch
von Arbeitsprodukten und Dienstleistungen

(wirtschaftliche Methode) oder
die kompensationslose Aneignung der
Arbeitsprodukte und Dienstleistungen
anderer Menschen, d. h. «Raub» (politische

Methode). Die Alternative zum
Staat und zur Anwendung politischer
Mittel sieht er in der «Regierung», die er
mit dem Minimalstaat des Laissez-faire
gleichsetzt. Er beklagt die heute
vorherrschende Tendenz, den fundamentalen

Unterschied zu verwischen zwischen
Gesetzen im ursprünglichen Sinne
(generell abstrakte, für alle geltende und
auf eine Vielzahl von Fällen anwendbare

Normen) und Verordnungen, die
bloss für Staatsbeamte Geltung hätten,
wodurch die Bürger in Untertanen
transformiert würden. Er prangert den
Umstand an. dass die modernen
amerikanischen «Liberais» nicht länger für
das klassische Ideal eines «Systems der
freiwilligen Kooperation eintreten, das



ALBERT JAY NOCK 175

auf der Vertragsfreiheit und Wahlfreiheit
beruht» und von einem negativen
Freiheitsbegriff ausgeht. Sie richteten ihr
Handeln ausschliesslich nach politischen

Zweckmässigkeiten aus und
plädierten daher für positive Interventionen

(etwa Alkohol-Prohibition) in
Wirtschaft und Gesellschaft. Derart werde
schrittweise und schleichend ein
Zwangssystem geschaffen. Dieser

• selbststilisierte neue Pseudo-Liberalis-
mus» verzichte auf feste Prinzipien und
suche die Repräsentanten des historischen

Liberalismus zu diffamieren. So

erlebte es Nock. dass er wegen seiner
Gegnerschaft gegen Franklin D. Roosevelts

Etatismus im freundlichsten Fall
noch als «Konservativer» bezeichnet
wurde. Doch wie er treffend feststellte,
beruht der Konservatismus auf der
«Einschätzung des Notwendigen im
jeweiligen Fall, er isteine reine
Ad-hoc-Angelegenheit», ein festes Credo fehlt. Dies
dürfte wohl erklären, weshalb Nock -
der sich selber gern als Radikaler oder
philosophischer Anarchist bezeichnete

- nicht bloss den modernen amerikani¬

schen Libertarismus (Libertarianism)
entscheidend begründete, sondern den
Konservativen zugleich auf der Suche
nach Ideen Halt bot. Tatsächlich war
Alber Jay Nock ganz Gentleman,
konservativ im Auftreten, radikal in den
Ideen Er stand fest auf dem Boden
der Realitäten, wenn er meinte, ein
Reformer habe nur dann Aussicht auf
Erfolg, wenn er sich auf Überzeugungsarbeit

beim einzelnen konzentriere und
nicht etwa auf politische Massnahmen.
die mehr Staat bedeuteten, vertraue.
Grossen politischen Entwürfen stand er
skeptisch gegenüber, lebte er doch
getreu der Devise, dass der Mensch seines
Bruders Helfer wird durch den Weg der
Selbstverbesserung.

Andreas K. Winterberger

1 Albert Jay Nock: The State of the Union.
Essays in Social Criticism. Edited by Charles
H. Hamilton. LibertyPress. Indianapolis
1991. - Eine umfassende Bibliographie über
die Werke von Albert Jay Nock sowie über
die einschlägige Sekundärliteratur kann bei
der Redaktion bestellt werden.

Morddrohung gegen Nobelpreisträger Nagib Machfus

Es war sicher höchste Zeit, dass 1988

endlich ein Araber den Nobelpreis für
Literatur bekam, herrschte doch in der
arabischen Welt seit langem Verbitterung

darüber, dass die dortigen Literaten

ständig übersehen wurden. Um diese

Verbitterung voll verstehen zu können,

muss man wissen, was den Arabern
ihre Sprache bedeutet - sie ist mit
Abstand ihre bedeutendste Kunstform.
Grosse Maler haben sie nicht hervorge¬

bracht. Musiker von Weltrang auch
nicht. Sie würden sich darob auch nicht
streiten und erheben gar nicht den
Anspruch, einen Beethoven oder Raffael
zu besitzen.

Anders dagegen, wenn es um arabische

Dichtung oder SchriftsteUerei geht.
Darin sind in diesem Jahrhundert die
Ägypter führend. Kairo wurde ohnehin
zur Schaltstelle des geistigen Lebens,
von Marokko bis zum Golf. - sieht man



176 FUNDAMENTALISTISCHER TERROR

einmal von den in Frankreich lebenden
und auf Französisch schreibenden
Autoren aus dem arabischen Raum ab, unter

denen die Marokkaner Driss Chraibi
und Tahar Ben Jelloun valable Kandidaten

für den Nobelpreis sein dürften.
Der grosse alte Mann der arabischen

Literatur unserer Tage heisst Taufiq Al-
Hakim. Dass er nicht längst schon den

Nobelpreis bekam, erscheint vielen
Arabern, und insbesondere den Ägyptern,

schwer verständlich. Auch haben
sie es nie verwunden, dass Ägyptens
einstiger Kulturminister, der blinde
Gelehrte Tähä Husain. nicht durch den
Nobelpreis ausgezeichnet wurde. Der mit
einer Französin verheiratete Tähä
Husain war Zeit seines Lebens ein Brük-
kenbauer zwischen den Kulturen und
ein Avantgardist unter den Literaten.
In den dreissiger und vierziger Jahren
ragte er in der Kulturszene am Nil über
alle andern hinaus.

Literatur-Nobelpreis als Symbol
der Anerkennung

Der Nobelpreis für Nagib Machftts
erschien den Arabern wie ein verspäteter

Triumph: «Na endlich!» hiess es
überall. «Spät kommt er. doch er
kommt.»

Inzwischen hatte man den Nobelpreis
längst als eine politische Waffe des
Westens verunglimpft. Das hielt in einigen
Kreisen an: denn trotz aller Freude über
die Anerkennung der arabischen Literatur

waren nicht wenige darüber erbost,
dass die Auszeichnung ausgerechnet
Nagfb Machfus zukam.

Einer seiner Rivalen unter den
bekannten Romanschriftstellern Ägyptens,

der im Juli 1991 verstorbene Yüsuf
Idris, machte keinen Hehl daraus, dass

er sich selbst für befugter hielt. Er mein¬

te allerdings, er hätte sich nie irgendwelchen

Illusionen hingegeben: denn mutige

Stimmen der Auflehnung gegen die
Mächtigen dieser Welt besassen
schliesslich keine Chance, mit dem
Nobelpreis bedacht zu werden. Der komme
Leuten wie Machfus zu. der in seinem

ganzen Leben nicht mit einem einzigen
Wort für die Sache der Palästinenser
eingetreten sei.

Das ist mit Sicherheit übertrieben,
nur stellte Machfus sich voll und ganz,
hinter Sädäts Friedensinitiative. Das
kann man wiederum nur richtig
einschätzen, wenn man weiss, dass er seine
schriftstellerische Laufbahn als Verfechter

einer eigenen ägyptischen Identität
begann und sich wenig für das Arabertum

interessierte, oder doch zumindest
sich nicht als Propagandist des Pan-Ara-
bismus betätigte.

Von den Pyramiden in die Altstadt
Kairos: Ägyptische Identität

Damals, in den zwanziger Jahren, galt
der Schlachtruf «Zurück zu den Pharaonen.'»

Die Ausgrabungen europäischer
Gelehrter förderten eine glorreiche
Vergangenheit des Niltals zutage, die bei
den Ägyptern selbst in Vergessenheit
geraten war. Mit Staunen standen sie

nun vor den Mumien und Statuen,
erlernten die Geheimnisse der Pyramiden
und wurden stolz auf Vorfahren wie Tut-
ench-Amun und Echnaton.

In seinen Erstlingswerken behandelte
Machfus eben jene vorislamische
Vergangenheit und leistete damit einen
Beitrag, der nicht genug gewürdigt werden
kann. Mit seinen zahlreichen Romanen
über die Pharaonenzeit verhalf er nämlich

den Ägyptern dazu, wieder zu sich
selbst zurückzufinden. Sie hatten zwar
in ihrer Mehrheit die islamische Reli-



FUNDAMENTALISTISCHER TERROR 177

gion angenommen und insgesamt die
alte koptische Sprache zugunsten des
arabischen aufgegeben. ansonsten
waren sie jedoch Ägypter geblieben.
und als solche sind sie unter anderen
Arabern deutlich zu erkennen.

Nur muss man wissen, dass jene
Wiederbelebung der ägyptischen Identität
zwei Konkurrenten hat. nämlich den
Islamismus, also Islam nicht nur als
Religion, sondern primär als politische Ideologie

verstanden, und den Pan-Arabis-
mus. der alle arabisch sprechenden
Menschen in einen Topf wirft, ganz
gleich, welcher rassischen Herkunft und
kulturellen Zugehörigkeit sie auch
immer sein mögen.

Mit der Revolution der Freien
Offiziere unter Abdel Nasser setzten sich
1952 die Pan-Arabisten durch. Zugleich
beendeten sie die Phase demokratischer
Gehversuche und errichteten eine
Diktatur nach osteuropäischem Muster.
Machfus war über diese Entwicklung
enttäuscht. Er glaubte, die parlamentarische

Demokratie hätte nach anfänglichen

Irrungen und Wirrungen doch
noch zum Erfolg geführt. Auch hielt er
nichts von der militärischen Konfrontation

mit Israel, wohlweislich voraussehend,

was sie den unkriegerischen
Ägyptern für Unheil bescheren würde.
Doch äusserte er sich dazu nur indirekt,
indem er sich nämlich erst einmal gar
nicht äusserte. Einige Jahre lang setzte
er mit dem Schreiben aus. Vielleicht
muss man ihn persönlich kennen, um zu
begreifen, was das für ihn bedeutete,
was das für ein Opfer war. Er hat ja nur
eine einzige Leidenschaft: das
Romaneschreiben. Nach eigener Aussage ist er
«schreibsüchtig», und zweifellos ist er
einer der produktivsten Schriftsteller
unserer Zeit. 14 Bände zählt allein die
Sammlung seiner Kurzgeschichten.

So schrieb er denn schon wenige Jahre

nach der Revolution erneut Romane,
nun aber nicht mehr über die alten
Ägypter, sondern über seine Nachbarn
im Viertel, also die Menschen der
Altstadt. Bezeichnenderweise trägt eines
seiner berühmtesten Bücher den Titel
¦Die Kinder unserer Gasse» (auläcl

baratila).

Seine berühmte Trüogie behandelt
drei Generationen einer Kairoer Familie,

vergleichbar mit den «Buddenbrooks».

Er sei Zeit seines Lebens
monogam gewesen, witzelt Machfus. seine

einzige Liebe sei die Kairoer Altstadt.
Man hat ihn deshalb mit Victor Hugo

verglichen und mit Charles Dickens. Er
kennt sie alle, jene grossen Autoren
Europas, scheint aber nicht übermässig von
einem bestimmten Vorbild geprägt.
Machfus ist durchweg sich und seinen
Nachbarn im Stadtquartier treu geblieben.

Im Alter von 80 Jahren lebt er noch
immer auf der Wellenlänge der Gassenkinder

von Altkairo, die er von seinem
Stammplatz im Café Ali Baba aus -
seiner «Eckkneipe» - gern beobachtet.

Bücher als Fundgruben und
Filmvorlagen

Heute sind seine Bücher deshalb eine
Fundgrube für Ethnologen und Soziologen,

für Historiker und Sprachforscher,
vor allem aber für Filmemacher. Die
meisten seiner Romane sind nicht nur
einmal, sondern mehrmals verfilmt worden.

In der Regel gibt es von jedem Buch
zumindest einen Spielfilm und eine
Fernsehversion, natürlich auch
Fernsehserien. Er selbst hat sie sich gar nicht
alle anschauen können, weil er seine

Augen schonen muss. Peinlich ist das

nur. wenn Hauptdarsteller von ihm wissen

möchten, wer denn diesen oder je-



17S FUNDAMENTALISTISCHER TERROR

nen Charakter am getreuesten interpretiert

habe.
Mehrere Darstellerinnen sind durch

die Verfilmung der Mach!'us-Romane zu
Stars geworden, und viele bekannte
Schauspieler haben nie etwas anderes
gespielt als Machfus-Rollen. So gesehen,

ist Nagfb Machfus nicht eine Person,

sondern eine Institution des arabischen

Kulturlebens. Angesichts solcher
Popularität konnte er es sich leisten,
bisweilen ungewöhnliche Ansichten zu
vertreten und gegen den Strom zu
schwimmen. Am Ende hat er dann meist
Recht behalten, und die öffentliche
Meinung ist auf seine Linie eingeschwenkt,
hat ihm die ägyptische Extrawurst
abgenommen. So war z. B. die Abkehr
Sadats vom pan-arabischen Kollisionskurs
mit Israel eine späte Bestätigung der
Position, die Machfus schon Jahrzehnte
zuvor bezogen hatte, und die ihn damals
zum Aussenseiter machte. Unter Sädät
wurde der Sonderfall der Ägypter innerhalb

des Arabertums wieder hervorgehoben,

und das hält unter seinem Nachfolger

Mubarak an. wenngleich in
abgeschwächter Form.

Als Machfus den Nobelpreis erhielt,
verhielten sich die meisten Pan-Arabi-
sten fair. Wenngleich sie über manche
seiner politischen Positionen erbost
waren, achteten sie ihn doch als einen
Schriftsteller und zeigten sich dankbar
dafür, dass er der arabischen Sprache so
wertvolle Dienste geleistet und der
arabischen Literatur endlich zum
langersehnten Nobelpreis verholten hatte.

Dem Siili geht es um Religion,
nicht um Konfession

Wie konnte es dazu kommen, dass

Nagfb Machfus mit Salman Rushdie
verglichen und als Abtrünniger vom islami¬

schen Glauben beschimpft wird? Bis zur
Verleihung des Nobelpreises wussten
viele Ägypter nicht einmal ob er Muslim
oder Christ sei. Sein Name. Nagfb Machfus.

ist ein in Ägypten recht geläufiger
Name, und zwar unter Kopten und Muslims

gleichermassen. Seine Bücher sind
von tiefer Gläubigkeit durchdrungen,
doch nie konfessionell festgelegt.

Die Religiosität der Ägypter ist in
seinen Werken essentiell stets die gleiche,
ob unter den Pharaonen, den Kopten
oder den Muslims. Er sieht die tiefe
Gläubigkeit als eine ungebrochene
Tradition des Niltals, die alle Phasen der
Geschichte hindurch unverändert
fortbesteht. In diesem Sinne ist Machfus ein

Mystiker, ein Sufi, und die sind häufig
recht ökumenisch eingestellt. Viele Sufis
wären stolz darauf, würde man von
ihnen sagen: Der ist sehr religiös, aber
welcher Religion gehört er eigentlich
an?

Für manche Sufis ist es ein Ideal, bei
mehreren Religionen gleichzeitig
zuhause zu sein. Offensichtlich hat Machfus

sich das nie bewusst zum Ziel gesetzt.
und er hat auch keine Bindung an
irgendeine Sufi-Bruderschaft. vielmehr
entspricht seine tolerante Haltung
einem Naturell, das von Menschenliebe
bestimmt ist und diese gern als Gottesliebe

ausdrückt. Er provoziert deshalb
auch nicht. Seine Bücher sind sozialkritisch,

aber nicht aufwieglerisch. Sie sind
durch und durch realistisch, aber nicht
eigentlich kontrovers. Sie sind zutiefst
ergreifend, aber nicht direkt anklagend.

Deshalb zeigte Machfus auch keine

grosse Sympathie für Rushdie, wenngleich

er das Todesurteil gegen ihn
verurteilte und Khomeini als Terroristen
bezeichnete. Der ägyptische Romancier
ist unerschrocken ehrlich, aber selten
aggressiv. Eines seiner Bücher wurde
von den traditionalistischen Rechtsge-



FUNDAMENTALISTISCHER TERROR 179

lehrten mit dem Bann belegt und ist in
Ägypten deshalb nicht erhältlich, wohl
aber in anderen arabischen Staaten.
Machfus war nie bereit, sich von den
darin geäusserten Meinungen zu distanzieren.

Statt Reue zu zeigen, hat er sich
immer wieder zu den Inhalten bekannt,
was ihn nicht daran hinderte, den Bann
zu akzeptieren. Wo das Buch als verletzend

empfunden werde, dort solle es
besser nicht vertrieben werden.

Verdammung durch Anarcho-
Fundamentalisten

Die Verleiher des Nobelpreises bezogen

sich allerdings speziell auf jenes
Buch, und das wird Machfus von den
Islamisten zum Vorwurf gemacht. Er habe

den Nobelpreis nur erhalten, weil er
ein Ketzer sei. und dafür müsse man ihn
bestrafen. Auf Abfall vom Glauben
steht die Todesstrafe. Die wird zwar von
den ägyptischen Behörden nicht
angewandt, doch käme ein entsprechendes
Rechtsgutachten der Religionsgelchr-
ten einem Aufruf zum Mord gleich.

Die offiziellen Religionsführer von
der traditionsbewussten theologischen
Hochschule Al-Azhar haben sich
allerdings zurückgehalten. Die Kampagne
gegen Machfus wird im wesentlichen
von der radikalen Untergrundorganisation

Al-Djiluid betrieben, aus deren Reihen

die Sädät-Mörder hervorgingen.
Mit anderen Worten. Machfus hat keine
Schwierigkeiten mit den Behörden, im
Gegenteil, er wird geehrt und beschützt,
aber sein Leben schwebt in Gefahr:
denn bekanntlich schrecken die Al-Dji-
häd-Attentäter vor nichts zurück und
verfügen über Selbstmordkommandos.
Ausserdem ist Al-Djiluid in diesem Fall
auf ungewöhnliche Weise an die Öffentlichkeit

getreten. Die Verdammung des

Nobelpreisträgers wurde vom
Chefideologen der Extremisten persönlich
ausgesprochen. Dabei handelt es sich

um einen blinden Rechtsgelehrten
namens 'Umar Abd-ar-Rahmän. der
seinerseits bereits als Anstifter der Sädät-
Mörder verhaftet worden war und den
die Behörden eigentlich nur hin und
wieder freilassen, weil sie so seinen
Anhang besser erfassen können.

Der Anhang ist nicht allzu gross, aber
doch immerhin ein Faktor. Bei Wahlen
würde es dieser ägyptische Prophet des
Hasses kaum auf zwei Prozent der Stimmen

bringen, wahrscheinlich nicht einmal

auf ein Prozent, aber seine Fanatiker

sind hochmotiviert, vergleichbar der
winzigen Kach-Paitei des ermordeten
Rabbiners Meir Kahane. der in Israel
eine ähnliche Scharfmacherrolle spielte
wie 'Umar 'Abd-ar-Rahmän in Ägypten.

Gegen solche Extremisten ist ein
liberaler Intellektueller, noch dazu ein
kranker alter Mann wie Machfus. hilflos,
wenn sich nicht die Staatsmacht ganz vor
ihn stellt.

Morddrohung als Druckmittel

In den Augen der Al-Djihäd-Famli-
ker ist Machfus ein Neo-Heide. Nach
der Ermordung Sadats rief der Attentäter

triumphierend aus: «Ich habe den
Pharao getötet!» Am liebsten würden sie
auch die Ramses-Statue am Hauptbahnhof

von Kairo umstürzen, die Sphinx
zertrümmern und die Pyramiden
bombardieren. Die Gedankenwelt der Al-
Djihüd-Exlremisten ist mit der eines
Machfus so unvereinbar wie Amazonas
und Sahara.

Machfus hat nichts anderes angestellt.
als in seinem Roman «Die Kinder unserer

Gasse» drei Charaktere zu illustrieren,

und zwar durch einen allegorischen



180 FUNDAMENTALISTISCHER TERROR

Vergleich mit Moses, Jesus und Mohammed,

die im Islam alle drei als Propheten
gelten. Das wird ihm nun von einigen
Fanatikern als Blasphemie angelastet,
und da zeigt sich in der Tat eine Parallele
zu Rushdie, den man ebenfalls als
Gotteslästerer verdammt.

Während aber Rushdie den Propheten

Mohammed verunglimpft, tut Machfus

eher das Gegenteil, er spricht von
den Propheten als ein Gläubiger, und
durch seine Allegorie bringt er die
Propheten anderen Gläubigen näher, macht
die Prophetengestalten gewissermassen
greifbarer, was durchaus im Sinne der
traditionellen islamischen Lehre liegt.
Nur tut er dies auf die Weise der Mystiker,

der Sufis. und die sind den Anarcho-
Fundamentalisten von Al-Djihäd allemal

verhasst.

Es handelt sich also nicht um einen
Konflikt zwischen einem säkularisierten
Intellektuellen und traditionsgebundenen

Gläubigen, sondern um den
unüberbrückbaren Gegensatz zwischen einem
zutiefst religiösen Schriftsteller mystischer

Prägung und faschistoiden
Extremisten, die den Islam als Mittel zur
Machtübernahme benutzen.

Vermittler in der Palästinenserfrage

Machfus ist guter Dinge und ganz und

gar nicht deprimiert. Während des

Kuwait-Krieges gab er mehrere Interviews
in denen er die Aggression Saddam
Husseins und die Unmenschlichkeit des Terrors

im Irak verurteilte - Standpunkte.
die in Ägypten populär sind und mit
denen Machfus seinem religiösen
Humanismus treu geblieben ist. Er hält
auch weiter daran fest, dass Araber und
Juden in Frieden zueinander finden
müssen, gibt es doch keine andere Mög¬

lichkeit, dem Leiden der Palästinenser
ein Ende zu setzen.

Vorbedingung ist für ihn allerdings
die Errichtung eines Palästinenserstaates

in den besetzten Gebieten. Etwas
romantisch fügt er hinzu, dass Israel und
Palästina dann eines Tages zueinander
finden würden, so wie Deutschland und
Frankreich, die nun sogar daran seien,
«zu einer Einheit zu verschmelzen». Seiner

Meinung nach wäre die MAPAM-
Partei unter dem ehemaligen
Ministerpräsidenten Simon Peres dazu bereit,
den Palästinensern erhebliche
Zugeständnisse zu machen. Gleichzeitig
meint Machfus jedoch, es wäre das
beste, wenn LIKUD und PLO sich an
einen Tisch setzten. Überhaupt müsse
alles erst einmal unter Israelis und
Palästinensern ausgehandelt werden, bevor es

zu internationalen Konferenzen komme.

Bemerkenswerterweise verteidigt er
sogar die pro-irakische Haltung der
Palästinenser während des Kuwait-Krieges

- allein durch diese Protest-Haltung
hätten sie den Völkern der Welt den
Ernst der Lage klarmachen können. In
Saddam sieht Machfus nichts als einen
Zyniker, doch meint er. dass die
Katastrophe von Kuwait auch positive Resultate

zeitigen könnte, wenn man als Folge
jenes grauenhaften Zusammenstosses
mit der Bereinigung der Probleme des
Nahen Ostens nun endlich Ernst
machen würde.

Einen Teil der als Nobel-Preis erhaltenen

Summe stellte Machfus den
Opfern der Intifada zur Verfügung, eine
Geste, die angesichts der Hochachtung,
die ihm in israelischen Kreisen
entgegengebracht wird, nicht unterschätzt
werden sollte.

Auf die Kamikaze-Attentäter von Al-
Djihäd macht das allerdings wenig
Eindruck. Im Gegenteil, in ihren Augen



FUNDAMENTALISTISCHER TERROR 181

sind gerade derartige ernsthafte
Bemühungen um einen gerechten Frieden
zwischen Arabern und Israelis besonders

gefährlich. Ihre im Januar 1992

erneuerte Morddrohung gegen den ersten

arabischen Nobelpreisträger hat dazu
geführt, dass der «Griffel vom Nil» nun
einen Bogen um das geliebte Café Ali
Baba machen muss.

Khalid Durän

Das Böse in der Politik

Wir erinnern uns: Man schreibt
Donnerstag, den 17. Januar 1991. Seit einigen

Stunden greifen alliierte Streitkräfte
militärische Ziele im Irak an. Nach

Ablauf des UNO-Ultimatums hat die

Rückeroberung Kuwaits begonnen.
Deutschland aber erfasst an diesem kalten

Wintertag ein Antikriegstaumel.
Überall gibt es Protestmärsche.
Desertionshilfegruppen und Mahnwachen.
An der Hand bestürzter Lehrer ziehen
allenthalben Schulklassen jeder Altersstufe

ins Freie, um hier und heute den
Frieden zu retten. Überhaupt. Kinder
spielen eine grosse Rolle in diesen
Tagen der Demonstrationen. Den Medien
dient ihr Auftreten immer wieder als

Beweis existentieller Betroffenheit.
Wenn schon Jugendliche scharenweise
auf die Strasse gehen, dann muss die
Lage wirklich verzweifelt sein. Vor
allem in den öffentlich-rechtlichen
Anstalten wird Stimmung gemacht, anstatt

- was sachdienlicher gewesen wäre -
über das Dilemma am Golf aufzuklären.

Da Tatsachenkenntnis und
Welterfahrung leider immer seltener zur
Voraussetzung der Berichterstattung gehören,

seit der journalistische Nachwuchs
an weltabgeschirmten Publizistikinstituten

herangezogen wird, musste es den
Nachrichtenkonsumenten durchwegs so
vorkommen, als ob das Überfallene Emirat

an seiner Lage selbst Schuld hätte.

Überdies entstand der Eindruck.
Washington führte aus hegemonialem Dünkel

im fernen Arabien einen Krieg
gegen einen vergleichsweise schwachen

Gegner, der sich unversehens zum Opfer

stilisiert sah.

Sonderweg deutscher Betroffenheit?

Aber während gleichgesinnt mit dieser

Medienaufregung Rita Süssmuth ' zu
Beginn der Bundestagssitzung vom
17. Januar 1991 als CDU-Präsidentin
des Hohen Hauses gleichsam im
pathetischen Vorgriff auf den Kriegsablauf ein
«Gedenken an die Opfer» anstimmte
und SPD-Präsidiumsmitglied Heidemarie

Wieczorek-Zeul einen demonstrativen

Tränenanfall bekam, vermitteln die

Meinungsumfragen im Lande ein ganz
anderes Bild.

Zwar hatte das INFAS-Institut: noch
kurz vor Ablauf des Ultimatums erfragt,
dass neunundsiebzig Prozent der Deutschen

für weitere Verhandlungen und
eine Fortsetzung des Embargos eintraten.

Als die Mission des UN-Generalsekretärs

in letzter Minute an der
UnbewegUchkeit Bagdads scheiterte, erklärten

sich jedoch mehr als siebzig Prozent
der Bundesbürger einverstanden mit
einem Waffeneinsatz am Golf3.



is: DAS BÖSE IN DER POLITIK

Damit unterschied sich das
Rechtsempfinden der hiesigen Bevölkerung
kaum von der Lagesicht in anderen
westlichen Ländern, in denen seither
gleichwohl viel von einem neuen
Sonderweg der Deutschen in die machtpolitische

Drückebergerei zu hören ist. Nun
sind die einst von den Besatzungsmächten

gewollten militärischen
Selbstbeschränkungen unseres Grundgesetzes
für Aussenstehende nicht immer leicht
nachzuvollziehen. wiewohl es eine
Interpretationssache sein mag. ob die
Bundeswehr ausserhalb des NATO-Ge-
bietes eingesetzt werden darf. Immerhin
untersteht auch Bonn seit langem dem

Anforderungsprofil der UNO-Satzung.

Aber abgesehen einmal von diesen

Schwierigkeiten mit der eigenen Rolle,
hat sicherlich das der Welt durch die in-
und ausländischen Medien in jenen
Tagen vermittelte Bild von einem Deutschland

einig Friedensland den Bonner
Ansehensverlust verstärkt. An diesem

Glaubwürdigkeitsschwund änderte
auch der Hinweis wenig, dass diese

Wahrnehmung ziemlich oberflächlich
war. Denn in Wirklichkeit zeigten laut
Umfragen fünfundachtzig Prozent der
Bundesbürger überhaupt kein
Verständnis für die Dauerdemonstrationen
gegen den Krieg4 und hielten vor allem
auch deren antiamerikanischen
Beigeschmack für unangebracht Y Das
vermochte am Eindruck der Weltöffentlichkeit

aber wenig zu ändern, wonach
die Deutschen abseits stünden und
schmollten.

Denn nicht dieser common sense fand
Medienpräsenz, weder im Ausland noch
zu Hause, dafür um so mehr die Empörung

auf der Strasse. Ganz Deutschland
schien laut Bildschirm unter
Endzeitstimmung zu leiden. Der Karneval wurde

abgesagt. Ohne Betroffenheitsrituale

fand keine Veranstaltung mehr statt,
und durch den Blätterwald rauschte
eine wahre Grundwelle der
Protesterklärungen, wie es seit dem Vietnamkrieg

nicht mehr der Fall war.

Friedenssehnsucht

Der deutsche Friedensfundamentalismus,

der sich in der Golfkrise so sichtbar

und hörbar Ausdruck zu verschaffen
wusste. verweist auf Einseitigkeiten in
der politischen Bildung. Das meint nicht
nur den oft provinziellen Beigeschmack
der bisher gewohnten Weltsicht. Man ist
in der Bundesrepublik offenbar kaum
mehr willens oder fähig, die wirkliche
Härte der Verhältnisse zur Kenntnis zu
nehmen, die anderswo herrschen. Und
das hat mit der Unfähigkeit zu einer
tragischen Weltsicht wenig zu tun. wie
manchmal zu hören ist. Denn der Konflikt

am Golf hatte traurige, aber kaum
tragische Dimensionen. Im Sinne von
Hegel befanden sich keineswegs
gleichberechtigte oder gar gleichwertige
Kontrahenten in einem moralisch unlösbaren

Dilemma. Recht und Unrecht lagen
am Golf klar zutage. Um ein
Entscheidungsdilemma handelte es sich also
nicht, es trat vielmehr eine gewisse
Realitätsblindheit zutage.

Wenn man Realitätstüchtigkeit
definiert als Bodenhaftung - im Gegensatz
zum blossen Wunschdenken -. dann hat
sich die Protestbewegung kaum als
besonders problembewusst erwiesen. Wer
die Lage am Golf so sah. wie sie war. und
nicht, wie sie sein sollte, galt den
Friedensfreunden als zynischer Bellizist6.
Im Sinne von Adorno7 pflegt «das

Lämmchenhafte » in der Welt freilich
selbst das Barbarische zu verstärken.
«indem es nämlich bereit ist, das
Abscheuliche mit anzusehen und im ent-



DAS BÖSE IN DER POLITIK 183

scheidenden Augenblick sich zu duk-
ken».

Aber nicht nur um Lämmchenhaftig-
keit ging es am Jahresanfang 1991. es

ging auch um Unkenntnis und vor allem
um Enttäuschung darüber, dass die
betrüblichen Ereignisse «fern hinter der
Türkei» so gar nicht dem allgemeinen
Wunsch nach Friedfertigkeit entsprachen.

Wer freilich blind ist gegenüber der
Beobachtung, dass in Vergangenheit
und Gegenwart die Aggressoren überall
und ständig am Werk sind, der will den
Tatsachen nicht ins Gesicht sehen. Man
sollte nicht gleich mit Carl Schmitts
politischer Theologie den Menschen für
animalisch halten, um gleichwohl
anzuerkennen, dass so etwas existiert wie das

Böse in der Welt. Damit bleibt jederzeit
zu rechnen, will man sich nicht in die
Phantasie flüchten. Auch wenn wir
gegenwärtig «in einer Biedermeierei
leben» x mögen, die es nicht mehr erlaubt
oder nötig hat. vom Ausnahmezustand
her zu denken, ergibt sich daraus doch
noch lange «keine Ausrottung des

Bösen», wie schon Sigmund Freud^
bedauerte.

Komplikationen

Selbst wenn aber nackte Gewalt als

Mittel der Interessenpolitik in unseren
glücklicheren Breiten beseitigt scheint,
ist jedenfalls Friedfertigkeit auch im
hiesigen Alltag nicht die Regel. Man denke
einzig an die hohe Scheidungsrate - den

allfälligen Ehekrieg mithin -. um zu
erkennen, dass auch in unserer Privatsphäre

alles andere als Harmonie
vorherrscht.

Die Friedensbewegung hingegen
glaubt, die Utopie der Gewaltlosigkeit
in die Wirklichkeit überführen zu kön¬

nen. Weil offenbar wochentags eine
«Zutrauenssphäre" vermisst wird, wie
der Anthropologe Helmut Plessnerlö
die Sehnsucht der Menschen nach
Geborgenheit nannte, sieht diese sich
wenigstens als konsensfähiges Gut erhofft,
wobei allerdings Sein und Sollen ebenso
verschwimmen wie Nahbereichsmoral
und Politik.

Wie immer, jedenfalls ist festzuhalten,
dass etwas mehr Wissen um die «incer-

tosque et subitos rerum motus» " dem
öffentlichen Bewusstsein gut täte, um es

handlungsfähiger zu machen. Man muss
die Weltläufte nicht nur vom Ernstfall
her denken, wie gesagt: aber Frieden als

Abwesenheit von Gewalt und Krieg
darf auch nicht um jeden Preis erkauft
werden, wie es mit Dolf Sternberger v-

der politische Denkstil der alten
Bundesrepublik so gerne haben wollte.

In einer Welt der Habgier. Ungerechtigkeit

und kaum vereinbarer Bewusst-
seinslagen kann die hose Mentalität nur
gedeihen. Aber nicht ohne guten Grund
hat der Dichter Charles Baudelaire13 in
seinen «Petits poèmes en prose» (1869)
einmal notiert, dass «die schönste List
des Bösen nicht zuletzt darin besteht, uns
davon zu überzeugen, Teuflisches gäbe
es nicht».

Der Kopfsprung in den Pazifismus,
der nicht mit Gemeinheiten rechnet,
kann freilich wedereine realistische
Perspektive noch zweckrationale Wege
vorschlagen, wie der schlechte in den besseren

Zustand zu überführen wäre. Nur
wer das Böse mitbedenkt, wird es

womöglich kontrollieren können und so

wenigstens ein gewisses Mass an
Friedfertigkeit ermöglichen. Mehr Sicherheit
ist ohnehin nicht von dieser Welt.

Es geht dabei nicht so sehr um die
«Bösartigkeit der menschlichen Natur»,
von der Kantu gesprochen hat. Es reicht
vielmehr. Elementarkategorien wie



184 DAS BÖSE IN DER POLITIK

Knappheit oder Konkurrenz und die
dadurch gegebene Interesselosigkeit
aller Politik im Auge zu behalten. Denn
anders als nüchtern ist mit der Skrupel-
losigkeit der Vorteilssuche gar nicht
umzugehen. Die Kulturgeschichte lässt sich

deswegen als eine Reihe unterschiedlicher

- vor allem unterschiedlich
erfolgreicher - Versuche lesen, die Furcht vor
dem Bösen ebenso zu bannen wie dieses
Unheil selbst.

Fehleinschätzung

Offenbar hatte die Friedensbewegung

das Ende des Kalten Krieges, der
bis vor kurzem die Epoche belastete, als

den Anfang vom Ende der Gewaltför-
migkeit von Politik schlechthin
missverstanden. Wir sind inzwischen eines
Besseren belehrt worden, im Golfkrieg aber
sah sich der Friedenswunsch direkt in
die Tagespolitik projiziert. Deren
Probleme erschienen nunmehr als

Kommunikationsstörungen, welche bei einigem
guten Willen aus der Welt zu schaffen
wären. Abstraktionen im Alltag geltend
zu machen, das lehrt die Lebenserfahrung,

bedeutet allerdings leicht, die
Wirklichkeit aus dem Auge zu verlieren,
oder diese jedenfalls nicht mehr richtig
wahrzunehmen. Denn «leicht beieinander

wohnen die Gedanken; / Doch hart
im Räume stossen sich die Sachen». Mit
Schiller15 bleibt daran zu erinnern, dass

die Präsenz des Bösen allemal als
Nebeneffekt der menschlichen Vergesel-
lung begriffen werden muss. Jede
Debatte über das Böse, die nicht bei der
schlechten Menschennatur enden
möchte, hat sich mithin auf den schwankenden

Boden der Gewaltgeschichte
einzulassen.

Von der Friedensbewegung werden
diese Zusammenhänge und die sich aus

ihnen ergebenden Sachzwänge politischer

Art oft nicht richtig gesehen. Die
Alltagswelt erscheint ihr nicht als ein
Feld ethischer Entscheidungszwänge -
denn die Menschen sind gut. wenn man
sie nur lässt -. vielmehr als Gestaltungsraum

einer gewaltfreien Diskursethik.
der ein potentieller Garten Eden
darstellt. Das ist um so verwunderlicher.
weil in diesem Umfeld ansonsten eifrig
Schwarz-Weiss-Malerei betrieben wird.
Czeslaw Milosz 16 hat von einem
«Zusammenbruch des apokalyptischen Geistes

in unserer Zeit» geschrieben. Trifft
das aber zu? Die politisch-motivierte
Jugend in der Bundesrepublik pflegt
jedenfalls Endzeitstimmungen. Alles
wirkt hochmoralisch, es geht um letzte
Fragen. Einwände gelten als feindselig.
Die Zustände können nur selektiv
wahrgenommen werden, das Fürchterliche
ist bereits das Gegenteil des Erwünschten,

und das, was man befürwortet und
ablehnt, ist durch die Zugehörigkeitsgruppe

vordefiniert.
Das beginnt damit, dass dem Übeltäter

um des lieben Friedens willen gute
Gründe unterschoben werden, warum
er so oder so handeln musste. Entsprechend

begrüsst man auf einer
Friedenskonferenz am Samstag, dem 2. März
1991, in Frankfurt/Main mit grossem
Beifall die Feststellung des Konfliktforschers

Johan Galtung17, wonach «auch
ein Diktator wie Saddam Argumente hat,
die irgendwie gültig sind». Verirrungen
dieser Art, die unmoralische Handlungen

oder böse Tatbestände in eine
soziologische, psychologische oder auch
historische Kausalkette auflösen, mögen
noch so verständnissinnig wirken, in der
sozialen oder politischen Praxis lassen
sie sich nicht durchhalten, denn «böse

plus böse» wird nun einmal nicht «gut».
Erfahrungsgemäss liegen Schuld oder

Recht nie gänzlich auf einer Seite. Alles



DAS BÖSE IN DER POLITIK 1S5

hängt mit allem zusammen. Aber in der
Politik geht es bekanntlich auch nicht
um Absoluta, sondern um relative Werte

wie etwas mehr Freiheit, etwas mehr
Frieden oder Gerechtigkeit. Um diese

vorläufigen Grössen muss jedoch
ringen, wer in den Weltläuften überhaupt
angemessen reagieren will oder gar
etwas verbessern möchte.

Es handelte sich auch am Golf keineswegs

um einen «gerechten Krieg», was
immer das genau war und ist; ebensowenig

ging es um den Schutz des Friedens
in der Region, die schon immer von Zwisten

durchwühlt war und es auf absehbare

Zeit voraussichtlich bleibtls. Die
UNO-Intervention war aber wohl ein
notwendiges Eingreifen der
Staatengemeinschaft, um einer eklatanten
Rechtsbeugung zu begegnen, die eine

ganze Serie weitere Aggressivitäten hätte

auslösen können.

Man fragt sich nicht erst im Blick
zurück, für wen und was die Friedensfreive-

gung als w irkliche Friedensbewegung im
Winter hätte demonstrieren müssen,
und warum weder die Rettung der Kurden,

noch die Belange der Kroaten
vergleichbare Aufmärsche wert waren?

Fasst man die Kategorien nur weit
genug, dann mag das Böse ohnehin
nichts anderes sein als ein Auswuchs der
Unvernünftigkeit. Und dagegen sind
auch Friedensfreunde nicht gefeit.

Sven Papcke

' Zit. Das Parlament vom 26. 1. 1991. S. 2.

-- Vgl. Die Zeit vom 25. 1. 1991, S. 6.-3 Vgl.
Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 29. 1.

1991. S. 1. Das entspricht der Zustimmung in
den USA. vgl. Newsweek vom 21. 1. 1991. S.

14. JZit. Der Spiegel Nr. 5 (1991). S. 38. -
'Vgl. Welt am Sonntag vom 27. 1. 1991. S. 2.

Auch Spiegel-Umfrage, in Der Spiegel Nr. 6

(1991). S. 43. - "Stellvertretend Oskar Negt.
«Vom moralischen Dilemma des Golfkrieges.

Ein Plädoyer für den absoluten Vorrang
der Friedenslogik». Vorgänge. Zeitschrift für
Bürgerrechte und Gesellschaftspolitik Nr.
112 (1991 S. 34 ff. - ' «Erziehung zur
Mündigkeit». Frankfurt am Main 1970. S. 135. -
sJacobs Taubes. «Ad Carl Schmitt. Gegen-
strebige Führung». Berlin 19S7.S. 54.-««Ge¬
sammelte Werke». Band 10 (London 1946).
S. 331. - "'«Grenzen der Gemeinschaft».
Bonn 1972. S. 104 f. - " Wie Francesco Petrarca

1366 in seinem Buch «De remediis utrius-
que fortunae» (München 1988. S. 44) die
Wechselfälle der Weltläufte nannte. - ;: «Die
Politik und der Friede». Frankfurt am Main
1986. -1! «Les fleurs du mal. suivies du Spleen
de Paris». Hrsg. Blaise Allan. Lausanne 1947.
S. 386. - l4«Vom ewigen Frieden». «Gesammelte

Werke in 12 Bänden», Bd. XI, S. 210. -
is Wallensteins Tod» (1800), 2. Aufzug. 2.

Auftritt. «Sämtliche Werke in 12 Bänden».
Stuttgart/Tübingen 1838. Band 4. S. 234. -
'"«De quelques problèmes de la jeunesse
contemporaine», in «L'Europe des dix pavs
absents». Nancy-Strasbourg 1958. S. 33. -
17Zit. Frankfurter Rundschau vom 4. 3.1991.
S. 1. - |s Vgl. Wolfgang Wagner. «Orient und
Okzident. Zwei konträre Sichten des
Konflikts am Golf». Europa-Archiv. Folge 6/1991.
S. 169 ff.

'Die Politik als ¦ Kunst des Möglichen ¦ sollte nicht blind werden für die Gunsi der Möglichkeit.

Auf dem Grunde ihres aus Erfahrung gerechtfertigten Misstrauens sollte die Wachsamkeit

jür die Möglichkeit des Vertrauens erhallen bleiben. »

Dietmar Mieth. Die neuen Tugenden. Ein ethischer Entwurf. Düsseldorf 1984. S. 123.


	Kommentare

