
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 71 (1991)

Heft: 12

Artikel: Es, Sie, Er : die drei Geschlechter in der Kinderliteratur

Autor: Ulrich, Anna Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anna Katharina Ulrich

Es, Sie, Er
Die drei Geschlechter in der Kinderliteratur

Besuch bei Frau Sonne

Die Sonne lud den Mond zum Essen,
Der Mond, der hat es fast vergessen,
Und kommt deshalb, wie das so geht,
Zu der Frau Sonne viel zu spät.

Die Sonne aber hungert sehr,
Sie will nicht länger warten mehr
Und setzet darum ärgerlich
Allein zur guten Suppe sich.

Da klopft es plötzlich an der Tür,
Und der Herr Mond tritt fein herfür,
Und seine Kinder, die kleinen Stern,
Die hätten mitgegessen gern;

Sie trippeln alle mit herein -
Hu, wie erschrickt der Sonnenschein!

Diese als Kindervergnügen erdichtete kleine Szene bezieht ihren Witz aus
dem merkwürdigen Eigenleben des Geschlechtlichen in der Sprache. Ihr
Verfasser ist der Struwwelpeter-Autor Heinrich Hoffmann, der die handelnden

Personen auch sprechend ins Bild gebracht hat.
Frau Sonne, Herr Mond und die Sternlein - das ist die Dreieinigkeit

Mutter-Vater-Kind, für die das Deutsche drei grammatikalische Geschlechter

bereithält. Eine andere Besonderheit des Deutschen, nämlich die
Geschlechter von Sonne und Mond anders zu verteilen als die meisten andern
Sprachen, verschafft uns die unkonventionelle Rollenverteilung mit der
alleinstehenden, starken, feurigen Frauenfigur und dem feinen sanften
Mond als Vater und Betreuer der Kindlein.

Das sprachliche Geschlecht der Wörter bestimmt die Bildervorräte
unserer Phantasie stärker, als wir gewöhnlich bemerken. Dass die Sprache die
Welt der Dinge «automatisch» in Geschlechter aufteilt, fällt uns gewöhnlich
nicht auf und ist doch höchst merkwürdig. Einerseits erfolgt die sprachliche
Geschlechtszuweisung «vernünftig», d.h. dem realen biologischen Ge-



1000 KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT

schlecht von Menschen und Tieren entsprechend. Anderseits teilt sie die
unbelebte Welt der Dinge, ja der abstrakten Ideen eigenmächtig und
willkürlich nach den Geschlechtern ein. Einerseits verhilft die Sprache zur
Geschlechts-Identifizierung - ja, die Wahrnehmung der geschlechtlichen
Identität ist gebunden an den Akt des Sprechens. Anderseits wird die
Eindeutigkeit in Sachen Geschlecht durch die Eigengesetzlichkeit der
grammatikalischen Geschlechter unaufhörlich durchkreuzt, subvertiert,
unterwandert.

Ich möchte im folgenden das Geschlecht auf der Ebene der Sprache
beobachten. Grundlagen für die sprachliche Unterscheidung zwischen
Weiblich und Männlich sind einerseits die manifesten, sichtbaren
biologisch-anatomischen Geschlechtsunterschiede zwischen Mann und Frau.
Anderseits sind die je nach Gesellschaft unterschiedlichen kulturellen
Geschlechtsmerkmale wirksam in der Sprache. Darüber hinaus irgendwelche
unsichtbaren, angeborenen männlichen oder weiblichen Charaktermerkmale

anzunehmen, scheint mir nicht nötig.
Ich will mich also an die Ebene von Sprachstruktur und Texten halten und

nach Möglichkeit Deutungen vermeiden, die auf unaussprechbare Tiefen
hinter dieser Ebene zielen. Ich kann diese Einschränkung frohgemut
machen, da alle tiefen Apriorivorstellungen vom Männlichen und Weiblichen
auf der Ebene der Sprache wieder auftauchen. Ja, man kann sich fragen, ob
nicht der dem Menschen auferlegte Zwang zur Sprache genügt, um die
spezifisch menschliche Kompliziertheit und Ineinander-Verschränkung des
Weiblichen und Männlichen zu erklären.

Geborenwerden ins Netz der Sprache

Bevor ein Mensch als Mann oder als Frau leben kann, ist er (oder sie) für
längere Zeit ein Kind: Es, das Kind. Ob ein Kind ein Leben als Frau oder
als Mann vor sich hat, steht zwar mit seiner Zeugung schon fest, wird aber
erst bekannt, wenn es, wie man sagt, das Licht der Welt erblickt. Im selben
Moment nämlich erblicken der Geburtshelfer, die Hebamme, der Vater sein

Geschlecht und verkünden der Mutter: «Es ist ein Mädchen!» oder:
«Gratuliere, ein Stammhalter!» Der Anblick der Geschlechtsorgane macht aus
dem es ein er oder sie und ermöglicht das Festlegen des Namens. Dann wird
das Kind in Windeln verpackt, und seine Erscheinung verrät nichts mehr
über die Geschlechtszugehörigkeit, es sei denn, die Bekleidung funktioniere
als eine Art Sprache: «Mädchen rosa, Buben blau ...»

In unseren Zeiten und Breiten spielt die Orientierung an der Bekleidung
nicht mehr zuverlässig. Bis zur Entwicklung weiterer körperlicher
Geschlechtsmerkmale (Veränderung der Stimme, Wachstum der Brüste, Be-



KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT 1001

haarung) lässt sich aufgrund der bekleideten Erscheinung des jungen
Menschenwesens nicht mit Sicherheit auf das Geschlecht schliessen. Eindeutig
ist nur, dass es sich nicht um einen Erwachsenen handelt, sondern um etwas
Drittes, ein Kind. Ein drittes «gender» oder Geschlecht, nicht nur grammatikalisch.

Besonders beim kleinen Kind ist der Gegensatz Kind/Erwachsener

grösser als jener zwischen gleichaltrigen Mädchen und Buben. «Aus
Kindern werden Leute» heisst es - die traditionelle Redensart unterscheidet
Kinder von ausgewachsenen, «richtigen» Menschen. Kinderstühlchen,
Kinderteller, roter Sirup im Glas als «Chinderwii» - auch Kinder unterscheiden
sehr genau zwischen den «richtigen» Sachen der grossen Leute und den
Spiel-Sachen, die so tun als ob. (Das Gegenteil von «Chinderwii» hiess bei
unseren Kindern «Lüüt-Wii».) Und wenn moderne Kinderbücher oder
progressive Kindertheaterstücke sich «für Menschen ab vier» empfehlen, so
liegt der Witz dieser Formulierung darin, dass Kinder im landläufigen
Sprachgebrauch nicht als Menschen gelten.

Mit dem Namen aber schlägt sich das männliche oder weibliche
Geschlecht des Kindes in der Sprache nieder: s Änneli, de Fritzli. Durch die
Geburt ist das Kind ins Netz der Sprache gefallen, aus dem es zeitlebens
nicht mehr entlassen wird. Der Rufname tritt sozusagen an die Stelle des
weiblichen oder männlichen Genitale, dessen Anblick bei der Geburt die
Namengebung möglich gemacht hat. Er wirkt als sprachlicher Garant, der
das Kind im einen Geschlecht verankert und aus dem andern hinausweist:
Kraft des Namens wird s Änneli eines Tages eine Frau sein, so gewiss wie
de Fritzli ein Mann, auch wenn die beiden noch Jahre weder das eine noch
das andere sind, vielmehr beide miteinander das vorläufige dritte
Geschlecht, Ne-Utrum: Kinder.

Durch das Sprachnetz hindurch vermittelt sich dem Kind allmählich die
Welt. Da dieses Sprachnetz selbst geschlechtlich strukturiert ist, laufen
permanent auch Auskünfte über die Einteilung der Welt in Geschlechter
mit: Die Sonne, der Mond, das Sternlein. Im deutschen der, die, das geistert
besonders nachhaltig die Dreieinigkeit Vater-Mutter-Kind durch die Sprache.

In den grammatikalischen Geschlechtern ist das Personen-Set jenes
Familienromans enthalten, den Freud als notwendige Entwicklungsgeschichte

jedes menschlichen Individuums beschreibt.

Ich habe von der Sprache als einem Netz gesprochen, das uns von Geburt
an umhüllt. Am Bild vom Netz ist die Löchrigkeit wichtig. Die Sprache liegt
nicht als Haut auf der Wirklichkeit; sonst wären die beiden ja eins, wäre
sprachliches Wahrnehmen gar nicht möglich. Nur weil die Sprache sich mit
dem gemeinten nicht ganz deckt, sind Annäherungen an etwas Gemeintes
möglich. Jede Aussage schillert, öffnet eine Kluft: Das ist ein Mädchen (kein
Bub). Oder: Du bist ein Kind (ich nicht).



1002 KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT

Die dritte Person Einzahl als Geschlechtsträger

Das Bild vom Netz passt auch gut auf die Vielfalt von Aussagen, die in
der Sprache wie Unter- und Obertöne ständig mitlaufen. Die scheinbar ganz
ähnlich strukturierten Sätze «Er oder sie?» - «Ich oder du?» enthalten
diametral verschiedene Auskünfte über Personen und Sprechrichtungen. In
«Er oder sie?» bleiben Sprecher und Hörer im Schatten eines Zuschauerplatzes

und können die Szene in aller Ruhe betrachten: Rock oder Hose, sie
oder er, die Rollen erscheinen wie auf einer Guckkastenbühne in fester
Verteilung. Im zweiten Satz, «Ich oder du?» werden Hörer und Sprecher in
einer Spiegelsituation sichtbar, wie Abbilder voneinander: wer ist «ich?»,
wer ist «du?» Wie die Rede wechselt, so wechselt das mit «ich» oder «du»
gemeinte; bin ich Hörer, gilt mir das «du», spreche ich, so werfe ich es zurück
auf das Gegenüber. Dass die Wörter «ich» und «du» keine grammatikalischen

Geschlechter haben, wird aus dieser Dynamik verständlich. Das
Geschlecht braucht einen dritten Referenz-Ort, es existiert nur in der
dritten Person des Es Sie Er. Wollen «Ich» und «Du» sich als Geschlecht
definieren, so brauchen sie diese dritte Person. «Wer bisch du?» «Ich bin
d'Melanie.» «Ja ja Melanie, du bisch mir e schöni Trucke!»

Im Sprechen mit Kleinkindern verwenden wir gern die dritte Person. Das
leuchtet nun ein. Die dritte Person schafft klare Verhältnisse. Erst auf dieser
Grundlage kann das Kind in das wechselhaftere Spiel des Ich-Du eintreten.
Unauffällig und hartnäckig vergegenwärtigt die dritte Person auch die

Aufteilung der Welt in Geschlechter. Im deutschsprachigen Es steckt zudem
das Progamm des Werden-Müssens. «Es», das Kind, ist noch unfertig. Wo
Es war, soll Er oder Sie werden - ein Weg, auf dem sich jenes-selbe «Ich»
befindet, das sich im Lauf seiner ersten zwei Lebensjahre im Spiegel
entdeckt und «ich» sagen lernt. Und solange es lebt, dieses Ich, wird es nie ganz
in der dritten Person aufgehen, im Geschlecht des Er oder Sie. Im «Ich» des

Sprechenden bleibt das Weder/Noch erhalten, das Ne-Utrum, Es, das nach
allen Richtungen offene Kind.

Eine Besonderheit des grammatikalischen Neutrums im Deutschen ist
seine Verbindung mit der Diminutivform: t Ruth, s Ruthli, t Verena, s Vreni.
Das hat die innere Logik der Grenzziehung zwischen Kind und Erwachsenem.

Allerdings: nur s Ruthli und s Vreni sind der Regel unterworfen, nicht
aber der Joggeli und der Fritzli- Bei Bubennamen ist im Diminutiv das

biologische Geschlecht stärker als das grammatikalische. Die Sprache kippt
hier verräterisch aus ihrer Symmetrie und wird, ja, sexistisch. Bei Mädchennamen

spielt übrigens die umgekehrte Tendenz: das Es greift über auf die
ausgewachsene Frau, s Elsbeth, s Patrizia, s Doris. Man sieht (oder frau
höre?) wie sich über die Sprachstruktur geschlechtsrelevante Ungleichheiten

einschleichen und einschleifen.



KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT 1003

Wenn wir annehmen, dass das Ohr auf solche beiläufigen Geschlechtszuweisungen

in der Sprache hört, könnten wir uns auch folgendes vorstellen:
Im deutschsprachigen Plural verschwindet das Geschlecht: Der Mann, die
Männer, der Bub, die Buben, das Kind, die Kinder - nicht anders als die
Frau, die Frauen -, die die die. ErSieEs zusammengenommen ergeben Sie.
Da Klangassoziationen die grammatikalische und inhaltliche Sprachlogik
beständig unterwandern, ist es vielleicht nicht falsch, zu sagen: Mehrzahl
klingt weiblich. Oder: wo das Diffuse der Menge den Vorrang hat, ragt Er
weniger auffällig heraus. Wahrscheinlich spielen im frühkindlichen
Sprechenlernen solche Dinge eine Rolle. «Gali, d Manne, wänns vili sind, sind
au die», sagte mir beiläufig einmal ein vierjähriges Kind. Ob und wie
allerdings solch frühkindliche Sprachbeobachtungen latent erhalten bleiben
und weiterwirken, ist schwer zu sagen.

Bub - Mädchen, Gross - Klein

Das Sprachnetz als Ganzes ist für Buben und Mädchen dasselbe. Es gibt
nur eines. Was ein Kind aus den sprachimmanenten Andeutungen über die
Geschlechter macht, hängt natürlich davon ab, ob es sich als Bub oder
Mädchen erfährt. Dass es sich als das eine oder andere erfährt, hängt
wiederum zusammen mit dem Sprechenlernen. Die kindliche Sprachentwicklung

verläuft nach einem ungefähren Programm. So muss um zwei
Jahre herum die Ich-Form und das damit zusammenhängende «Du» erworben

werden - eine schwierige Sache, die eine Anschauung von sich selbst
zur Voraussetzung hat. Das Kind schaut sozusagen an sich herunter, wenn
es von sich Ich sagt - wie das Gegenüber es ihm im umgekehrten Sinn
vormacht. Ich sass in einem solchen Moment einmal recht hilflos dem bereits
erwähnten, damals zweijährigen Kind gegenüber, das gerade im Begriff war,
das Pingpong des Ich/Du zu lernen und dabei irgendwie steckenblieb:
Beharrlich sagte es «Ich» zu mir und nannte sich selber «du», wie ich es ja
meinerseits nannte.

Später wurden die männlichen und weiblichen Formen interessant.
«Bäum sind Männer», stellte die Vierjährige fest. Ein andermal kam
unvermittelt die Bemerkung: «Zur Angelika seit me: Tummi. Zum Tobias seit me:
Tummä.» Die Aussage wurde im Konversationston gemacht und wirkte als

Mitteilung einer interessanten Beobachtung zum Thema Sprachform.
Anderseits war mir bekannt, dass Tobias und Angelika sehr wichtige kleine
Bezugspersonen sind, und das Prädikat tummi/tumme in jener Zeit eine
beliebte Wortwaffe. Der Formvergleich, der im Rahmen des Spracherwerbs
eine wichtige, selbständige Leistung war, diente offensichtlich zugleich als
Vehikel zum Transport einer affektiven Ladung. Oder umgekehrt: der
Lernprozess braucht den Affekt als Motor. Damit wird aber auch unver-



1004 KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT

meidlich, dass im Verlauf des Spracherwerbs beständig affektgeladene
Werturteile einfliessen, die zweifellos die Geschlechtsbilder prägen.
(Beispiel: das temperamentvolle kleine Mädchen sagt zum Vater im Zug einer
Gehorsamsverweigerung «bisch e Tummü», was auf diesen stark verletzend
wirkt.)

Mit der Sprachbeherrschung wächst die Fähigkeit, sich und andere nach
freiem Belieben zu definieren. «Ich bi es Vögeli», sagt das Kind bei der
Begrüssung, oder ein andermal: «Ich bi d Angelika!» - vielleicht jene kleine
Freundin, an der die weibliche Adjektivform tummi exemplifiziert wurde,
vielleicht auch die gleichnamige Mutter des tummä Tobias, der so als Baby
in Besitz genommen werden kann. Identifizierungen mit Erwachsenen sind
nicht zuletzt deshalb schön, weil das Kind so in die starke Position des

Erziehungssettings schlüpft, das es gewöhnlich «leidend» erlebt (passiv im
grammatikalischen wie im real «leidenden» Sinn). Nun kann es die aktiven,
starken Funktionen in eigene Regie nehmen: Füttern und herumtragen,
versagen und vertrösten, nicht gestört sein wollen bei einer wichtigen
«erwachsenen» Tätigkeit. Man könnte solche Rollenübernahmen als Schritte
durch den Spiegel bezeichnen - als Versuche, die Welt aus der Position des

mächtigen Andern, des in vielem unverständlichen Erwachsenen zu erkunden.

Über den Gegensatz «aktiv-passiv» aber, der ja auch in wissenschaftlichen
Diskursen gern parallel zu «männlich-weiblich» gebraucht wird, entsteht
eine Verbindungslinie von «Gross» über «aktiv» zu «männlich» und umgekehrt

(klein/passiv/weiblich). Entsprechende Verhältnisse gehören zum realen

Erfahrungsbereich der Kinder und geben ihren Vorstellungen die
entsprechende Einfärbung. Und wenn wir an die notgedrungen in vielen
Dingen passiven Positionen des Kindes denken, - die passive Position, die
es ja eben mit seinen Identifizierspielen subvertieren will - dann bekommt
die Verbindung der Begriffe «aktiv» mit «männlich» resp. «passiv» mit
«weiblich» noch grösseres Gewicht. Wäre es möglich, dass die kindliche
Sehnsucht nach der erwachsenen, aktiven Rolle bereits eine höhere Wertung

des Männlichen prädestiniert?
Die Fähigkeit, sich selbst zu benennen (also von sich zu sagen: ich bin der
.oder die .oder das macht aber auch frei, nicht ganz in der Identität

aufzugehen. Der bewusste Umgang mit dieser Freiheit ist etwas spezifisch
menschliches. Schon ganz kleine Kinder unterscheiden genau zwischen sich
und einer selbstdeklarierten Rolle. Sie wissen, dass sie spielen. Nachdem sie

aktiv aus sich herausgetreten sind in die begehrte Figur eines andern, kehren
sie, wenn sie müde sind, gern in die Geborgenheit, ja Passivität, ihrer
eigenen Kinderrolle zurück. (Ein weiteres Licht auf die Problematik der
Wertung wirft mein Bedürfnis, an dieser Stelle zu betonen, dass Passivität
bei Kindern nichts Verwerfliches sei..



KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT 1005

Man kann im kindlichen Rollenspiel einen Lernprozess sehen, ein
Eintrainieren des Erwachsenseins. Es ist aber kein schülerhaftes Lernen. Die
Souveränität, mit der Drei- und Vierjährige in der Küche wirtschaften, am
Schreibtisch hantieren, mit dem Trax durch die Gegend kurven, zeugt
davon, dass sie die übernommenen Rollen keineswegs nachtastend lernen,
sondern bei der Übernahme bereits glorios beherrschen. Sie füllen die Figur,
in die sie sich hineinbegeben, «sind» sie mit Leib und Seele, wissen
offensichtlich bestens in ihr Bescheid. Man könnte sagen, die Identifizierfigur
wird erobert, eingenommen im freien Flug einer Liebeswahl.

Pinocchio oder Alice?

Mit dem bisher Gesagten ist der Moment erreicht, in dem ein Kind fähig
ist, Literatur zu geniessen, Geschichten zu erleben, umzugehen mit
mündlichen, später dann schriftlichen Texten. Mit dem «ich bin heute die und die,
oder der...» ist das Kind ja sein eigener Geschichtenerfinder, wie auch der
Zuschauer/Zuhörer von selbsterfundenen Szenen. In analoger Weise macht
es sich die Geschichten anderer zueigen. Eine Figur im Buch wird zum Ort,
wo das Kind sein und von wo aus es agieren will, um sich Wünsche zu
erfüllen, denen in der Wirklichkeit alles mögliche im Weg steht. Die klassische

Kinderliteratur kommt seinen Wünschen mit aktiven, abenteuerlustigen,

lausbübischen Helden gut entgegen. Es sind vorwiegend männliche
Helden: Robinson - Max und Moritz - Niels Holgerson - Tom Sawyer (ich
zähle hier Bücher und Figuren auf, die mir als kleiner Leserin lieb und
wichtig waren). Doktor Dolittle «war» ich über längere Zeit sehr intensiv,
und vermutlich schwang Resignation mit, als ich zur Vernunft kam, nicht
mehr an Tiersprachen glaubte und mich in Anlehnung an die Turnachkinder
«Marianne» zu nennen begann). Noch heute gehen mir die Abenteuer
Pinocchios leichter zu Herzen als die Fahrten der Alice im Wunderland.

Ich stehe vermutlich nicht allein da mit dieser Leichtigkeit, als Leserin in
männliche Figuren zu schlüpfen. Leserinnen sind gut trainiert im Umgang
mit literarischen Rollen des andern Geschlechts. Diese Fähigkeit ist eine
Antwort auf das karge Angebot an weiblichen Figuren, die dem Begehren
der Leserin entsprächen. Starke, auf sich selbst gestellte Mädchenfiguren,
in deren Namen eine aufgeweckte Leserin gern ins Abenteuer aufbricht,
sind in der Kinderliteratur noch heute rar. Erst seit 1945 steht mit «Pippi
Langstrumpf» eine Heldin da, die die herkömmlichen Gesetze des Kinderalltags

umstülpt und sich die Welt einrichtet nach eigenen Gesetzen. Figuren
wie sie sind nach wie vor die grosse Ausnahme. Zwar hat sich, allgemein
gesprochen, das Bild des Kindes in der Kinderliteratur nach 1970 positiv
verändert. Doch sind die aktiven Helden in der Regel auch heute männli-



1006 KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT

chen Geschlechts, während Mädchen häufig in Zweitrollen erscheinen und
eher die Welt in Ordnung bringen müssen, statt sie neu entwerfen zu dürfen.

Nun, die Leserin verdankt diesem Umstand eine besonders geschmeidige
Identifizierfähigkeit und damit Zugang zu allen möglichen Perspektiven im
Innern verschiedenster Texte. Der männliche Leser dagegen ist von klein
auf gewöhnt an ein vielfältiges Angebot männlicher Helden. Er kann seine

Einfühlungsgabe auf Hosenrollen beschränken. Es ist für ihn unnötig (ja,
eine Zumutung), in die Röcke einer Heldin zu schlüpfen. Könnte es sein,
dass durch die Hemmung, auf der Textebene zeitweilig in Frauenkleider zu
steigen (also innerlich auch einmal «ich bin die» zu sagen, so wie die
kleine Leserin sich dann und wann der nennt), ein Teil des menschenmöglichen

Mensch-Seins sozusagen ausgeklammert wird für männliche Leser?
Das Überwiegen männlicher Kinderbuchhelden lässt sich nur zum Teil

mit dem Überwiegen männlicher Autoren begründen. Auch für Autorinnen
gilt offenbar bis in unsere Tage die unausgesprochene Gleichung Kind gleich
Knabe - es sei denn, der feministische Standpunkt werde bewusst ins
Zentrum einer Kindergeschichte gerückt. Die Frage ist, ob die Frauenperspektive

in anderer Weise in die Kinderliteratur einfliesst. Anders gefragt:
Gibt es, analog zu den von mir vermuteten, unterschiedlichen Leseweisen
bei Mädchen und Buben, auch spezifisch männliche und weibliche
Erzählweisen?

Erzählen als Frau, als Mann

Auf der Ebene der Kinderliteratur ist zunächst kein Unterschied
festzustellen. Man sieht das Geschlecht der- oder desjenigen, die die Feder oder
den Pinsel geführt haben, nicht auf dem Papier. Papier hat keine weibliche
oder männliche Stimme. Schon darin zeigt die schriftliche Kultur im Gegensatz

zur mündlichen die Tendenz, das Geschlecht zum Verschwinden zu
bringen. Auch die Innenansichten der beschriebenen Personen, die sich im
Laufe der schriftlichen, literarischen Entwicklung herausdifferenziert
haben, wirken in diesem Sinn. Sie bilden ein vielfältiges, kompliziertes
Gemisch von allgemeinmenschlichen Wesenszügen, die keine eindeutigen
Geschlechtszuweisungen erlauben. Dem entspricht unsere gesellschaftliche
Wirklichkeit mit dem Verschwinden eindeutiger Zuschreibungen durch
Kleider, Haarstil, Gebräuche. Dazu ein Beispiel: In einem kürzlich erschienenen

Jugendroman, der in Ich-Form geschrieben ist, suchte ich die Stelle,
wo das Geschlecht des erzählenden Ich ganz eindeutig festgelegt würde.
Erst auf Seite zehn, wo der Name fiel, wurde aus dem sensiblen jungen
Teenager, der aufgrund seiner Eigenschaften und Gefühle, Beschäftigungen
und Kleider, wie auch aufgrund seiner Sprache für beide Geschlechter des

entsprechenden Alters hätte stehen können, unwiderruflich ein Mädchen.



KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT 1007

Macht sich hier das Ne-Utrum breit, die Kindheit (oder Adoleszenz) als
drittes Geschlecht, das sich in unserer Zeit immer weiter ins Erwachsenenalter

hinein zu verlängern scheint? Oder geht in der schriftlichen Kultur das
Weibliche auf Kosten des Männlichen unter? Um dieser Frage nachzugehen,

möchte ich einen Blick auf eine nicht-schriftliche Kultur werfen. Ich
verdanke die Anregung dazu einer 1987 erschienenen Arbeit der Basler
Ethnologin Florence Weiss. Unter dem Titel «Sprache und Geschlecht bei
den Iatmul in Papua Neuguinea» gibt sie einen Vergleich des Erzählstils von
Frauen und von Männern l. Die Unterschiede, die sie feststellt, erinnern von
fern an meine Vermutungen über den unterschiedlichen Rezeptionsstil oder
Lesestil bei Mädchen und Buben.

Ich zitiere zuerst aus der Beschreibung des Erzählstils von Meat, einer
Iatmul-Frau, mit der Florence Weiss seit langem befreundet ist. Meat erzählt
uns aus ihrer Kindheit. Die Erzählung handelt davon, wie der Vater ihr
Angst vor Totengeistern machte:

«Im Mittelpunkt von Meats Schilderung sind mehrere Personen, die
miteinander in Beziehung stehen. Ein Vater, Kinder (Meat als Kind),
Totengeister, weitere Dorfbewohner. Meat richtet ihre ganze Aufmerksamkeit
und sprachlichen Mittel darauf aus, die Interaktionen zwischen ihnen
aufzuzeigen. Das Ganze ist wie ein Theaterstück, das sich vor unseren
Augen auf einer kleinen Bühne abspielt. Sie führt vor, was der Vater sagte,
wie das auf die Kinder wirkte und was sie sich dabei dachten, was die
Totengeister taten und wie das Verhalten weiterer Dorfbewohner die Kinder

beeinflusste. Es entsteht ein dichtes Netz von Beziehungen, Beeinflussungen,

Absichten, Überlegungen und Beobachtungen.»

Die Erzählweise von Maso, dem besten Iatmul-Erzähler, den sie kennt,
beschreibt Florence Weiss so:

«Im Mittelpunkt von Masos Erzählung steht eine Entenjagd. Er schildert,
wie es ihm gelingt, als Zehnjähriger seine erste Ente zu erlegen. Seine ganze
Aufmerksamkeit richtet er daraufaus, diesen Vorgangpräzis und minuziös
zu schildern. Obwohl weitere Personen vorkommen und wichtig sind (die
Mutter und die Knabengruppe) stehen Beziehungen nicht im Zentrum. Die
wichtigste Person ist Maso selbst. Wie er sich durch die Landschaft bewegt,
wie ersieh den Enten annähert, und wie es ihm gelingt, eine zu treffen und
einzufangen, wird genau geschildert.»

Indessen: «Dass sich Maso so sehr in den Mittelpunkt stellt, ist nicht ein

typisches Merkmal der männlichen Erzählweise. Auch in der Schilderung
Meats ist sie die zentrale Person.»

Der Unterschied liegt vielmehr im Wie des Erzählens: «Meat setzt ihre
sprachlichen Ausdrucksmittel dafür ein, Interaktionen plastisch zu schildern.



1008 KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT

Emotionen drückt sie direkt aus (Angst, Vorsicht). Äussere Vorgänge spielen
bei ihr eine untergeordnete Rolle.» Maso dagegen richtet seine ganze
Aufmerksamkeit auf das Ereignis der Entenjagd. Er «setzt seine sprachlichen
Ausdrucksmittel dafür ein, den Raum und die Jagd anschaulich zu machen

f...]. Weitere Personen sind wichtig, doch eine direkte Auseinandersetzung
mit ihnen steht nicht im Vordergrund.»

«Jetzt wird auch verständlich», schreibt Florence Weiss weiter, «weshalb
ich Maso stets für den besseren Erzähler hielt. Es fiel mir leichter, seinen
linearen Schilderungen zu folgen, die aufeine Sache ausgerichtet waren. Meat
hingegen war für mich weit schwieriger verständlich, da sie mehrere Ebenen
und Personen miteinbezieht, stets den Standpunkt wechselt, so dass ein
vielschichtiges Hin und Her entsteht.»

Dass die Ethnologin ihre eigenen Wertungen mitverarbeitet und reflektiert,

ist wichtig und verhilft zu Überlegungen im Zusammenhang mit
unserem Thema. Sie, die Wissenschaftlerin, bringt aus der schriftlichen
Kultur die Prägung mit, den linearen, sachbezogenen Stil höher zu werten.
Bei den Iatmul in Papua-Neuguinea gibt es die Abwertung des Mündlichen
durch die Gesetze des Schriftlichen nicht. Innerhalb der oralen Kultur
bestehen die beiden Erzählstile ungefähr gleichwertig nebeneinander und
spiegeln die verschiedenen Alltagswirklichkeiten der Männer und Frauen:
Die Iatmul-Frauen haben, übrigens ähnlich wie die Frauen bei uns, im
Arbeitsalltag mehr Kontakte untereinander und mit Kindern, als die Männer,

die vorwiegend handwerkliche Aufgaben und also Umgang mit Dingen
haben.

Bei uns hat die Schriftlichkeit Wertmassstäbe gesetzt, die das
Geschlechterverhältnis betreffen. Das geschriebene und gedruckte Wort ist massgeblich,

das Mündliche hat dadurch eine Abwertung erfahren. Schrift aber ist
eine über viele Jahrhunderte vom Mann geprägte und beherrschte Domäne.
Während das Reden der Frauen sozusagen im vorschriftlichen Raum der
Hauswirtschaft und Kinderbetreuung verblieb und von der Warte des

Schriftlichen aus als Geplauder, Geschwätz, abqualifiziert wurde, erfuhr der
«männliche Diskurs» eine Aufwertung sowie im Lauf von Jahrhunderten
literarischer, wissenschaftlicher, philosophischer Entwicklungen eine
ausserordentlich reiche Differenzierung seiner Mittel und Themenfelder.

Schriftwege

So hat die schriftliche Kultur, die bis in unser Jahrhundert hinein auch
real durchaus männlich besetzt war, «uns Frauen» benachteiligt. Hinter sich

gelassen hat sie uns nicht. Dass wir eine Emanzipation konsequent
weiterdenken und die Kultur, der wir unterliegen, mit Kritik relativieren können,



KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT 1009

ist auch eine Fortsetzung dieser Kultur, eine Arbeit mit ihren nun eben
zugleich kritisch betrachteten Mitteln.

Zurück zu unserer Frage: Was ist mit den Geschlechtern in der Kinder-
und Jugendliteratur? Was ist aus der «weiblichen Erzählweise» geworden,
die der Interaktion mit vielen wechselnden Gegenübers Rechnung trägt?
Die Entstehung der Kinderliteratur kann als Anschauungsmodell dienen,
da sich in ihr der Prozess der Verschriftlichung im Zeitraffer nachvollzieht.
Mitte des 18. Jahrhunderts begann der systematische Aufbau dieser Literatur

in der Absicht, die Kinder in eine aufgeklärte Zukunft hinein zu erziehen.

Belesene Männer begannen, «das Kind» zu studieren, zu reglementieren,

zu lenken und zu lieben, mit einer Liebe, die neben fordernden auch
weiche, zärtliche, «weibliche» Züge hat.

Die Kinder- und Jugendliteratur bevorzugte und bevorzugt bis heute
gradlinige Erzählmuster, die die individuelle Entwicklung eines einzelnen
auf ein Bewährungsziel hin ins Zentrum stellen. Traditionell sind es Söhne.
Exemplarisch Robinson, der die Welt aus dem Nichts erschafft, oder aus
dem bedrohlichen Chaos in die väterliche Ordnung bringt. Auch phantastische

Abenteuer wie jene Pinocchios erzählen letztlich gradlinig die
Geschichte einer umwegreichen Initiation des kindlichen Es in die Vaterordnung

der Schrift.
In dieses «männliche» Erzählmuster aber insinuierte sich früh das Interesse

am Innenleben der Hauptfigur. Die Introspektion des schreibend-er-
zählenden Mannes führte diesen zur Entdeckung von Kindlichem, «Mütterlichem»,

«Weiblichem» auch bei sich selbst. Die introspektive Beschreibung
kindlicher (wie übrigens auch erwachsener) Helden bringt Wesenszüge,
Empfindungen, Gedanken ins Licht, die sich einer Geschlechtszuschrei-
bung immer mehr entziehen.

So sähen wir die männliche Erzählweise um weibliche Elemente ergänzt,
bereichert, besänftigt? So einfach und harmonisch ist es nicht. Die Sache hat
eine unsanfte Kehrseite. Anhand der Geschichte der Kinderliteratur lässt
sich eine gezielte, durch männliche Schreiber-Hand geleistete Transformation

des Frauen- und Mädchenbildes beobachten. Jene Aufklärer-Väter, die
sich den Kindern zuwenden, unterstellten auch die Frau der väterlichen
Ordnung. Nur in seinem Namen soll die aufgeklärte Mutter die Erziehungsaufgabe

übernehmen - so kann man es in frühen Kinderbüchern in aller
Ausführlichkeit lesen.

Das Holzscheit als Held und der freie Fall durchs Kaninchenloch

Das Bild der Mutter als Stellvertreterin des Vaters bestimmt das Schicksal

der Tochter. Frühbürgerliche Kinderbücher stellen zwar meist ein erzie-



1010 KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT

hungsbedürftiges männliches Kind ins Zentrum, geben ihm aber gern eine
vorbildliche, gelehrige Schwester bei - Vaters kleine Tochter, bereits
geformt nach seinem Wunsch und Mass. Literarisch muss dieses kleine Mädchen

zur faden Nebenfigur verkümmern, zu keinen Abenteuern gezwungen,
uninteressant in sich, verglichen mit dem ungehobelten Stück Holz, das,
kaum unters Schnitzmesser der Erziehung genommen, auch schon unartig
ist und nicht so will wie sein Erzeuger. Gerade dadurch tritt ja das männliche
Kinder-Es ins Zentrum der Handlung ein, wird geschunden und über alles
geliebt, zeigt sich widerspenstig und über alles liebend; gerade so bietet es

sich an als Identifikationsfigur für lesende Kinder beiderlei Geschlechts.
Der Verschränkung von Widerspenstigkeit und Liebe verdankt das
Holzscheit, Pinocchio, sowohl die Abenteuer, die das Buch ausmachen, als auch
das Wunder seiner Verwandlung, die zum Bedauern unserer Leselust die
Geschichte beenden: Es wird ein «richtiger» Mensch, lies artiger Junge, der
keine Geschichten mehr macht.

Kleine Mädchen machen (in der Kinderliteratur) von Anfang an weniger
Geschichten. Wo das unartige Brüderchen auf abenteuerlichen Wegen
hinsoll, da steht das Schwesterchen längst. Mit allen Wässern der Erziehung
bereits gewaschen, wirkt es zeitlos, verharrt zuhause, als Garantin der
väterlich-bürgerlichen Ordnung- langweilig und ein wenig gelangweilt, wie
Lewis Carroll's Alice, bevor sie ins Kaninchenloch fällt oder durch den
Spiegel schreitet und erfährt, dass die Ordnung nicht stimmt.

Was sucht Alice im Wunderland? Lesen wir bei Lewis Carroll nach, so
erfahren wir: Unterhaltung. Im Wunderland hat sie dann dafür. Die
wohlvertraute feste Ordnung verkehrt sich ins Unverständliche. Spielzeughafte
Elternfiguren verraten ihre Zerstrittenheit und werden in der Hand von
Alice selbst zu monströsen Säuglingen. Viele Figuren kommen und entgleiten.

Ein einleuchtendes Ziel, eine lineare Entwicklung, ein auf Alice
zentrierter Konflikt sind schwer auszumachen. Die Erzählung scheint nur
darauf angelegt, Interaktionen unzähliger Figuren vor uns lebendig werden
zu lassen. Alice ist sozusagen die Sensibilität, ist Auge und Ohr, mit deren
Hilfe wir die Standpunkte wechseln, und eine Vielzahl von Ebenen, Personen,

Emotionen an uns vorüberzieht. Für Alice selbst, die die Fahrt unter
Todesgefahren durchsteht, bringt das Ende der Geschichte nichts anderes
als die Rückkehr zum Anfang. Wo alles verwandelt schien, verwandelt sie

sich nicht.
Ich glaube, mit Alice Spuren jener weiblichen Erzählweise gefunden zu

haben, die Florence Weiss beschreibt. Das Beispiel ist selten, nicht nur in
der Kinderliteratur. Durchgesetzt hat sich bis heute die lineare Erzählweise
mit ihren eindeutigen Heldenfiguren, Konflikten und Handlungsperspektiven.

Dieses Muster taugt selbstverständlich für die Darstellung weiblicher
so gut wie männlicher Kinder in der Hauptrolle, zumal heute, wo die



KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT 1011

Erziehungsgeschichten von Mädchen und Buben sich äusserlich weniger
unterscheiden als einst.

Die lineare Erzählweise gilt überdies als besonders geeignet für lesende
Kinder, da sie einfacher, klarer vom Identifikationsangebot her, leichter zu
fassen sei - eine Annahme, die allerdings weniger aus entwicklungspsychologischen

als aus kulturhistorischen Gründen zutreffen mag. Oder ist
anzunehmen, dass die Iatmul-Kinder die Erzählweise ihrer Mütter nicht verstehen?

Dass in unseren Kinderbüchern auch heute noch vorwiegend Buben in
den Hauptrollen erscheinen, hat sicher mit der allgegenwärtigen Macht der
Gewohnheit zu tun. Ich vermute indessen, dass auch die Abwesenheit der
«weiblichen» Erzählweise das ihre zu dieser Einseitigkeit beiträgt - wie ich
denke, nicht wenig. Jedenfalls ist die Jugendliteratur (und vielleicht die
Literatur überhaupt) dem weiblichen Kinder-Es noch weitgehend die
Darstellung schuldig.

i Ethnologica Helvetica «ORALITE» 11/1987, Bern, S. 115-190.

100 Jahre Tradition und Qualität
• VICTORINOX die weltberühmten

»Schweizer Offiziersmesser»
• Taschenmesser mit Aufschriften als

Werbegeschenk
• Berufsmesser für Metzger und Koche
• Messer für den Haushalt
• Scheren und Bestecke

VICTORINOX Messerfabrik CH-6438 Ibach-Schwyz


	Es, Sie, Er : die drei Geschlechter in der Kinderliteratur

