Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 71 (1991)

Heft: 12

Artikel: Es, Sie, Er : die drei Geschlechter in der Kinderliteratur
Autor: Ulrich, Anna Katharina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anna Katharina Ulrich

Es, Sie, Er

Die drei1 Geschlechter in der Kinderliteratur

Besuch bei Frau Sonne

Die Sonne lud den Mond zum Essen,
Der Mond, der hat es fast vergessen,
Und kommt deshalb, wie das so geht,
Zu der Frau Sonne viel zu spiit.

Die Sonne aber hungert sehr,

Sie will nicht linger warten mehr
Und setzet darum drgerlich
Allein zur guten Suppe sich.

Da klopft es plotzlich an der Tiir,
Und der Herr Mond tritt fein herfiir,
Und seine Kinder, die kleinen Stern,
Die hitten mitgegessen gern,

Sie trippeln alle mit herein —
Hu, wie erschrickt der Sonnenschein!

Diese als Kindervergniigen erdichtete kleine Szene bezieht ihren Witz aus
dem merkwiirdigen Eigenleben des Geschlechtlichen in der Sprache. Ihr
Verfasser ist der Struwwelpeter-Autor Heinrich Hoffmann, der die handeln-
den Personen auch sprechend ins Bild gebracht hat.

Frau Sonne, Herr Mond und die Sternlein — das ist die Dreieinigkeit
Mutter-Vater-Kind, fiir die das Deutsche drei grammatikalische Geschlech-
ter bereithilt. Eine andere Besonderheit des Deutschen, namlich die Ge-
schlechter von Sonne und Mond anders zu verteilen als die meisten andern
Sprachen, verschafft uns die unkonventionelle Rollenverteilung mit der
alleinstehenden, starken, feurigen Frauenfigur und dem feinen sanften
Mond als Vater und Betreuer der Kindlein.

Das sprachliche Geschlecht der Worter bestimmt die Bildervorrite un-
serer Phantasie stirker, als wir gewohnlich bemerken. Dass die Sprache die
Welt der Dinge «automatisch» in Geschlechter aufteilt, fillt uns gewohnlich
nicht auf und ist doch hochst merkwiirdig. Einerseits erfolgt die sprachliche
Geschlechtszuweisung «verniinftigr, d.h. dem realen biologischen Ge-



1000 KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT

schlecht von Menschen und Tieren entsprechend. Anderseits teilt sie die
unbelebte Welt der Dinge, ja der abstrakten Ideen eigenmaéchtig und will-
kiirlich nach den Geschlechtern ein. Einerseits verhilft die Sprache zur
Geschlechts-Identifizierung — ja, die Wahrnehmung der geschlechtlichen
Identitét ist gebunden an den Akt des Sprechens. Anderseits wird die
Eindeutigkeit in Sachen Geschlecht durch die Eigengesetzlichkeit der gram-
matikalischen Geschlechter unaufhorlich durchkreuzt, subvertiert, unter-
wandert.

Ich mochte im folgenden das Geschlecht auf der Ebene der Sprache
beobachten. Grundlagen fiir die sprachliche Unterscheidung zwischen
Weiblich und Minnlich sind einerseits die manifesten, sichtbaren biolo-
gisch-anatomischen Geschlechtsunterschiede zwischen Mann und Frau.
Anderseits sind die je nach Gesellschaft unterschiedlichen kulturellen Ge-
schlechtsmerkmale wirksam in der Sprache. Dariiber hinaus irgendwelche
unsichtbaren, angeborenen ménnlichen oder weiblichen Charaktermerk-
male anzunehmen, scheint mir nicht notig.

Ich will mich also an die Ebene von Sprachstruktur und Texten halten und
nach Mdoglichkeit Deutungen vermeiden, die auf unaussprechbare Tiefen
hinter dieser Ebene zielen. Ich kann diese Einschriankung frohgemut ma-
chen, da alle tiefen Apriorivorstellungen vom Ménnlichen und Weiblichen
auf der Ebene der Sprache wieder auftauchen. Ja, man kann sich fragen, ob
nicht der dem Menschen auferlegte Zwang zur Sprache geniigt, um die
spezifisch menschliche Kompliziertheit und Ineinander-Verschrankung des
Weiblichen und Ménnlichen zu erkliren.

Geborenwerden ins Netz der Sprache

Bevor ein Mensch als Mann oder als Frau leben kann, ist er (oder sie) fiir
langere Zeit ein Kind: Es, das Kind. Ob ein Kind ein Leben als Frau oder
als Mann vor sich hat, steht zwar mit seiner Zeugung schon fest, wird aber
erst bekannt, wenn es, wie man sagt, das Licht der Welt erblickt. Im selben
Moment namlich erblicken der Geburtshelfer, die Hebamme, der Vater sein
Geschlecht und verkiinden der Mutter: «Es ist ein Médchen!» oder: «Gra-
tuliere, ein Stammbhalter!» Der Anblick der Geschlechtsorgane macht aus
dem es ein er oder sie und ermoglicht das Festlegen des Namens. Dann wird
das Kind in Windeln verpackt, und seine Erscheinung verrit nichts mehr
iiber die Geschlechtszugehorigkeit, es sei denn, die Bekleidung funktioniere
als eine Art Sprache: «Médchen rosa, Buben blau . . .»

In unseren Zeiten und Breiten spielt die Orientierung an der Bekleidung
nicht mehr zuverléssig. Bis zur Entwicklung weiterer korperlicher Ge-
schlechtsmerkmale (Verdnderung der Stimme, Wachstum der Briiste, Be-



KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT 1001

haarung) lésst sich aufgrund der bekleideten Erscheinung des jungen Men-
schenwesens nicht mit Sicherheit auf das Geschlecht schliessen. Eindeutig
ist nur, dass es sich nicht um einen Erwachsenen handelt, sondern um etwas
Drittes, ein Kind. Ein drittes «gender» oder Geschlecht, nicht nur gramma-
tikalisch. Besonders beim kleinen Kind ist der Gegensatz Kind/Erwachse-
ner grosser als jener zwischen gleichaltrigen Maddchen und Buben. «Aus
Kindern werden Leute» heisst es — die traditionelle Redensart unterscheidet
Kinder von ausgewachsenen, «richtigen» Menschen. Kinderstiihlchen, Kin-
derteller, roter Sirup im Glas als «Chinderwii» — auch Kinder unterscheiden
sehr genau zwischen den «richtigen» Sachen der grossen Leute und den
Spiel-Sachen, die so tun als ob. (Das Gegenteil von «Chinderwii» hiess bei
unseren Kindern «Liiiit-Wii».) Und wenn moderne Kinderbiicher oder
progressive Kindertheaterstiicke sich «fiir Menschen ab vier» empfehlen, so
liegt der Witz dieser Formulierung darin, dass Kinder im landlaufigen
Sprachgebrauch nicht als Menschen gelten.

Mit dem Namen aber schldgt sich das ménnliche oder weibliche Ge-
schlecht des Kindes in der Sprache nieder: s Anneli, de Fritzli. Durch die
Geburt ist das Kind ins Netz der Sprache gefallen, aus dem es zeitlebens
nicht mehr entlassen wird. Der Rufname tritt sozusagen an die Stelle des
weiblichen oder médnnlichen Genitale, dessen Anblick bei der Geburt die
Namengebung moglich gemacht hat. Er wirkt als sprachlicher Garant, der
das Kind im einen Geschlecht verankert und aus dem andern hinausweist:
Kraft des Namens wird s Anneli eines Tages eine Frau sein, so gewiss wie
de Fritzli ein Mann, auch wenn die beiden noch Jahre weder das eine noch
das andere sind, vielmehr beide miteinander das vorldufige dritte Ge-
schlecht, Ne-Utrum: Kinder.

Durch das Sprachnetz hindurch vermittelt sich dem Kind allméihlich die
Welt. Da dieses Sprachnetz selbst geschlechtlich strukturiert ist, laufen
permanent auch Auskiinfte iiber die Einteilung der Welt in Geschlechter
mit: Die Sonne, der Mond, das Sternlein. Im deutschen der, die, das geistert
besonders nachhaltig die Dreieinigkeit Varer-Muiter-Kind durch die Spra-
che. In den grammatikalischen Geschlechtern ist das Personen-Set jenes
Familienromans enthalten, den Freud als notwendige Entwicklungsge-
schichte jedes menschlichen Individuums beschreibt.

Ich habe von der Sprache als einem Netz gesprochen, das uns von Geburt
an umhiillt. Am Bild vom Netz ist die Lochrigkeit wichtig. Die Sprache liegt
nicht als Haut auf der Wirklichkeit; sonst wiren die beiden ja eins, wire
sprachliches Wahrnehmen gar nicht méglich. Nur weil die Sprache sich mit
dem gemeinten nicht ganz deckt, sind Anndherungen an etwas Gemeintes
moglich. Jede Aussage schillert, 6ffnet eine Kluft: Dasist ein Mddchen (kein
Bub). Oder: Du bist ein Kind (ich nicht).



1002 KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT
Die dritte Person Einzahl als Geschlechtstriger

Das Bild vom Netz passt auch gut auf die Vielfalt von Aussagen, die in
der Sprache wie Unter- und Obertone standig mitlaufen. Die scheinbar ganz
dhnlich strukturierten Satze «Er oder sie?» — «Ich oder du?» enthalten
diametral verschiedene Auskiinfte iiber Personen und Sprechrichtungen. In
«Er oder sie?» bleiben Sprecher und Horer im Schatten eines Zuschauer-
platzes und kénnen die Szene in aller Ruhe betrachten: Rock oder Hose, sie
oder er, die Rollen erscheinen wie auf einer Guckkastenbiihne in fester
Verteilung. Im zweiten Satz, «Ich oder du?» werden Horer und Sprecher in
einer Spiegelsituation sichtbar, wie Abbilder voneinander: wer ist «ich?»,
wer ist «du?» Wie die Rede wechselt, so wechselt das mit «ich» oder «du»
gemeinte; bin ich Horer, gilt mir das «du», spreche ich, so werfe ich es zuriick
auf das Gegeniiber. Dass die Worter «ich» und «du» keine grammatikali-
schen Geschlechter haben, wird aus dieser Dynamik verstindlich. Das
Geschlecht braucht einen dritten Referenz-Ort, es existiert nur in der
dritten Person des Es Sie Er. Wollen «Ich» und «Du» sich als Geschlecht
definieren, so brauchen sie diese dritte Person. « Wer bisch du?» «Ich bin
d’Melanie.» «Ja ja Melanie, du bisch mir e schoni Trucke!»

Im Sprechen mit Kleinkindern verwenden wir gern die dritte Person. Das
leuchtet nun ein. Die dritte Person schafft klare Verhéltnisse. Erst auf dieser
Grundlage kann das Kind in das wechselhaftere Spiel des Ich-Du eintreten.
Unaufféllig und hartnédckig vergegenwairtigt die dritte Person auch die
Aufteilung der Welt in Geschlechter. Im deutschsprachigen Es steckt zudem
das Progamm des Werden-Miissens. «Es», das Kind, ist noch unfertig. Wo
Es war, soll Er oder Sie werden — ein Weg, auf dem sich jenes-selbe «Ich»
befindet, das sich im Lauf seiner ersten zwei Lebensjahre im Spiegel ent-
deckt und «ich» sagen lernt. Und solange es lebt, dieses Ich, wird es nie ganz
in der dritten Person aufgehen, im Geschlecht des Er oder Sie. Im «Ich» des
Sprechenden bleibt das Weder/Noch erhalten, das Ne-Utrum, Es, das nach
allen Richtungen offene Kind.

Eine Besonderheit des grammatikalischen Neutrums im Deutschen ist
seine Verbindung mit der Diminutivform: t Ruth, s Ruthli, t Verena, s Vreni.
Das hat die innere Logik der Grenzziehung zwischen Kind und Erwachse-
nem. Allerdings: nur s Ruthli und s Vreni sind der Regel unterworfen, nicht
aber der Joggeli und der Fritzli. Bei Bubennamen ist im Diminutiv das
biologische Geschlecht starker als das grammatikalische. Die Sprache kippt
hier verriterisch aus ihrer Symmetrie und wird, ja, sexistisch. Bei Méddchen-
namen spielt librigens die umgekehrte Tendenz: das Es greift iiber auf die
ausgewachsene Frau. s Elsbeth, s Patrizia, s Doris. Man sieht (oder frau
hore?) wie sich iiber die Sprachstruktur geschlechtsrelevante Ungleichhei-
ten einschleichen und einschleifen.



KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT 1003

Wenn wir annehmen, dass das Ohr auf solche beildufigen Geschlechtszu-
weisungen in der Sprache hort, konnten wir uns auch folgendes vorstellen:
Im deutschsprachigen Plural verschwindet das Geschlecht: Der Mann, die
Mainner, der Bub, die Buben, das Kind, die Kinder — nicht anders als die
Frau, die Frauen —, die die die. ErSieEs zusammengenommen ergeben Sie.
Da Klangassoziationen die grammatikalische und inhaltliche Sprachlogik
bestindig unterwandern, ist es vielleicht nicht falsch, zu sagen: Mehrzahl
klingt weiblich. Oder: wo das Diffuse der Menge den Vorrang hat, ragt Er
weniger aufféllig heraus. Wahrscheinlich spielen im frithkindlichen Spre-
chenlernen solche Dinge eine Rolle. «Gdill, d Manne, winns vili sind, sind
au die», sagte mir beildufig einmal ein vierjahriges Kind. Ob und wie
allerdings solch friihkindliche Sprachbeobachtungen latent erhalten bleiben
und weiterwirken, ist schwer zu sagen.

Bub - Miadchen, Gross — Klein

Das Sprachnetz als Ganzes ist fiir Buben und Médchen dasselbe. Es gibt
nur eines. Was ein Kind aus den sprachimmanenten Andeutungen iiber die
Geschlechter macht, hédngt natiirlich davon ab, ob es sich als Bub oder
Maidchen erfdahrt. Dass es sich als das eine oder andere erfihrt, hiangt
wiederum zusammen mit dem Sprechenlernen. Die kindliche Sprachent-
wicklung verlduft nach einem ungefihren Programm. So muss um zwei
Jahre herum die Ich-Form und das damit zusammenhéngende « Du» erwor-
ben werden - eine schwierige Sache, die eine Anschauung von sich selbst
zur Voraussetzung hat. Das Kind schaut sozusagen an sich herunter, wenn
es von sich Ich sagt — wie das Gegeniiber es ihm im umgekehrten Sinn
vormacht. Ich sass in einem solchen Moment einmal recht hilflos dem bereits
erwiahnten, damals zweijdhrigen Kind gegeniiber, das gerade im Begriff war,
das Pingpong des Ich/Du zu lernen und dabei irgendwie steckenblieb:
Beharrlich sagte es «Ich» zu mir und nannte sich selber «du», wie ich es ja
meinerseits nannte.

Spiter wurden die méannlichen und weiblichen Formen interessant.
«Bdum sind Minner», stellte die Vierjdhrige fest. Ein andermal kam unver-
mittelt die Bemerkung: « Zur Angelika seit me: Tummi. Zum Tobias seit me:
Tummii.» Die Aussage wurde im Konversationston gemacht und wirkte als
Mitteilung einer interessanten Beobachtung zum Thema Sprachform. An-
derseits war mir bekannt, dass Tobias und Angelika sehr wichtige kleine
Bezugspersonen sind, und das Prddikat rummi/tumme in jener Zeit eine
beliebte Wortwaffe. Der Formvergleich, der im Rahmen des Spracherwerbs
eine wichtige, selbstandige Leistung war, diente offensichtlich zugleich als
Vehikel zum Transport einer affektiven Ladung. Oder umgekehrt: der
Lernprozess braucht den Affekt als Motor. Damit wird aber auch unver-



1004 KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT

meidlich, dass im Verlauf des Spracherwerbs bestindig affektgeladene
Werturteile einfliessen, die zweifellos die Geschlechtsbilder pragen. (Bei-
spiel: das temperamentvolle kleine Méddchen sagt zum Vater im Zug einer
Gehorsamsverweigerung «bisch e Tummi!», was auf diesen stark verletzend
wirkt.)

Mit der Sprachbeherrschung wéchst die Fahigkeit, sich und andere nach
freiem Belieben zu definieren. «Ich bi es Vogeli», sagt das Kind bei der
Begriissung, oder ein andermal: «Ich bi d Angelika!» —vielleicht jene kleine
Freundin, an der die weibliche Adjektivform rummi exemplifiziert wurde,
vielleicht auch die gleichnamige Mutter des rummad Tobias, der so als Baby
in Besitz genommen werden kann. Identifizierungen mit Erwachsenen sind
nicht zuletzt deshalb schon, weil das Kind so in die starke Position des
Erziehungssettings schliipft, das es gewohnlich «leidend» erlebt (passiv im
grammatikalischen wie im real «leidenden» Sinn). Nun kann es die aktiven,
starken Funktionen in eigene Regie nehmen: Fiittern und herumtragen,
versagen und vertrdsten, nicht gestort sein wollen bei einer wichtigen «er-
wachsenen» Titigkeit. Man konnte solche Rolleniibernahmen als Schritte
durch den Spiegel bezeichnen — als Versuche, die Welt aus der Position des
machtigen Andern, des in vielem unverstdandlichen Erwachsenen zu erkun-
den.

Uber den Gegensatz «aktiv-passiv» aber, der ja auch in wissenschaftlichen
Diskursen gern parallel zu «ménnlich-weiblich» gebraucht wird, entsteht
eine Verbindungslinie von «Gross» {iber «aktiv» zu «minnlich» und umge-
kehrt (klein/passiv/weiblich). Entsprechende Verhéltnisse gehoéren zum rea-
len Erfahrungsbereich der Kinder und geben ihren Vorstellungen die ent-
sprechende Einfirbung. Und wenn wir an die notgedrungen in vielen
Dingen passiven Positionen des Kindes denken, — die passive Position, die
es ja eben mit seinen Identifizierspielen subvertieren will — dann bekommt
die Verbindung der Begriffe «aktiv» mit «ménnlich» resp. «passiv» mit
«weiblich» noch grosseres Gewicht. Ware es moglich, dass die kindliche
Sehnsucht nach der erwachsenen, aktiven Rolle bereits eine hdhere Wer-
tung des Ménnlichen prédestiniert?

Die Fahigkeit, sich selbst zu benennen (also von sich zu sagen: ich bin der
...oderdie .. .oderdas. . .),macht aber auch frei, nicht ganz in der Identitit
aufzugehen. Der bewusste Umgang mit dieser Freiheit ist etwas spezifisch
menschliches. Schon ganz kleine Kinder unterscheiden genau zwischen sich
und einer selbstdeklarierten Rolle. Sie wissen, dass sie spielen. Nachdem sie
aktiv aus sich herausgetreten sind in die begehrte Figur eines andern, kehren
sie, wenn sie miide sind, gern in die Geborgenheit, ja Passivitit, ihrer
eigenen Kinderrolle zuriick. (Ein weiteres Licht auf die Problematik der
Wertung wirft mein Bediirfnis, an dieser Stelle zu betonen, dass Passivitit
bei Kindern nichts Verwerfliches sei . . .)



KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT 1005

Man kann im kindlichen Rollenspiel einen Lernprozess sehen, ein Ein-
trainieren des Erwachsenseins. Es ist aber kein schiilerhaftes Lernen. Die
Souverénitét, mit der Drei- und Vierjdhrige in der Kiiche wirtschaften, am
Schreibtisch hantieren, mit dem Trax durch die Gegend kurven, zeugt
davon, dass sie die iibernommenen Rollen keineswegs nachtastend lernen,
sondern bei der Ubernahme bereits glorios beherrschen. Sie fiillen die Figur,
in die sie sich hineinbegeben, «sind» sie mit Leib und Seele, wissen offen-
sichtlich bestens in ihr Bescheid. Man konnte sagen, die Identifizierfigur
wird erobert, eingenommen im freien Flug einer Liebeswahl.

Pinocchio oder Alice?

Mit dem bisher Gesagten ist der Moment erreicht, in dem ein Kind fihig
ist, Literatur zu geniessen, Geschichten zu erleben, umzugehen mit miind-
lichen, spiter dann schriftlichen Texten. Mit dem «ich bin heute die und die,
oder der . . .» ist das Kind ja sein eigener Geschichtenerfinder, wie auch der
Zuschauer/Zuhorer von selbsterfundenen Szenen. In analoger Weise macht
es sich die Geschichten anderer zueigen. Eine Figur im Buch wird zum Ort,
wo das Kind sein und von wo aus es agieren will, um sich Wiinsche zu
erfiillen, denen in der Wirklichkeit alles mogliche im Weg steht. Die klassi-
sche Kinderliteratur kommt seinen Wiinschen mit aktiven, abenteuerlusti-
gen, lausbiibischen Helden gut entgegen. Es sind vorwiegend ménnliche
Helden: Robinson — Max und Moritz - Niels Holgerson — Tom Sawyer (ich
zdhle hier Biicher und Figuren auf, die mir als kleiner Leserin lieb und
wichtig waren). Doktor Dolittle «war» ich iiber ldngere Zeit sehr intensiv,
und vermutlich schwang Resignation mit, als ich zur Vernunft kam, nicht
mehr an Tiersprachen glaubte und mich in Anlehnung an die Turnachkinder
«Marianne» zu nennen begann). Noch heute gehen mir die Abenteuer
Pinocchios leichter zu Herzen als die Fahrten der Alice im Wunderland.

Ich stehe vermutlich nicht allein da mit dieser Leichtigkeit, als Leserin in
ménnliche Figuren zu schliipfen. Leserinnen sind gut trainiert im Umgang
mit literarischen Rollen des andern Geschlechts. Diese Féahigkeit ist eine
Antwort auf das karge Angebot an weiblichen Figuren, die dem Begehren
der Leserin entspriachen. Starke, auf sich selbst gestellte Madchenfiguren,
in deren Namen eine aufgeweckte Leserin gern ins Abenteuer aufbricht,
sind in der Kinderliteratur noch heute rar. Erst seit 1945 steht mit «Pippi
Langstrumpf» eine Heldin da, die die herkommlichen Gesetze des Kinder-
alltags umstiilpt undsich die Welt einrichtet nach eigenen Gesetzen. Figuren
wie sie sind nach wie vor die grosse Ausnahme. Zwar hat sich, allgemein
gesprochen, das Bild des Kindes in der Kinderliteratur nach 1970 positiv
verdandert. Doch sind die aktiven Helden in der Regel auch heute mannli-



1006 KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT

chen Geschlechts, wihrend Méddchen hiufig in Zweitrollen erscheinen und
eher die Welt in Ordnung bringen miissen, statt sie neu entwerfen zu diirfen.

Nun, die Leserin verdankt diesem Umstand eine besonders geschmeidige
Identifizierfahigkeit und damit Zugang zu allen méglichen Perspektiven im
Innern verschiedenster Texte. Der méinnliche Leser dagegen ist von klein
auf gewohnt an ein vielfdltiges Angebot ménnlicher Helden. Er kann seine
Einfiihlungsgabe auf Hosenrollen beschrianken. Es ist fiir ihn unnétig (ja,
eine Zumutung), in die Rocke einer Heldin zu schliipfen. Konnte es sein,
dass durch die Hemmung, auf der Textebene zeitweilig in Frauenkleider zu
steigen (also innerlich auch einmal «ich bin die» . .. zu sagen, so wie die
kleine Leserin sich dann und wann der nennt), ein Teil des menschenmog-
lichen Mensch-Seins sozusagen ausgeklammert wird fiir ménnliche Leser?

Das Uberwiegen ménnlicher Kinderbuchhelden lisst sich nur zum Teil
mit dem Uberwiegen méinnlicher Autoren begriinden. Auch fiir Autorinnen
gilt offenbar bis in unsere Tage die unausgesprochene Gleichung Kind gleich
Knabe - es sei denn, der feministische Standpunkt werde bewusst ins
Zentrum einer Kindergeschichte geriickt. Die Frage ist, ob die Frauenper-
spektive in anderer Weise in die Kinderliteratur einfliesst. Anders gefragt:
Gibt es, analog zu den von mir vermuteten, unterschiedlichen Leseweisen
bei Midchen und Buben, auch spezifisch ménnliche und weibliche Erzdhl-
weisen?

Erzahlen als Frau, als Mann

Auf der Ebene der Kinderliteratur ist zundchst kein Unterschied festzu-
stellen. Man sieht das Geschlecht der- oder desjenigen, die die Feder oder
den Pinsel gefiihrt haben, nicht auf dem Papier. Papier hat keine weibliche
oder ménnliche Stimme. Schon darin zeigt die schriftliche Kultur im Gegen-
satz zur miindlichen die Tendenz, das Geschlecht zum Verschwinden zu
bringen. Auch die Innenansichten der beschriebenen Personen, die sich im
Laufe der schriftlichen, literarischen Entwicklung herausdifferenziert ha-
ben, wirken in diesem Sinn. Sie bilden ein vielfiltiges, kompliziertes Ge-
misch von allgemeinmenschlichen Wesensziigen, die keine eindeutigen Ge-
schlechtszuweisungen erlauben. Dem entspricht unsere gesellschaftliche
Wirklichkeit mit dem Verschwinden eindeutiger Zuschreibungen durch
Kleider, Haarstil, Gebrauche. Dazu ein Beispiel: In einem kiirzlich erschie-
nenen Jugendroman, der in Ich-Form geschrieben ist, suchte ich die Stelle,
wo das Geschlecht des erzdhlenden Ich ganz eindeutig festgelegt wiirde.
Erst auf Seite zehn, wo der Name fiel, wurde aus dem sensiblen jungen
Teenager, der aufgrund seiner Eigenschaften und Gefiihle, Beschiftigungen
und Kleider, wie auch aufgrund seiner Sprache fiir beide Geschlechter des
entsprechenden Alters hitte stehen konnen, unwiderruflich ein Méddchen.



KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT 1007

Macht sich hier das Ne-Utrum breit, die Kindheit (oder Adoleszenz) als
drittes Geschlecht, das sich in unserer Zeit immer weiter ins Erwachsenen-
alter hinein zu verldngern scheint? Oder geht in der schriftlichen Kultur das
Weibliche auf Kosten des Miannlichen unter? Um dieser Frage nachzuge-
hen, mochte ich einen Blick auf eine nicht-schriftliche Kultur werfen. Ich
verdanke die Anregung dazu einer 1987 erschienenen Arbeit der Basler
Ethnologin Florence Weiss. Unter dem Titel «Sprache und Geschlecht bei
den latmul in Papua Neuguinea» gibt sie einen Vergleich des Erzahlstils von
Frauen und von Minnern 1. Die Unterschiede, die sie feststellt, erinnern von
fern an meine Vermutungen iiber den unterschiedlichen Rezeptionsstil oder
Lesestil be1 Mddchen und Buben.

Ich zitiere zuerst aus der Beschreibung des Erzihlstils von Meat, einer
Iatmul-Frau, mit der Florence Weiss seit langem befreundetist. Meat erzéhlt
uns aus ihrer Kindheit. Die Erzdhlung handelt davon, wie der Vater ihr
Angst vor Totengeistern machte:

«Im Mittelpunkt von Meats Schilderung sind mehrere Personen, die mit-
einander in Beziehung stehen. Ein Vater, Kinder (Meat als Kind), Toten-
geister, weitere Dorfbewohner. Meat richtet ihre ganze Aufmerksamkeit
und sprachlichen Mittel darauf aus, die Interaktionen zwischen ihnen
aufzuzeigen. Das Ganze ist wie ein Theaterstiick, das sich vor unseren
Augen auf einer kleinen Biihne abspielt. Sie fiihrt vor, was der Vater sagte,
wie das auf die Kinder wirkte und was sie sich dabei dachten, was die
Totengeister taten und wie das Verhalten weiterer Dorfbewohner die Kin-
der beeinflusste. Es entsteht ein dichtes Netz von Beziehungen, Beeinflus-
sungen, Absichten, Uberlegungen und Beobachtungen.»

Die Erzidhlweise von Maso, dem besten Iatmul-Erzahler, den sie kennt,
beschreibt Florence Weiss so:

«Im Mittelpunkt von Masos Erzdhlung steht eine Entenjagd. Er schildert,
wie es ihm gelingt, als Zehnjihriger seine erste Ente zu erlegen. Seine ganze
Aufmerksamkeit richtet er darauf aus, diesen Vorgang prizis und minuzios
zu schildern. Obwohl weitere Personen vorkommen und wichtig sind (die
Mutter und die Knabengruppe) stehen Beziehungen nichtim Zentrum. Die
wichtigste Person ist Maso selbst. Wie er sich durch die Landschaft bewegt,
wie er sich den Enten anndihert, und wie es ihm gelingt, eine zu treffen und
einzufangen, wird genau geschildert.»

Indessen: «Dass sich Maso so sehr in den Mittelpunkt stellt, ist nicht ein
typisches Merkmal der minnlichen Erzihlweise. Auch in der Schilderung
Meats ist sie die zentrale Person.»

Der Unterschied liegt vielmehr im Wie des Erzédhlens: «Meat setzt ihre
sprachlichen Ausdrucksmittel dafiir ein, Interaktionen plastisch zu schildern.



1008 KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT

Emotionen driickt sie direkt aus (Angst, Vorsicht). Aussere Vorgiinge spielen
bei ihr eine untergeordnete Rolle.» Maso dagegen richtet seine ganze Auf-
merksamkeit auf das Ereignis der Entenjagd. Er «setzt seine sprachlichen
Ausdrucksmittel dafiir ein, den Raum und die Jagd anschaulich zu machen
[. . .]. Weitere Personen sind wichtig, doch eine direkte Auseinandersetzung
mit ihnen steht nicht im Vordergrund. »

«Jetzt wird auch verstindlich», schreibt Florence Weiss weiter, «weshalb
ich Maso stets fiir den besseren Erzdhler hielt. Es fiel mir leichter, seinen
linearen Schilderungen zu folgen, die auf eine Sache ausgerichtet waren. Meat
hingegen war fiir mich weit schwieriger verstindlich, da sie mehrere Ebenen
und Personen miteinbezieht, stets den Standpunkt wechselt, so dass ein
vielschichtiges Hin und Her entsteht.»

Dass die Ethnologin ihre eigenen Wertungen mitverarbeitet und reflek-
tiert, ist wichtig und verhilft zu Uberlegungen im Zusammenhang mit
unserem Thema. Sie, die Wissenschaftlerin, bringt aus der schriftlichen
Kultur die Pragung mit, den linearen, sachbezogenen Stil hoher zu werten.
Bei den Iatmul in Papua-Neuguinea gibt es die Abwertung des Miindlichen
durch die Gesetze des Schriftlichen nicht. Innerhalb der oralen Kultur
bestehen die beiden Erzihlstile ungefahr gleichwertig nebeneinander und
spiegeln die verschiedenen Alltagswirklichkeiten der Midnner und Frauen:
Die Iatmul-Frauen haben, iibrigens dhnlich wie die Frauen bei uns, im
Arbeitsalltag mehr Kontakte untereinander und mit Kindern, als die Mén-
ner, die vorwiegend handwerkliche Aufgaben und also Umgang mit Dingen
haben.

Bei uns hat die Schriftlichkeit Wertmassstidbe gesetzt, die das Geschlech-
terverhiltnis betreffen. Das geschriebene und gedruckte Wort ist massgeb-
lich, das Miindliche hat dadurch eine Abwertung erfahren. Schrift aber ist
eine iiber viele Jahrhunderte vom Mann geprigte und beherrschte Doméne.
Wihrend das Reden der Frauen sozusagen im vorschriftlichen Raum der
Hauswirtschaft und Kinderbetreuung verblieb und von der Warte des
Schriftlichen aus als Geplauder, Geschwiitz, abqualifiziert wurde, erfuhr der
«ménnliche Diskurs» eine Aufwertung sowie im Lauf von Jahrhunderten
literarischer, wissenschaftlicher, philosophischer Entwicklungen eine aus-
serordentlich reiche Differenzierung seiner Mittel und Themenfelder.

Schriftwege

So hat die schriftliche Kultur, die bis in unser Jahrhundert hinein auch
real durchaus minnlich besetzt war, «uns Frauen» benachteiligt. Hinter sich
gelassen hat sie uns nicht. Dass wir eine Emanzipation konsequent weiter-
denken und die Kultur, der wir unterliegen, mit Kritik relativieren konnen,



KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT 1009

ist auch eine Fortsetzung dieser Kultur, eine Arbeit mit ihren nun eben
zugleich kritisch betrachteten Mitteln.

Zuriick zu unserer Frage: Was ist mit den Geschlechtern in der Kinder-
und Jugendliteratur? Was ist aus der «weiblichen Erzdhlweise» geworden,
die der Interaktion mit vielen wechselnden Gegeniibers Rechnung trigt?
Die Entstehung der Kinderliteratur kann als Anschauungsmodell dienen,
da sich in ihr der Prozess der Verschriftlichung im Zeitraffer nachvollzieht.
Mitte des 18. Jahrhunderts begann der systematische Aufbau dieser Litera-
tur in der Absicht, die Kinder in eine aufgekliarte Zukunft hinein zu erzie-
hen. Belesene Ménner begannen, «das Kind» zu studieren, zu reglementie-
ren, zu lenken und zu lieben, mit einer Liebe, die neben fordernden auch
weiche, zirtliche, «weibliche» Ziige hat. _

Die Kinder- und Jugendliteratur bevorzugte und bevorzugt bis heute
gradlinige Erzdhlmuster, die die individuelle Entwicklung eines einzelnen
auf ein Bewdhrungsziel hin ins Zentrum stellen. Traditionell sind es S6hne.
Exemplarisch Robinson, der die Welt aus dem Nichts erschafft, oder aus
dem bedrohlichen Chaos in die viterliche Ordnung bringt. Auch phantasti-
sche Abenteuer wie jene Pinocchios erzdhlen letztlich gradlinig die Ge-
schichte einer umwegreichen Initiation des kindlichen Es in die Vaterord-
nung der Schrift.

In dieses «ménnliche» Erzdahlmuster aber insinuierte sich friith das Inter-
esse am Innenleben der Hauptfigur. Die Introspektion des schreibend-er-
zdhlenden Mannes fiihrte diesen zur Entdeckung von Kindlichem, «Miitter-
lichem», «Weiblichem» auch bei sich selbst. Die introspektive Beschreibung
kindlicher (wie iibrigens auch erwachsener) Helden bringt Wesensziige,
Empfindungen, Gedanken ins Licht, die sich einer Geschlechtszuschrei-
bung immer mehr entziehen.

So sihen wir die ménnliche Erzahlweise um weibliche Elemente ergéinzt,
bereichert, besdnftigt? So einfach und harmonisch ist es nicht. Die Sache hat
eine unsanfte Kehrseite. Anhand der Geschichte der Kinderliteratur ldsst
sich eine gezielte, durch méannliche Schreiber-Hand geleistete Transforma-
tion des Frauen- und Midchenbildes beobachten. Jene Aufklarer-Viter, die
sich den Kindern zuwenden, unterstellten auch die Frau der viterlichen
Ordnung. Nur in seinem Namen soll die aufgekldrte Mutter die Erziehungs-
aufgabe iibernehmen — so kann man es in frithen Kinderbiichern in aller
Ausfiihrlichkeit lesen.

Das Holzscheit als Held und der freie Fall durchs Kaninchenloch

Das Bild der Mutter als Stellvertreterin des Vaters bestimmt das Schick-
sal der Tochter. Friihbiirgerliche Kinderbiicher stellen zwar meist ein erzie-



1010 KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT

hungsbediirftiges mdannliches Kind ins Zentrum, geben ihm aber gern eine
vorbildliche, gelehrige Schwester bei — Vaters kleine Tochter, bereits ge-
formt nach seinem Wunsch und Mass. Literarisch muss dieses kleine Mad-
chen zur faden Nebenfigur verkiimmern, zu keinen Abenteuern gezwungen,
uninteressant in sich, verglichen mit dem ungehobelten Stiick Holz, das,
kaum unters Schnitzmesser der Erziehung genommen, auch schon unartig
ist und nicht so will wie sein Erzeuger. Gerade dadurch tritt ja das ménnliche
Kinder-Es ins Zentrum der Handlung ein, wird geschunden und iiber alles
geliebt, zeigt sich widerspenstig und tiber alles liebend; gerade so bietet es
sich an als Identifikationsfigur fiir lesende Kinder beiderlei Geschlechts.
Der Verschrinkung von Widerspenstigkeit und Liebe verdankt das Holz-
scheit, Pinocchio, sowohl die Abenteuer, die das Buch ausmachen, als auch
das Wunder seiner Verwandlung, die zum Bedauern unserer Leselust die
Geschichte beenden: Es wird ein «richtiger» Mensch, lies artiger Junge, der
keine Geschichten mehr macht.

Kleine Middchen machen (in der Kinderliteratur) von Anfang an weniger
Geschichten. Wo das unartige Briiderchen auf abenteuerlichen Wegen hin-
soll, da steht das Schwesterchen ldngst. Mit allen Wissern der Erziehung
bereits gewaschen, wirkt es zeitlos, verharrt zuhause, als Garantin der
viterlich-biirgerlichen Ordnung — langweilig und ein wenig gelangweilt, wie
Lewis Carroll’s Alice, bevor sie ins Kaninchenloch fillt oder durch den
Spiegel schreitet und erfihrt, dass die Ordnung nicht stimmt.

Was sucht Alice im Wunderland? Lesen wir bei Lewis Carroll nach, so
erfahren wir: Unterhaltung. Im Wunderland hat sie dann dafiir. Die wohl-
vertraute feste Ordnung verkehrt sich ins Unverstandliche. Spielzeughafte
Elternfiguren verraten ihre Zerstrittenheit und werden in der Hand von
Alice selbst zu monstrosen Séduglingen. Viele Figuren kommen und entglei-
ten. Ein einleuchtendes Ziel, eine lineare Entwicklung, ein auf Alice zen-
trierter Konflikt sind schwer auszumachen. Die Erzdhlung scheint nur
darauf angelegt, Interaktionen unzihliger Figuren vor uns lebendig werden
zu lassen. Alice ist sozusagen die Sensibilitit, ist Auge und Ohr, mit deren
Hilfe wir die Standpunkte wechseln, und eine Vielzahl von Ebenen, Perso-
nen, Emotionen an uns voriiberzieht. Fiir Alice selbst, die die Fahrt unter
Todesgefahren durchsteht, bringt das Ende der Geschichte nichts anderes
als die Riickkehr zum Anfang. Wo alles verwandelt schien, verwandelt sie
sich nicht.

Ich glaube, mit Alice Spuren jener weiblichen Erzédhlweise gefunden zu
haben, die Florence Weiss beschreibt. Das Beispiel ist selten, nicht nur in
der Kinderliteratur. Durchgesetzt hat sich bis heute die lineare Erzdhlweise
mit ihren eindeutigen Heldenfiguren, Konflikten und Handlungsperspekti-
ven. Dieses Muster taugt selbstverstindlich fiir die Darstellung weiblicher
so gut wie ménnlicher Kinder in der Hauptrolle, zumal heute, wo die



KINDERLITERATUR UND GESCHLECHT 1011

Erziehungsgeschichten von Médchen und Buben sich dusserlich weniger
unterscheiden als einst.

Die lineare Erzidhlweise gilt tiberdies als besonders geeignet fiir lesende
Kinder, da sie einfacher, klarer vom Identifikationsangebot her, leichter zu
fassen sei — eine Annahme, die allerdings weniger aus entwicklungspsycho-
logischen als aus kulturhistorischen Griinden zutreffen mag. Oder ist anzu-
nehmen, dass die Iatmul-Kinder die Erzéhlweise ihrer Miitter nicht verste-
hen?

Dass in unseren Kinderbiichern auch heute noch vorwiegend Buben in
den Hauptrollen erscheinen, hat sicher mit der allgegenwirtigen Macht der
Gewohnheit zu tun. Ich vermute indessen, dass auch die Abwesenheit der
«weiblichen» Erzéhlweise das ihre zu dieser Einseitigkeit beitrdgt — wie ich
denke, nicht wenig. Jedenfalls ist die Jugendliteratur (und vielleicht die
Literatur iiberhaupt) dem weiblichen Kinder-Es noch weitgehend die Dar-
stellung schuldig.

I Ethnologica Helvetica <ORALITE» 11/1987, Bern, S. 115-190.

“‘ 100 Jahre Tradition und Qualitat

e VICTORINOXdieweltberuhmten
«Schweizer Offiziersmesser»

® Taschenmesser mit Aufschriften als
Werbegeschenk

® Berufsmesser fur Metzger und Koche
® MesserfurdenHaushalt
® Scherenund Bestecke

VICTORINOX Messerfabrik CH-6438 Ibach-Schwyz




	Es, Sie, Er : die drei Geschlechter in der Kinderliteratur

