
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 71 (1991)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stilleben aus Sprache

Zu Friederike Mayröcker

DasBuch

Dieser Text ist ein Stilleben: alltägliche

Gegenstände werden aus ihrer
natürlichen Umgebung gelöst, ihrer
ursprünglichen Sphäre beraubt und
nach ästhetischen Gesichtspunkten in
neuer Anordnung zusammengebaut1.
Still und regungslos liegen die Dinge da,
scheinbar tot. Aber nicht mit Blumen
und Gemüsen, nicht mit Küchen- und
Jagdutensilien spielt und jongliert
Friederike Mayröcker, sondern mit
Traumsequenzen, Erinnerungspartikeln,
Gesprächsausschnitten, Exzerpten aus
Lieblingsbüchern von Gertrude Stein,
Marguerite Duras, Claude Simon, der
Autobiographie Salvador Dalis, Notizen,

aufgenommen während Spaziergängen

und Telefongesprächen,
Reflexionen. Dieser Text ist ein Stilleben:
alltäglichen, scheinbar toten Sprachpartikeln

wird, in neuer Komposition, plötzUch

geheimes Leben entlockt. Was sich
ins Schattenreich des Bewusstseins
abgesenkt hat, wird ans Tageslicht
gehoben. Rätselhafte Zusammenhänge
ergeben unerwartete Verbindungen
und neue Einsichten. Verschwiegenes
erhellt sich durch dieses ungewohnte
Arrangement. Das Ergebnis? Friederike

Mayröckers neuer Text, den sie

unter dem sprechenden Titel «Stilleben»

vorlegt, bildet nicht objektiv Realität

ab, sondern schichtet mehrere
Bewusstseinsebenen übereinander. Die
sedimentierte Struktur ergibt einen
extrem verdichteten Text. Immer neue
Lesarten, immer andere Spiegelungen
und Brechungen fallen einem bei der
Lektüre zu. Magisches Licht durch¬

leuchtet den Textkörper. Das ist ein
Glimmern, Funkeln, Glitzern, Zittern,
das von diesen Wörtern und Sätzen
ausgeht und einen, ob man wül oder
nicht, in Bann schlägt. Es mahnt an
hexische Alchemie, was die Mayröcker
treibt mit dem Wortmaterial, das ihr zur
Verfügung steht. Kein Abschildern der
Wirklichkeit hat sie im Sinn, sondern
die Transkription von Bewusstseinszu-
ständen. Der Leser, heisst es einmal,
der einen kohärenten Text erwarte, eine
Handlung, die sich aufbaue, verändere,
einem Höhepunkt zutreibe, verebbe
und wieder hochschwinge, um endlich
zu einem Ende zu kommen, glücklich
oder unglücklich, weiss oder schwarz,
werde enttäuscht sein. Die Wiener
Autorin empfindet den Aufbau einer
Story als anachronistisch. Sie gehöre zu
den Künstlern, die sowohl in der
Literatur wie in der büdenden Kunst einen
entscheidenden Schritt ins nächste
Jahrhundert getan hätten. Schon seit
1970 hat sie sich in ihren Büchern vom
rein Erzählerischen abgewendet, ohne
allerdings ins vollkommen Abstrakte
abzugleiten. *

«Stilleben» hat einen Inhalt, und es
hat keinen. Programmatisch steht auf
der ersten Seite: «wir wollen den neuen
Stil, ruft Samuel, wir wollen nicht mehr
die Fülle, wir wollen die Leere. Du solltest

nicht mehr synthetisch arbeiten,
sondern analytisch, ruft er halb zürnend, in
seiner so langen Tollheit.» Die Forderung

schlägt sich im Grundgerüst nieder.

Da ist eine unablässige Pendelbe-



944 ZU FRIEDERIKE MAYRÖCKER

wegung auszumachen zwischen der
amorphen Sprachmasse, die sich
sprachspielerisch, sprachschöpferisch
vorantreibt und Gegenrealitäten in der
Sprache selbst konkretisiert — und den
Fixpunkten mit ihrem konkreten Bezug
zur Realität: Das schreibende Ich hört
das Kläffen der Hunde im Park, sieht
durch das Fenster die Veränderungen
des Himmels und beäugt minutenlang
eine Fliege, die ihre Schleifen um das

Manuskriptpapier dreht. Ausgehend
von diesen — oft emotionalen —

Kristallisationspunkten, katapultiert es
sich wieder in seine frei flottierenden
Assoziationsketten und berauschenden
Sprachwelten.

Friederike Mayröcker faltet den Text
aber noch um eine weitere Dimension
aus. Sie fügt in den Sprachfluss dialogische

Passagen ein und öffnet mit den
Gesprächen, mit dem unentwegten
Murmeln, Wispern, Flüstern, das sich

entspinnt um Samuel, Laura, Luzzi,
Carla, neue Räume. Die Silhouetten
der Freunde tauchen auf, in wellenförmigem

Rhythmus, werden getragen von
den Unterhaltungen, in die das Ich sie

verwickelt, sinken wieder unter im breiten

Sprachstrom: da ist Carla und ihre
Sorge um ihr kleines Kind; Laura ist da,
die Vertraute. Am liebsten telefoniert
sie am frühen Morgen mit der Schreiberin,

hüllt sich wohlig in deren weiche
Stimme. Oder sie lässt sich Passagen
aus dem neuen Manuskript vorlesen,
wobei sich das Ich ihr vollkommen
enthüllt, nur, um im nächsten Moment
alles Offengelegte wieder zu verschleiern.

Unterstützung verlangt auch Luzzi,
die Freundin, die ihren Mann verloren
hat und sich mit seinen Schriften
beschäftigt, um die Sehnsucht zu
überwinden.

Wichtigste Konfiguration bilden
aber «Ich und Samuel». In dieser Per¬

son überblenden sich verschiedenste
Aspekte: Er ist männlicher Gegenspieler,

körperlich präsent; Samuel meint
aber auch ein dominierendes Über-Ich
oder ganz einfach das alter ego der
Frau im Zentrum. Er ist die strenge,
literarische Instanz. Er kontrolliert; er
greift in den Schreibprozess ein; er setzt
Zäsuren; immer wieder stellt er alles
Erreichte von Grund auf in Frage und
gibt Hinweise zum Erzählverfahren:
«das Buch muss wieder von neuem
beginnen oder fortgesetzt werden, sagt
Samuel, so beginnt auch dieses Kapitel.
In den Fragmenten von Schlegel, sagt
Samuel, da steht eben sehr viel drin was
man auf deine Bücher anwenden
könnte, sagt Samuel, dieses Selbstreflektieren

des Buches im Buch, usw.» Mit
dem Gesprächspartner werden alle
möghchen Einwände bereits
vorweggenommen, zergliedert, entkräftet.
Gemeinsam werden poetologische
Probleme reflektiert — Friederike Mayrök-
ker schreibt ihrem Buch gleichzeitig
eine Poetologie ihres Werks ein — und
Lösungen durchgespielt. Er ist der
einzige, der die Frau bis in ihre seelischen
Tiefen kennt und durchschaut, und ihr,
wenn nötig, zuredet und sie unterstützt:
«Sehe dann, wie elend du bist, nervös, zu
kapitulieren bereit. Merke, wie du innerlich

alles von dir wegschiebst, merke,
wie du alles zu löschen bereit bist, wie du
dich aus allem fortstehlen willst, allem
entfliehen willst, fühle deine Unruhe,
deine Spannungen, deinen Alarmzustand,

usw.» Es ist nicht weiter erstaunlich,

dass sich die schreibende Frau
plötzlich an den Freund wendet, laut
und vernehmlich im Text, mit einfachen
Worten aus dem Herzen, die ins leise
Sprachgeriesel eingelassen sind wie
unverrückbare Steine: Was sie am meisten

fürchte, sei der Verlust eines
Menschen, der Verlust seiner Verfügbarkeit,



ZU FRIEDERIKE MAYRÖCKER 945

«und dieser Mensch bist eben du, sage
ich».

Das Schreibverfahren der Autorin
zielt darauf, verschattete Bewusstseins-
räume zu rekonstruieren und erfahrbar
zu machen, dabei Gegenwart, Zukunft,
Vergangenheit gleichzeitig in den Text
hereinzuholen. Es ist aber nicht so, dass
der riskante, experimentelle Umgang
mit der Sprache einen völhg
verschwommenen Textkörper zur Folge
hätte. Schaut man genau hin, zeigt sich,
dass die Partitur nach strengen Regeln
komponiert ist. Oberflächlich springt
die ständige Dialektik ins Auge, von
scheinbar inhaltlicher Leere und sinnlich

fassbarem Sprachkern, von Chaos
und System, von stillgelegtem Leben
und überschwappender Sprachlust,
von starrer Regungslosigkeit und über
alle Ufer brechendem Sprachfluss.
Bewegung und Gegenbewegung sind in
der Tiefe einem Ordnungssystem
eingebunden, das genau strukturiert ist.
Der Hauptstrang ist legato angelegt. Er
setzt sich aus Segmenten zusammen,
die harmonisch ins Ganze eingefügt
sind. Einzelne Motive und kurze
Satzpassagen werden dabei rhythmisch
über das ganze Buch hin repetiert. Das
Gesamtbild schliesst sich aus zwölf
«Stilleben» zusammen. Die einzelnen
Passagen sind von spitzen, staccatoarti-

gen Mottos, die Autorin nennt sie

Marginalien oder Illuminationen, eingeführt,

zum Beispiel: «so kratzt es noch
aus den Dornen hervor, die anderswo
weissen Veilchen» oder «der lose Augenblick,

ein Wacholderblick». Die Sätze
hat Friederike Mayröcker direkt aus
ihrem Traumleben gewonnen. Sie
verschaffen dem Leser einen magisch-irrationalen

Zugang zum Text.

Die Sprachbewegungen werden vom
schreibenden Ich gesteuert. Wer ist es?
Gewinnt es feste Konturen? Nimmt es
Gestalt an in der Flut der Wörter?
Passagenweise tritt es, fast leibhaftig, auf
die Bühne des Textes. Es charakterisiert

sich durch einen obsessiven Hang
zur Selbstbeobachtung. Bald kommentiert

es spöttisch, geistreich, luzide die
eigene Déformation professionelle.
Schreiben ist ihm eine selbstzerstörerische

Lust, es verbrennt sich dabei,
zerstiebt. Der Körper wird bis an seine
Grenzen ausgebeutet und
aufgepeitscht. Mit Aspirin, Kaffee, Tipp-ex
führt es einen Fieberrausch herbei; der
Körper wird geschüttelt, damit er seine
Worthalluzinationen freigibt. Dann
wieder klagt die schreibende Frau über
die Entleerung ihrer Existenz auf das
Schreiben hin. Leben heisst asketisches
Ausharren an der Schreibmaschine (die
sie, wenn sie nach Mechanik riecht, mit
Jean-Louis Scherrer besprüht!), alle
menschlichen Beziehungen, alles, was
dieses Ich denkt und unternimmt, tut es
im Hinblick auf die Ausbeute zum
Schreiben.

Der andere Teil aber liegt im dunkeln.

Es ist eine Leerstelle, «Ort des
Geheimnisses». Die eigene Vergangenheit

ist ihm ein «Enigma», die Gegenwart

bleibt ihm unscharf. Die Arbeit
mit der Sprache wird in «Stilleben» zur
Exploration der eigenen Existenz.
Friederike Mayröckers neuer Text ist auch
eine Selbsterkundung mit Sprache.
Schreibend tastet sich das Ich durch
den Schutt der Erinnerungen, durch die
Trümmer, die sich während verschiedener

Lebensalter abgelagert haben. Mit
Hilfe von Sprache wird das Ich
eingekreist, befühlt, umstellt. Das
Schreibverfahren wird zur Expedition in die
rätselhafte Welt der eigenen Identität
und zur permanenten Selbstreflexion:



946 ZU FRIEDERIKE MAYRÖCKER

«ich muss immer denken, wer bin ich
denn wirklich, wer bin ich denn eine
schreckliche Fremdheit befällt mich
dann, ich habe nichts mehr zu schaffen
mit mir, betrachte mich, vollkommen
teilnahmslos, als unnützes, nicht
beachtenswerte Objekt». Zentimeter um
Zentimeter wird ausgegraben und beleuchtet,

bis sich die Umrisse dessen, was die
eigene Person ausmacht, abzeichnen.
Dabei gleitet das forschende, suchende
Ich mühelos durch alle Phasen des

Lebens, schlüpft in die Rolle des Kindes,

das in «Kleinmädchenpose» vor
dem Kühlschrank steht, halb nackt,
frierend, verloren und wird schon im
nächsten Augenblick vorangeschleudert

in die Nähe des Todes. Da spricht
es dann aus der Optik der alternden
Frau zum Leser, der Frau, die weiss,
dass sich das Leben jetzt immer weiter

zurückziehen wird und am Ende nur
noch die Furcht vor dem Tod bleibt.

Schreiben als identitätsstiftender
Akt. Auch das ist Friederike Mayrök-
kers Buch. In «Stilleben» hat sie mit
ihrem irritierenden, experimentellen
Stü, den sie, fernab konventioneller
Erzähltradition immer weiterführt,
einen neuen Höhepunkt erreicht. Mit
Magie, Suggestion, Halluzination bannt
sie die vielfältigen Dimensionen
menschlichen Bewusstseins und die
Widersprüchlichkeit der Welt aufs

Papier. Ganz ohne begütigende
Vermittlung. «Stilleben» ist eine Meditation
über das Leben. Ebenso erhellend wie
verwirrend.

Pia Reinacher

1 Friederike Mayröcker: Stilleben.
Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1991.

«Dinge, die man zu lange beschwieg»

«Die Zärtlichkeit der Schatten», Gedichte von Erika Burkart

Vor mehr als zwei Jahrzehnten fragte
die Lyrikerin Hilde Domin in ihrem
Buch « Wozu Lyrik heute ?», zu welchem
Zweck und zu wessen Nutzen denn
«heute» Gedichte geschrieben und
gelesen würden1. Der Essay erschien
1968, das «Heute» hatte eine für
jedermann einsehbare Bedeutung.
«Gestern» oder erst recht «in der guten
alten Zeit» mochte es noch sinnvoll
gewesen sein, sich auch mit Lyrik
abzugeben. Aber vermochte sie denn die
Wirklichkeit zu verändern, wie man es
damals von der Literatur generell
forderte? Hilde Domin setzt sich in ihrem
Buch kritisch mit diesem gesellschaftli¬

chen Anspruch auseinander und
argumentiert etwa, die politischen — oder
«öffentlichen» — Gedichte seien meist
schwächere Konkurrenten publizistischer

Analysen und Reportagen, selbst

wenn sie als Gedicht an sich «virulent»
seien. Eine Diskussion, die heute nur
noch aus dem damals herrschenden
Zwang zur Politisierung der Kunst
verständlich ist. Damit hat sicher nichts zu
tun, dass erst kürzlich ein Professor der
Literaturgeschichte seinen Beitrag in
einer renommierten deutschen
Kulturzeitschrift mit der Behauptung eröffnete,

heutzutage im Schatten eines Baumes

ein Buch zu lesen, sei eine reichlich



ZU ERIKA BURKART 947

antiquierte Kulturtätigkeit. Da mag
angespielt sein auf moderne technische
Mittel der Kommunikation, auf
audiovisuelle und elektronische Information,
vielleicht gar auf das Verfahren, das
Frutterò & Lucentini in ihrem Roman
«Die Wahrheit über den FallD.» als
«blitzschnelle Subliminalübertragung»
bezeichnen, eine Methode, die es

denen, die sie anwenden, ermöglicht,
sich ganze Romankapitel im Schlaf
einzuverleiben 2. Wozu noch lesen? Was
ein aufgeschlossener Zeitgenosse wissen

muss, kann er sich tatsächhch
anders als auf dem mühsamen und
zeitraubenden Weg des Lesens beschaffen.
Zu befürchten ist allerdings, dass
Gedichte in diesem Fall kaum noch
eine Chance hätten. Vermutlich würde
das gar nicht als Verlust empfunden.

Dass es ein Verlust tatsächlich wäre,
kann man schwerhch beweisen. Aber
man kann es erfahren, wenn man mit
Gedichten Umgang hat, und in Erika
Burkarts neuem Band «Die Zärtlichkeit
der Schatten» beispielsweise findet der
Leser einmal gar klipp und klar
Auskunft darüber, wozu «Lyrik heute»
immer noch dringend gebraucht wird 3.

«Antwort» heisst das kleine Gedicht
und lautet:

Angerempelt vom Leben,
entgegnete ich mit Gedichten
und beschwichtigte es,
dass es weiterging
und mich stehen liess
in der Todesstille
mit wenigen Worten
über Dinge, die man
zu lange beschwieg.

Vergangenheit, die «ältere Landschaft»,
die Dinge, die man zu lange beschwieg,
kommen in Erika Burkarts Gedichten
zum Wort. In ihrer neuen Sammlung,
die drei Abteilungen umfasst, Balladen

wie «Palermo» oder «Memorandum»,
Gedichte zum Gedenken wie das auf
Hermann Burger und immer auch
Versuche «hinüberzusehen», wenn «die
schutzmantelblauen Engel des Abends»
keinen Schatten mehr werfen, scheint
die Konfrontation zwischen dem Hier
und dem Dort schon allein in der Wortwahl

genauer und anschaulicher
erfasst, als vielleicht in früheren Texten.
«Angerempelt vom Leben» ist ein starker,

zum Protest auffordernder
Ausdruck, gezielt auf alles, was den Blick
auf die naturhaften Wesenheiten
verdeckt. Im Benennen der vordergründigen

WirkUchkeit sind diese neuen
Gedichte von grosser Klarheit und
Genauigkeit. Hermann Burger, sagt die
Dichterin von ihrem verstorbenen
Freund, «begriff sich / als Kohlhaas und
Künstler, IZaubrer und Kind», eine
Charakterisierung, die genauer trifft als
manche gelehrte Interpretation. Das
Gedicht über den Vater beginnt mit der
Zeüe: «Mein Vater, ein Meisterschütze
und selten nüchtern.» Erinnerungen an
die Kindheit, in ihren Romanen und
früheren Gedichten oft schon beschworen,

stehen jetzt wie geschmiedet und
gehärtet da, etwa im Beginn des
«Memorandums» :

Wir hatten eine alte Beiz,
die Dohlen schrien, die Nornen

spannen,
über den ausgefransten Tannen
löschten die Wolken weisse Fracht.

Es gab keine Stunde,
da Mutter nicht kochte,
und keine Nacht,
da Vater nicht trank,
am liebsten vor Tag,

am tiefsten allein,
wenn das Morgengraun krank
in den zersprungenen
Spiegeln lag.



948 ZU ERIKA BURKART

«Die Farben der Kindheit», Gedichte
wie «Moore Hall 68» oder
«Memorandum» rufen konkrete Realität auf,
den Grasweg, das Weidegatter, den
«brandschwarzen Türsturz», und andere
wiederum wie zum Beispiel «Palermo»
lassen in der Landschaft und in der
Stadt, die mit kräftigen Konturen und
Farben als konkrete Wirkhchkeit
erscheinen, Figuren auftreten,
Geschichte und Verbrechen sich ereignen.

Die Komponente des Benennens
konkreter Realität fällt auf und büdet
ein Gegengewicht zum Nächtlichen,
Traumhaften, zur «Zärtlichkeit der
Schatten», zur «Kornblume..., die der
frühverstorbene Runge I als Mandala
malte». Aus der Spannung zwischen
dem Hier und dem Dort, zwischen
Gegenwart und Erinnerung steigt Poesie

auf, das Reden über Dinge, die man
zu lange beschwieg. Unmerklich haben
sich Reime eingestellt, in den zitierten
Beispielen schon, und einmal stösst der
Leser auf einen Gedichttitel wie «Die
Reime der Romantik oder Der lange
Abschied». Vier Strophen zu vier Zeilen

umfasst das kleine Gedicht, das

anklingt an Weisen von Brentano
vielleicht oder auch Eichendorff, das aber
auch Distanz hält und im Verzögern des

rhythmischen Flusses, zum Beispiel in
der dritten Strophe, ahnen lässt, was
entschwunden ist:

Freude, wenn sie noch einschiesst,
ist wie ein Diamant
und was er, schneidend, aufschliesst,
nicht mehr bekannt.

Balladen, Reim, Erinnerungen an Vater
und Mutter, animistische Anschauungen,

etwa wenn da vom September als

der Zeit gesprochen wird, «da die
Blumen/Augen haben»: ist Erika Burkart
denn stehen gebheben, wie es ihr Wer¬

nerZemp schon 1957 geraten hat, als er
ihr schrieb, der Umgang mit dem
«typisch modernen Gedicht» sei ihr
wahrscheinlich nicht förderlich? Ihren
zentralen Motiven, Kindheit,
Landschaft, Erinnerung, Zwiesprache mit
Pflanze und Tier ist sie treu geblieben;
denn ihr Werk ist ganz aus ihrer persönlichen

Erfahrung gespiesen. Was aber
das Formale betrifft, habe ich den
Eindruck, in den «Reimen der Romantik»
sei die ganze Entwicklungsgeschichte
dieser Dichterin zu erkennen, ihre
Treue zum Eigenen und ihre Antwort
auf die auseinandergebrochene Einheit.

Das moderne Gedicht, die
Sprachskepsis, die «Scherben» der verlorenen
Ganzheit (der Titel eines ihrer Gedichtbücher

lautet: «Die Transparenz der
Scherben») sind Stufen auf dem Weg zu
den neuen Texten der Sammlung «Die
Zärtlichkeit der Schatten», in denen sie

harte Realitäten und Traum gegenein-
andersetzt, die Welt der Sachen und der
Widerstände und die sanfte Beharrlichkeit,

die andere Seite der Dinge zu
sehen und zu benennen.

Wozu Gedichte? Im Umgang mit
Erika Burkarts Lyrik und besonders
mit den Gedichten des Bändchens «Die
Zärtlichkeit der Schatten» wird die
Frage gegenstandslos. Gedichte haben
keinen Zweck, aber sie sind zugleich
«zwecklos und sinnlos». So sagte es
Wilhelm Lehmann, der die junge Erika
Burkart einst stark beeinflusst hat. Von
ihm stammt auch der Satz: «Nun ist reines

Empfangen gesammelten Wesens

von je selten. Heute verschwindet es fast
vor lauter 'Problematik)». Indem Erika
Burkart mit einer lyrischen Sprache,
die vom Konkreten bis an die Grenzen
des Sagbaren immer genau ist, gesammeltes

Wesen weitergibt, verändert sie
die Wirklichkeit, wenn auch nicht in der
Weise, wie es damals, als Hilde Domins



ZU ERIKA BURKART 949

Lyrik-Essay
wurde.

erschien, verstanden

Anton Krättli

1 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. Dichtung

und Leser in der gesteuerten Gesellschaft.

R.Piper & Co. Verlag, München

1968. — 2 Carlo Frutterò & Franco Lucentini,

Charles Dickens: Die Wahrheit über
den Fall D. Roman, aus dem Englischen
und Italienischen von Burkhart Kroeber.
R.Piper Verlag, München 1991. — 3 Erika
Burkart: Die Zärtlichkeit der Schatten.
Gedichte. Ammann Verlag AG. Zürich
1991.

Rojas' Lust am Wort und Picassos Lustgrotesken

Zur Insel-Edition des spanischen Klassikers «La Celestina»{

Die Celestina ist wohl nach dem Quijote

und dem Schelmenroman Lazarillo
de Tormes das berühmteste Werk der
älteren spanischen Literatur. Die
inhaltliche wie formale Kühnheit dieses
1499 in einer ersten Fassung erschienenen

Lesedramas, gewiss auch dessen
unverblümte Erotik, haben zu einem
raschen Erfolg des illustrierten Büchleins

in ganz Europa geführt. Im 16.

und 17. Jahrhundert ist es über sechzig
Mal nachgedruckt und zudem ins
Itahenische (1506), Französische (1527,
1578 und 1633), Englische (1530 und
1631), Flämische (1550), Lateinische
(1624) und in weitere Sprachen übersetzt

worden. Heute stehen dem spanischen

Leser eine ganze Reihe mehr
oder weniger gut kommentierter und
zuverlässiger spanischer Editionen zur
Verfügung, zum Bespiel die der
Engländerin Dorothy S. Severin2.

Ins Deutsche ist die Celestina schon

zur Lutherzeit übertragen worden, von
Christof Wirsung. Davon gibt es inzwischen

eine Faksimile-Ausgabe3. Der
Apotheker aus Augsburg hatte sich so
sehr für diesen Renaissance-Bestseller
aus Spanien begeistert, dass er den Text
1520 ein erstes und dann 1534 gleich

noch ein zweites Mal aus der venezianischen

Fassung von Hordognez übertragen

hat. Es lag wohl nicht zuletzt an den
schönen Holzschnitten von Hans Wei-

ditz, dass die Drucke von Hand zu
Hand gingen und heute nur mehr ganz
wenige Exemplare erhalten sind, die als
bibliothekarische Kostbarkeiten
gehütet werden. Es mag erstaunen, dass
die Wirsung-Übersetzungen über lange
Zeit hin die einzigen deutschen Fassungen

gebUeben sind. Das war nicht nur in
Deutschland so. Die für das Lesedrama
von Rojas besonders intensive
bibliographische Forschung hat ergeben,
dass in der Celestina -Rezeption eine
seltsame Lücke klafft: Sowohl das
Thema wie die Figur der Celestina, die
in der spanischen Literatur vom 13. bis
17. Jahrhundert (von Alfonso el Sabio
bis zu Lope de Vega) dominant gewesen
waren, verloren ihre Vitalität nach der
klassischen Epoche. Zwischen etwa
1650 und Anfang des 19. Jahrhunderts
sind weder Nachdrucke des spanischen
Textes noch Übersetzungen erschienen,

international. Diese Durststrecke
entspricht der Geringschätzung, die
einem so regellosen Werk während der
normenwütigen Klassik beschieden



950 «LA CELESTINA»

sein musste. Rojas erging es ähnlich wie
Shakespeare: Erst in der Romantik, als
der Romancero, Cervantes und Calderon

ein begeistertes Interesse an
Spaniens Vergangenheit geweckt hatten,
wurde auch die Celestina wieder
beliebt. Neusprachliche Übersetzungen
und Bühnenfassungen sind seitdem in
grosser Zahl entstanden4. Nur im
Deutschen blieb die Lage dürftig. Eduard

von Bülow hat zwar die Comedia
neu ins Deutsche übersetzt: Die
Celestina, eine dramatische Novelle (1843),
doch sie wurde in München erst 1909
wieder nachgedruckt und war bald eine
Rarität. Die bisher grösste Verbreitung
hat die Übersetzung von Egon
Hartmann und Fritz RudolfFries gefunden5.
Sie ist seit längerem ebenfalls vergriffen.

Schliesslich hat Gerd Heinz für den
Rowohlt Theater Verlag 1976 eine
nicht kommerzielle Übersetzung und
Bearbeitung für die Bühne hergestellt.
Und nun liegt endlich eine neue deutsche

Fassung vor. Einmal mehr hat Fritz
Vogelgsang das Wagnis unternommen,
uns einen spanischen Klassiker und
einen in mehrfacher Hinsicht schwierigen

Text zu vermitteln.
Am Anfang stellt sich für den Übersetzer

stets die Frage, von welchem
Basistext er ausgehen soll. Auch
Vogelgsang musste sich aus dem Wirrwarr

der Editionen eine geeignete
Grundlage suchen. Er hat sich entschieden

für die «kritische» Ausgabe, die
Criado de Val und Trotter anhand der
frühen Ausgabe von Sevilla «1502»
(realiter zwischen 1518 und 1520

gedruckt) hergestellt haben (Madrid
1958). Über die Richtigkeit dieser
Wahl liesse sich diskutieren, denn seit
1985 liegen über die Entstehung der
Celestina neuere Erkenntnisse von einiger

Tragweite vor: Ein von der Philologie

besessener venezolanischer Gelehr¬

ter namens Miguel Marciales (1919—
1980) hat in grosser Abgeschiedenheit
und fern von allen Grossbibliotheken
die Celestina-Forschung entscheidend
vorangebracht. Er hat nach endlosen
Editionsvergleichen einen neuen Text
ediert, der zwar eine Rekonstruktion
ist, an dem man jedoch fortan nicht
mehr vorbeikommt. Erst postum ist das

zur Legende gewordene Material in
Chicago in Buchform veröffentlicht
worden6. Aufgrund seiner umfassenden

Kenntnisse hat Marciales auch für
die nie einwandfrei geklärte Entstehung

und Autorschaft der Celestina
eine neue Theorie entworfen: Der erste
Akt, die Ur- Celestina stamme von Rodrigo

Cota oder Ruy Sânchez Cota, der
Hauptteil von Fernando de Rojas und
der eingeschobene Tratado de Centurio
von einem unbekannten Sanabria. Diesen

nimmt Marciales kurzerhand heraus

und verlegt ihn in den Anhang.
Dadurch erhält die Tragicomedia in der
Tat ein ausgeprägteres dramatisches
GefäUe und eine Einheitlichkeit, die
von jenem Einschub mit dem gross-
mäuligen Bramarbas Centurio —

mochte er sozial- und motivgeschichtlich
noch so interessant sein — gestört

worden waren. Vermutlich wollte
Vogelgsang just deshalb auf diese Akte
nicht verzichten. Zudem spricht für die
lange Version des Textes eine beachtliche

Tradition. Wahrscheinlich ist die
Edition von Marciales für Vogelgsangs
Arbeit zu spät erschienen, als dass er
sie noch hätte berücksichtigen können.
Die Wahl des Basistextes ist jedoch in
Anbetracht der sprachlichen Meisterschaft

seiner Übersetzung von marginaler

Bedeutung. Zudem hat er neuere
Ausgaben zu Rate gezogen. Wichtiger
ist, dass jetzt alle überlieferten und
zugehörigen Textteile in deutscher
Sprache zu lesen sind.



«LA CELESTINA» 951

Was nun vorliegt, ist eine bibliophile
Edition, die mit 66 Radierungen und
Aquatinten von Pablo Picasso üppig
illustriert ist und die erste voUständige
Direktübersetzung der Celestina
darbietet. Diese editorische Sensation
bereichert gleich zwei Sektoren der
Buchtradition: zum einen die
sogenannten Malerbücher, einer auch
Picasso lieben Inspirationsform, zum
andern die Übersetzung spanischer
Klassiker. Dem Betrachter fallen
zunächst — wie es bei Malerbüchern so
geht — die künstlerischen Illustrationen
auf. Zieht er den Band aus dem schwarzen

Schuber, so stösst er gleich auf den
beiden Leinendeckeln auf die alte

Kupplerin und eines ihrer nackten
Mädchen. Er wird erst recht zum
Voyeur wider Willen angesichts der
kleinformatigen Synopse der 66
Radierungen und Aquatinten Picassos7, die
auf den Innendeckeln sogleich klarmachen,

dass der Maler allein vom
Bordellbetrieb der Celestina, von der
weiblichen Nacktheit, ja von Alterserotik
geradezu besessen und an der thematisch

so vielschichtigen Tragikomödie
um Caüsto und Melibea ganz und gar
desinteressiert war: unter den über den
Text verstreuten Reproduktionen in
grösserem Format zeigt nur gerade je
eine den liebeskranken Calisto mit der
Laute (S. 82) und das sittsam umhüllte
Antlitz der Meübea (S. 314). Andererseits

ist die Schwarzkunst Picassos auch
in diesem Zyklus so einfallsreich und
witzig, dass man sich ihrer erfreuen
kann, auch wenn sie als Illustration zu
diesem vielseitigen und beziehungsreichen

Text in ihrer Schamlosigkeit eher
störend wirken, denn sie verkürzen ihn
thematisch auf die bare Geschlechthch-
keit.

Als deutsche Textausgabe eines
spanischen Klassikers ist dieses Buch hin¬

gegen ein grosser Wurf. Es ist deshalb
sehr zu begrüssen, dass der Verlag sie

inzwischen in einer schlichteren Form
und ohne die Flut von Picassos Illustrationen

nachgedruckt hat8. Fritz
Vogelgsang, mittlerweile als Übersetzer
schwieriger Autoren und Lyriker
bestens bekannt, ist für diese Arbeit
von der Dìrección General del Libro y
Bibliotecas in Madrid gefördert worden.

Schon als Herausgeber hat er es
sehr genau genommen, denn nichts
wurde weggelassen. Alle Teile der
sogenannten Präliminarien sind mitübersetzt

worden, auch die «Argumentos»,
d.h. die Inhaltsangaben vor jedem Akt.
Vogelgsang hat sogar das Kunststück
fertiggebracht, die Akrostichen der
berühmten Entschuldigungsstrophen
ins Deutsche herüberzuretten, in denen
Fernando de Rojas das Geheimnis seiner

Autorschaft lüftet. Auf die 21 Akte
folgen die Schlussverse und der
interpretative Abgesang von Proaza. Das
Lesen der tragikomischen Handlung in
Dialogform ist selbst im Original nicht
ohne Anstrengung mögUch. Zu
unvermittelt wechseln die Perspektiven, die
Redepartner, die Handlungsräume. Die
Beigabe von «acotaciones», von
Szenenanweisungen vor der direkten
Rede, war hier eine traditionelle Ein-
hüfe. Vogelgsang hat sich und dem
Leser stattdessen geschickt mit der
Einfügung schlichter Sternchen geholfen.

Ansonsten wirkt die Edition
unpedantisch: die einzige Anmerkung
(S. 436) nimmt Bezug auf die kapitelweisen

Inhaltsangaben. An den Textteil
fügt der Übersetzer ein Nachwort, eine
geglückte Mischung zwischen sachkundiger

Rezeptionsgeschichte,
historischbiographischer Fabuherlust und einer
Liebeserklärung an dieses grosse Stück
Literatur. Vorübergehend kommentiert
er dort auch Picassos Illustrationen,



952 «LA CELESTINA»

geht dabei sensibel auf das (nicht
reproduzierte) Celestina-Gemälde von 1903
ein und diagnostiziert das «erotische
Panoptikum der Sechsundsechzig in
Kupfer geätzten, geritzten und
geschabten Lustgrotesken» als Antwort
Picassos auf das tragi-komische
Untergangsspektakel der Celestina-Welt.
Bibliographische Hinweise bezüglich
des Basistextes, eine Auswahl an
SekundärUteratur und die Nennung
älterer deutscher Übersetzungen
beschliessen das Buch.

Was haben wir nun eigentUch
hinzugewonnen mit der geglückten Verdeutschung

dieses ungewöhnlichen Buches
aus der spanischen Renaissance? Die
Handlung der Tragikomödie ist
mehrschichtig: Calisto, ein junger Adliger,
gerät auf der Suche nach seinem Falken
in den Obstgarten des Juden Pleberio
und begegnet dort dessen Tochter
Melibea. Sein Liebeswerben wird von
dieser abgewiesen, worauf er vor Kummer

erkrankt. Sein Diener Sempronio
rät ihm, die Dienste der alten Kupplerin
Celestina in Anspruch zu nehmen.
Diese vermittelt erfolgreich, woraus
sich die wegen ihrer erotischen Kühnheit

berühmte Liebesszene in Melibeas
Gärtlein (Akt IV) ergibt. Den von Calisto

bezogenen Lohn will Celestina
indes mit ihren Dienern nicht teilen. Es
kommt in ihrem (Freuden-)Haus zum
Streit, in dessen Verlauf die Diener die
Kupplerin kurzerhand erschlagen. Sie
werden aber gefasst und hingerichtet
(Akt XII). In der Comedia mit ihren 16

Akten fällt Calisto gleich nach der
Verführungsszene beim Ausstieg aus Melibeas

Garten tödlich von der Leiter,
worauf Melibea sich aus Verzweiflung
von der Zinne in den Tod stürzt. Vater
Pleberios Wehklagen beschliesst das
Drama. In der Tragicomedia (21 Akte)
wird der Tod Calistos nicht allein der

Fatalität, d.h. Fortuna zugeschrieben,
sondern durch den Handlungsverlauf
und zudem, interessanterweise, sozial
und psychologisch motiviert: Nach der
Hinrichtung der beiden Diener woUen
deren Freundinnen, zwei Dirnen aus
dem Hause Celestinas, deren Tod
rächen und dingen dazu Centurio, den
hasenfüssigen «capitan». Calisto und
Melibea treffen sich in dieser verlängerten

Version über vier Wochen hin im
Liebesgärtlein, bis eines nachts Waffenlärm

auf der Strasse ertönt (es ist der
gedungene Centurio) und Calisto zu
hastigem Aufbruch treibt, wobei er von
der Leiter zu Tode stürzt. Das Ende des
Dramas ist in beiden Versionen das

gleiche.
Dieses Geschehen allein kann die

Einzigartigkeit der Celestina nicht
begründen. Zu vertraut wird dem Kenner

der älteren Literaturen Europas
dieser Stoff um Liebe und Tod, um
Herr und Diener, um verlorene
Unschuld und gerächten Verrat
vorkommen. Ganz und gar ungewöhnlich
für jene Zeit ist jedoch der ironische
Umgang mit den grossen Themen des
Mittelalters: der Fortuna, der Liebe
und dem Tod. Als Element der frühka-
pitalistischen Epoche kommt die ver-
hängnisvoUe Rolle des Geldes hinzu.
Durfte man — zu Zeiten des Erasmus
— mit den stoischen Sentenzen des
Humanisten Petrarca so umgehen und
sie den «niederen» Personen dieses
Dramas ebenso geläufig sein lassen wie
sprichwörtliche Weisheiten aus dem
Volksmund? Rojas durfte, denn
doppelsinniger Widerspruch gehört zentral
in sein «Programm», das er einmal
Sempronio in den Mund legt: «Lass
dein Herz ein bisschen verschnaufen,
Herr; denn ein grosses Glück kann man
nicht in einen kleinen Zeitraum zwängen.

Mit einem einzigen Hieb fällt man



«LA CELESTINA» 953

keine Eiche. Wappne dich mit Geduld.
Klarsicht ist eine löbliche Sache, und
wer auf alles gefasst ist, besteht am
besten im Kampfgetümmel.» Diese
abgeklärte Lebensweisheit wird aUerdings

in diesem «verschriftlichten»
Theater nur als Maxime und Desiderat
geäussert, denn die Figuren rennen
allesamt in ihr Verderben. Was sie in
ihrem Schicksalslauf redend und
handelnd an Widerstand, Sehnsucht, an
Kalkül und Hingabe aufbringen,
reichert die an sich einfache Fabel so sehr
an, dass wir das gelegentlich flache
Gefälle übersehen und uns dem Genuss
an soviel Rafinesse in der Charakterführung

und vor aUem der Lust an den
nie zufälligen Worten des genialen
Rojas hingeben.

Gustav Siebenmann

1 Fernando de Rojas/Pablo Picasso: La
Celestina oder Tragikomödie von Calisto
und Melibea. Aus dem Spanischen übersetzt

und mit einem Nachwort versehen von
Fritz Vogelgsang. Mit der Wiedergabe von
66 Radierungen und Aquatinten, Insel Verlag,

Frankfurt am Main 1989, 438 S. -

2 Fernando de Rojas: La Celestina, edición
de Dorothy S.Severin, Câtedra, Madrid
1989. — 3 Kathleen V Kish und Ursula
Ritzenhoff (Hg.): Die Celestina-Übersetzun-

gen von Christof Wirsung. Hildesheim:
Georg Olms Verlag, 1984, 123 pp. und 2
Faksimiles. Vgl. dazu meine Besprechung
«La Celestina, deutsch. Zur Veröffentlichung

der Wirsung-Übersetzungen».
«NZZ» Nr. 61 vom 14./15. März 1987,
S. 66. — 4 Zu den modernen Bühnenfassungen

hat sich Christoph Rodiek geäussert in
seinem Aufsatz «Nuevas adaptaciones escé-
nicas de La Celestina», in Heft 32 (Tübingen

1990) der Zeitschrift Iberoromania,
S. 31—46. — s Fernando de Rojas: Celestina,

Dieterich, Leipzig 1959, 3. Auflage
1971, gleichzeitig Schünemann, Bremen
1959. — 'Fernando de Rojas: Celestina.
Tragicomedia de Calisto y Melibea. Intro-
ducción y edición critica de Miguel Marciales,

tomo I: Introducción, tomo II: Edición
critica, Urbana and Chicago: University of
Illinois Press, 1985, XXII und 372 pp.; X
und 306 pp. — 7 Das Impressum weist diese
Illustrationen als Reproduktion der französischen

Originalausgabe aus (Paris:
Editions de l'Atelier Crommelynck, 1971). Es
handelt sich um eine Auswahl aus einem
Zyklus von insgesamt 347 Blättern. —
8 Insel-Verlag, Frankfurt 1990.

Wilde Schafsjagd

Ein Roman von Murakami Haruki

«Das Ganze ist eine unglaublich
idiotische Geschichte. Jeder, dem ich
sie erzählte, würde mich garantiert für
verrückt halten.» Die «idiotische
Geschichte» ist zu Ende, wenn der
Protagonist, der Ich-Erzähler, seine
verrückte Aufgabe gelöst hat '. Der Roman
ist eine überraschende Verknüpfung

rätselhafter Episoden; das Ganze ein
seltsam schwankendes Gefüge von
bewusst Wahrnehmbarem und purer
Phantastik. Am Schluss konstatiert der
Erzähler: «Ich begann mir einzubilden,
auf der Welt existiere noch ein anderes
Ich, und dieses andere Ich war realer
geworden als ich hier.»



954 ZU MURAKAMI HARUKI

Jede Figur in der Geschichte ist in
ähnlicher Weise schizophren, gespalten
in die reale Bewusstseinssphäre und in
die irrationale, in eine dämonische
Sphäre. Der Dämon hat die Gestalt
eines Schafs. Die Jagd nach ihm ist
eigentlich keine wüde, eher eine
abenteuerliche. (Der Titel der französischen
Übersetzung «La course au mouton
sauvage» scheint mit passender.) Die
wahnwitzige Suche gilt einem Schaf mit
einer sonderbaren FeUzeichnung. Das
Tier ist zu erkennen auf einem ganz
gewöhnlichen Foto einer Schafherde in
Hokkaido. Im Lauf der Geschichte
rückt das Tier ab ins Surreale; es wird
Symbolgestalt.

Die Menschen sind dem Schafdämon

ausgeliefert; und jeder, der von
ihm besessen ist, entwickelt unheimliche

oder auch unheilvolle Kräfte. Die
behelfsmässige Analyse des Romans,
der sich im Grunde jeder Analyse
widersetzt, weil jede Verrücktheit eine
andere gebiert, ergibt folgendes: In der
zentralen Person, dem anonymen
«Alten», manifestiert das Dämonische
seine höchste Potenz. «Der Alte», zwar
ein ehemaliger Kriegsverbrecher, ist
Chef eines gewaltigen, unterirdischen
Imperiums. Er verfügt über aUes, über
Politik, Finanzen, Massenmedien, über
Bürokratie und Kultur. — Der kritische
Leser fragt: Wie reagiert der Dämon,
wenn der Alte stirbt? Und weiter: Welches

ist die ursprüngliche Herkunft des
Schafs? — Falls sich der Autor nicht
einfach von seinen geistigen und idiotischen

EinfäUen leiten lässt, sondern
sich einen Entwicklungsprozess ausgedacht

hat, sähe dieser etwa so aus: Ein
Schafsprofessor — in der Geschichte ist
er uralt — befand sich einst auf einer
Inspektionsreise in der Mandschurei.
Er verirrte sich und musste in einer
Höhle übernachten. Im Traum

erscheint ihm das Schaf und fragt, ob es

in ihn hineindringen dürfe. Von diesem
Moment an hat der Professor, wie er
selber sagt, eine geistige Beziehung mit
dem Tier. Jahre danach, eines Morgens
beim Erwachen, stellt er fest, dass ihn
das Schaf verlassen hat. Er verliert
seine Vitalität. Er ist nicht mehr der, der
er war. Sein altes und sein neues Ich
stimmen nicht überrein.

Das Schaf sucht sich einen andern
«Wirt». Es dringt in den Körper eines

jungen, im Gefängnis sitzenden
Rechtsextremisten ein. Vom «Alten» heisst es,

er sei rechts, gehöre aber nicht zur
sogenannten Rechten; eigentlich sei er
nicht mal rechts. — In einer unendlichen

Geschichte würde sich das Schaf
unendlich viele Wirte auswählen. In
unserer Geschichte geht es mit dem
letzten, dem dritten, genannt «Ratte»,
zugrunde. Ratte, ein ehemaliger Freund
des Erzählers, sollte die gigantische
Machtmaschinerie des «Alten»
weiterführen, doch er erhängt sich in der
Küche im einsamen Haus auf
Hokkaido. In der Schlussszene, zur Geisterstunde,

unterhält sich der tote Ratte in
Menschengestalt mit seinem Freund,
der auf seiner «Jagd», nach vielen
kuriosen, abenteuerlichen Begegnungen

auf die japanische Nordinsel
gelangt ist.

Murakami Haruki, der heute fünf-
undvierzigjährige Autor, hat in dem
1982 publizierten Roman die siebziger
Jahre im Visier. Es gab sie schon
damals, die «Alten», die über ein Imperium

gebieten, von dem nicht nur Aus-
senstehende, sondern sogar Beteiligte
kaum ahnen, wie raffiniert strukturiert
es ist. Jedem, der in der labyrinthischen
Organisation als Mittäter oder Mitwisser

fungiert, haftet Unheimliches an.
Der Sekretär des «Alten», auch er ohne
Eigenname, wird «Merkwürdiger



ZU MURAKAMI HARUKI 955

Mann» geheissen. Er hat zwei
unterschiedliche Augen, das rechte denkt
etwas anderes als das linke. Seine
sachte sich bewegenden Hände erwek-
ken den Eindruck, die zehn Finger
könnten sich jederzeit ablösen und auf
den Gesprächspartner zumarschieren.

Murakami schildert undurchschaubare

Machtkonzentrationen als etwas
Dämonisches, dessen Wirkung sich
ebenfaUs auf die weitere Umgebung
erstreckt. Alle tragen die Zeichen des
«Schafs», es sind Spuren des Zeitgeistes.

Das schwer Definierbare versucht
der SchriftsteUer mit seiner grotesken
Phantasie literarisch zu gestalten. Er
selbst spiegelt sich in seiner Zeit, und
seine Zeit spiegelt sich in ihm. «Ich hatte
den Eindruck, dass das Bild im Spiegel
mein wahres Ich sei, betrachtet von
einem flachen Abbild meiner selbst.»

Vordergründiges und Hintergründiges
sind austauschbar; die Welt bleibt ein
Chaos, nur die äussere Form ändert
sich: «Die Giraffe hat mit dem Bär den
Hut getauscht und der Bär mit dem
Zebra das Halstuch.»

«Wilde Schafsjagd», in der englischen
Übersetzung gleichfalls «A wild sheep
chase», liest sich stellenweise als ernsthafte

Gesellschaftskritik, öfters als

aberwitziger Bericht über das Leben in
der Grossstadt. Sie heisst hier Tokio.
Varianten dieser surrealen Geschichte

könnte man sich für New York, für
Chicago, für die Weltstadt schlechthin
ausdenken. Das junge japanische und das
internationale Publikum schätzt die
Fabuherkunst und das Geschick, mit
dem Murakami seine literarischen
Kenntnisse einzustreuen versteht. Er ist
mit abendländischer und amerikanischer

Literatur vertraut. Während seines

Studiums beschäftigte er sich mit
griechischen Dramen; später
übersetzte er moderne amerikanische
Erzählungen von F. Scott Fitzgerald,
John Irving u. a. Über Nietzsche weiss

er Bescheid; Proust hat er gelesen. So

virtuos wie er einen absurden Vergleich
anstellt, zitiert er rasch einen Gedanken,

der im Westen entwickelt wurde,
oder, indem er bloss ihre Namen
anführt, verbindet er beispielsweise die
beiden Zeitkritiker ôe Kenzaburô und
Allen Ginsberg miteinander.

In Murakamis Stil ist etwas von dem
zu erkennen, was der massgebliche
Literaturhistoriker Katô Shuichi die
japanische Mischkultur nennt: eine
Synthese aus eigenem und fremdem
Kulturgut.

Elise Guignard

1 Murakami Haruki, Wilde Schafsjagd.
Roman. Aus dem Japanischen übertragen
von Annelie Ortmanns-Suzuki und Jürgen
Stalph. Insel Verlag, Frankfurt am Main und
Leipzig 1991.

Verpasste Chance

An sich ist es höchst erfreulich, dass

nun die wichtigsten amtlichen Dokumente

zur schweizerischen
Sicherheitspolitik der letzten Jahre in einem
schön gebundenen Sammelband vorlie¬

gen '. Tatsächlich zeugen die neu
abgedruckten Botschaften und Berichte des
Bundesrates bzw. des Militärdeparte-
mentes von einer kontinuierlichen,
grundsätzlichen Auseinandersetzung,



956 ZUR SICHERHEITSPOLITIK

von einer erstaunlich hohen Flexibilität
und einem häufig erfolgreichen Bemühen

um konzeptionelles Denken, von
dem in den Erlassen und bei deren
Anwendung oft wenig zu spüren ist.
Lesenswert ist beispielsweise neben
den — auch international beachteten —

Berichten «Konzeption 73» (Buch
S.357, Bundesblatt 1973 II 124) und
«Bericht 90» (Buch S. 731, Bundesblatt
1991 III 847) das zu wenig beachtete
«Zwischenglied», der Bericht über die
Friedens- und Sicherheitspolitik vom
24. August 1988 (Buch S.699,
Bundesblatt 1989 I 668).

Der sicherheitspolitisch interessierte
«Milizler» kann sich nun erleichtert von
seiner eigenen, wohl weniger vollständigen

Sammlung von Separata trennen.
Leider hat dieser «Dienst am Leser»
allzu enge Grenzen. Der wissenschaftlich

Tätige wird zitierbare Quellenangaben

(Bundesblatt und Militäramtsblatt)

vermissen, allenfalls auch
Querverweise auf entsprechende
französischsprachige Texte. Für den ausländischen

Leser, den man sich vom Gehalt
her eigentlich wünschen würde, fehlt
ein Glossar zur Erläuterung der
zahlreichen Helvetismen.

Ob bei einer Auswahl mit dem
allgemeinen Stichwort «Sicherheitspolitik»

nicht auch andere Texte des
Themenbereiches Gesamtverteidigung

hätten berücksichtigt werden können —
allenfalls unter Verzicht auf lediglich
historisch Interessierendes — bleibe
dahingestellt. Unerfindlich ist, wieso
aus der geltenden Verfassung (immerhin

die Grundlage aller Sicherheitspolitik)

nur die ersten 8 Artikel abgedruckt
sind und nicht wenigstens eine Auswahl
der sicherheitspolitisch relevanten
Bestimmungen. Platzgründe können es

nicht gewesen sein bei einem Gesamtumfang

von fast 800 Seiten... Der
Klappentext weist auf die durchaus
vertretbare Absicht hin, «allein die relevanten

Texte sprechen zu lassen». Im Vorwort

findet man dann den merkwürdigen

Hinweis, eine Geschichte der
Konzeptionen unserer Landesverteidigung
zwischen 1960 und 1990 (d.h. der
Grundlagen unserer SicherheitspoUtik)
könne erst nach Ablauf der «Sperrfristen

der Archive» erfolgen — wie wenn
das Wesentliche an dieser Politik klassifiziert

wäre. Sicherheitspolitik unter
Ausschluss der Öffentlichkeit? Die
Textsammlung leistet — trotz der
erwähnten Mängel — einen positiven
Beitrag in die entgegengesetzte Richtung.

Robert Nef
1 Texte zur Schweizer Sicherheitspolitik

1960 — 1990, hrsg. von Jürg Stüssi-Lauter-
burg und Pierre Baur, Brugg 1991, Verlag
Effingerhof.

Im Spannungsfeld von Werk und Texttheorie

Die Frage, wie und in welchen Formen

Literatur zu uns spricht, vermag
nach wie vor zu begeistern. Literatur ist
ein faszinierendes Spiel mit Wörtern
und Bedeutungen. Dem Leser stehen

dabei zwei ganz unterschiedliche
Möglichkeiten offen: Entweder, er überlässt
sich einfühlend dem Text, oder er
versucht, rational den Aufbau des Textes
zu erschliessen. Rationale Literaturbe-



WERK UND TEXTTHEORIE 957

trachtung mag zwar oft zu Kopflastigkeit

verleiten, sie belebt aber andererseits

das für die demokratische Gesellschaft

unabdingbare Gespräch um die
zentralen Werte, gerade auch dann,
wenn sie sich Texten zuwendet, in
denen Autoren und Autorinnen neue
Inhalte und Anliegen in ungewohnter
Form in ihren Texten aufgreifen.

Mario Andreottis Publikation «Die
Struktur der modernen Literatur», jetzt
in der 2., überarbeiteten Auflage, ist in
diesem Zusammenhang zu sehen1.

Andreottis Art, Literatur zu betrachten,

ist rational; sie fusst auf Ansätzen
der semiotischen Theoriebildung,
deren Ursprünge in den sechziger Jahren

liegen und deren prominenteste
Vertreter heute noch Umberto Eco und
Roland Barthes sind. Daneben bezieht
sich Andreotti aber auch auf die
literarischen, ästhetischen und kritischen
Schriften von Brecht, Kafka und
Döblin. Am meisten Kontur gewinnen
Andreottis Ausführungen, wenn er
Texte von Goethe, Döblin und Kafka
mit den zentralen theoretischen Kern-
begriffen wie fester Charakter, Verfremdung,

symbolische Zeichenbeziehung,
Figurenparadigma oder Gestus
konfrontiert, vorab im 1. Kapitel zum
Thema <«Moderne Literatur). — Eine
Bestimmung nach neuen strukturellen
Kategorien». In den darauffolgenden
Kapiteln 2 bis 7 vertieft Andreotti —

am Beispiel zahlreicher literarischer
Texte — diesen strukturalen Ansatz in

gattungs- und erzähltheoretischer
Hinsicht, indem er sich auf die für ihn
wichtige Gegenüberstellung von
bürgerlich-traditionell und modern stützt.
In Kapitel 9 schlägt Andreotti einen
Bogen zu der modernen Lyrik (Schwit-
ters, Jandl, Gomringer). Hier erscheint
der Ansatz von Andreotti streckenweise

weniger überzeugend zum Tra¬

gen zu kommen, obwohl gerade diese
Art von Texten sich immer wieder als

Struktur zu erkennen gibt, als Spiel mit
einfachen Worten, mit Lauten und mit
graphischen Anordnungen. Andreotti
nimmt diesen, von den Repräsentanten
der «konkreten Poesie» selbst erarbeiteten

theoretischen Hintergrund im
Ansatz auf, verweist in diesem
Zusammenhang auf den Semiotiker Max
Bense, aber Andreottis Ausführungen
empfinde ich an dieser Stelle noch zu
wenig konturiert: Im 1. Kapitel führt er
ein, was unter einer gestischen Schreibweise

im literarischen Kontext eines
Döblin, Brecht, Kafka zu verstehen ist,
nämlich eine Schreibweise, die das
literarische Zeichen derart verdichtet, dass
der Blick auf seine gesellschaftliche
Dimension gelenkt wird. Im 11. Kapitel
legt dann Andreotti zunächst die
Grundtendenz der konkreten Poesie
offen: die Reduktion des Sprachzeichens

auf seine materiale Funktion
(«Alles Konkrete hingegen ist nur es

selbst.») (Bense). In der Gegenüberstellung

von Sprachreduktion (konkrete
Poesie) und Sprachverdichtung gewinnen

Andreottis Ausführungen noch zu
wenig begriffliche Schärfe; beide
Verfahren setzt er in Beziehung mit den für
ihn so zentralen Begriffen «gestische
Schreibweise» und «modern». Was im
ersten Kapitel Kontur gewonnen hat,
geht hier zu einem guten Teil wieder
verloren.

Die Lektüre dieses Buches ist aber
für alle, die sich für den Aufbau von
Texten interessieren, ein Gewinn;
Andreottis Ausführungen sind immer
geprägt von einem im heutigen
Wissenschaftsbetrieb leider rar gewordenen
Impetus, der auch in der 2., überarbeiteten

Auflage ungebrochen vorhanden
ist, obwohl sie gegenüber der ersten an
Klarheit und Lesbarkeit gewonnen hat.



958 WERK UND TEXTTHEORIE

Die einzelnen Fachbegriffe aus der
Literaturkritik und der Semiotik, die
Andreotti für seine Texterklärungen
beizieht, smd im übersichtlichen
Anhang griffiger erklärt als in der
1. Auflage, wie auch die Ausführungen
überhaupt lesbarer geworden sind,
nicht zuletzt deshalb, weü Fachbegriffe
jetzt sparsamer und gezielter eingesetzt
werden.

Schliesslich sollen auch die zahlreichen

Kontrollfragen und Arbeitsvorschläge

nach jedem Kapitel nicht
unerwähnt bleiben, die den Leser zum eigenen

Knobeln und Nachdenken anregen
und ihm zu neuen Einsichten über
vielleicht schon bekannte Texte verhelfen.

In ähnhcher wissenschaftlicher
Tradition wie Andreotti steht Otto Keller;
er kann mit gutem Recht als einer der
Begründer einer «literar-semiotischen»
Betrachtungsweise bezeichnet werden.
Er hat schon seit den frühen siebziger
Jahren in verschiedenen Publikationen
und in seiner Funktion als Dozent an
der Universität Zürich eine Verbindung
zwischen der sich ebenfaUs damals
entwickelnden strukturalen Literaturtheorie

(Eco, Barthes, Todorov, Greimas)
und den gesellschaftskritischen und
ästhetischen Schriften sowie bahnbrechenden

literarischen Texten der
damals neu entdeckten Autoren
Döblin, Kafka und Brecht geleistet, so
etwa in seinem 1980 erschienenen
Buch «Döblins Montageroman als Epos
der Moderne» (Fink-Verlag, München
1980).

Der theoretische Ansatz, den KeUer
vertritt, ist nicht unproblematisch,
besteht doch dabei die Gefahr, dass die
Begriffe, die ein bestimmter Autor für
sein Werk, seine Absichten und seine

Epoche geprägt hat, in eine
allgemeinen Wahrheitsanspruch erhe¬

bende Literaturtheorie integriert werden

und anschliessend auf andere
Autoren, Werke, Gattungen und Epochen

übertragen werden. In der Folge
werden möglicherweise zufäUige
Gemeinsamkeiten unterschiedlicher
Werke und Epochen über Gebühr zu
stark hervorgehoben. Das kann zu
Verzerrungen und Unrichtigkeiten führen.
Dass aber andererseits solche gedankliche

und begriffliche Verbindungen
zwischen verschiedenen Autoren und der
Literaturtheorie reizvoll und fruchtbar
sein können, sollte bei allen Bedenken
nicht vergessen werden. Zentrale
Eigenschaften von Werken werden
dadurch in ein neues Licht gerückt, und
dem Gespräch über die Literatur und
über ihre Bedeutung für die Gesellschaft

werden neue Impulse vermittelt.

Eine solche GegenübersteUung von
semiotischer Literaturtheorie und
ästhetischen und geseUschaftskriti-
schen Schriften Döblins und Brechts
leistet KeUer in «Döblins 'Berlin Alex-
anderplatz>. Die Grossstadt im Spiegel
ihrer Diskurse»2. Das Buch ist in der
Reihe «Tausch» erschienen. Ziel dieser
Reihe ist es gemäss Mitherausgeber
Alexander Schwarz, Professor an der
Universität Lausanne, den Blick der
Lesenden «von der Bedeutung auf die
Produktion von Bedeutung» zu lenken;
diese Verlagerung des BUcks aktiviere
«in neuer Art den ganzen Menschen, wie

ja bereits das kindliche Spiel weitgehend
ein Umgang mit der komplexen
Wirklichkeit im vereinfachten Modell ist».

Der mittlere, gewichtigste Teil von
Kellers Buch ist der Analyse des

Alexanderplatzromans gewidmet. Dabei
erhellt sich Kellers Verfahren schon aus
der Ghederung dieses Hauptteils. Jedes

Kapitel ist einem «Buch» des

Alexanderplatzromans gewidmet. Und in



WERK UND TEXTTHEORIE 959

jedem seiner Kapitel hebt Keller jeweils
ein tragendes Strukturelement hervor.
Zunächst wendet er sich der gestischen
Schreibweise zu und rückt zum einen
die für diesen Roman zentralen
gesellschaftlichen Grundhaltungen von Helfen

und Erobern ins Zentrum, die er in
der Tradition der Brechtästhetik als
Gestus bezeichnet. Zum andern diskutiert

er hier das für die semiotische
Literaturbetrachtung zentrale Problem
des Destinateurs, die Frage nämlich,
welche «erzähllogischen» Instanzen —
es sind dies mehrere, nicht nur die
Instanz des Erzählers — den Verständnis-

und Werteprozess der Lesenden
steuern.

Von Bedeutung ist schliessüch in den
weiteren Kapiteln dieses Hauptteils,
wie Keller Schritt für Schritt nachweist,
dass hinter den Grossstadtbeschreibungen,

den Bibelzitaten und den
zahlreichen metaphorischen Ernschüben
wie zum Beispiel «Herz» oder
«rutschende Dächer» ein gesellschaftskritisches

Anliegen zum Ausdruck kommt,
das sich vor allem auch im Gestuswech-
sel zeigt, also in der Verhaltensände¬

rung Biberkopfs, des Helden des
Romans.

Die beiden anderen TeUe von
«Döblins 'Berlin Alexanderplatz>. Die
Grossstadt im Spiegel ihrer Diskurse»
sind der Entstehung und der Rezeption
des Alexanderplatzromans gewidmet.
Der Autor beschränkt sich auf die von
der Forschung abgesicherten Ergebnisse,

setzt aber markante Akzente,
etwa indem er Werner Stauffachers
Hypothesen zur Entstehung des
Romans und ihre Beziehung zum
Montageprinzip hervorhebt oder wenn er
Pankraz Blesis Zürcher Dissertation, in
der schon 1978 wissenschafthche
Ansätze von R.Barthes und H.Pless¬
ner aufgenommen worden sind, als bisher

weitgehend unbeachteten Beitrag
der wissenschaftlichen Rezeption würdigt.

Heinz Hafner-Bolliger

1 Mario Andreotti: Die Struktur der
modernen Literatur, 2. Auflage, Haupt-Verlag,

Bern 1990, UTB-Band 1127. - 2 Otto
Keller: «Döblins <Berlin Alexanderplatz>.
Die Grossstadt im Spiegel ihrer Diskurse»,
Lang Verlag, Bern 1990.

Hinweise

Fundstücke
der Schweizer Erzählkunst

In der Reihe der «Birkhäuser Klassiker»

legt deren Herausgeber, Rémy
Charbon, den zweiten Band der «Fundstücke

der Schweizer Erzählkunst» vor,
Texte aus den Jahren 1840 bis 1870,
also der Zeit, in der Gotthelf, Jakob
Frey und auch Gottfried Keller ihre
ersten Leser hatten. Machte der erste

Band der «Fundstücke», die Zeit von
1800 bis 1840 umspannend, mit einer
Anzahl heute fast unbekannter Autoren

bekannt, so gelingt es Charbon, im
zweiten Band, den wir mit den geläufigen

Zuordnungen der Literaturgeschichte

als «der Epoche Gotthelfs und
Kellers» gewidmet verstehen möchten,
durch Beispiele zu belegen, dass eine
solche Fokussierung das BUd der Epoche

verfälscht. Die Zeitgenossen erleb-



960 HINWEISE

ten die damalige literarische Gegenwart

anders, und was die Popularität
der gleichzeitig mit Gotthelf und Keller
publizierenden Autoren betrifft, so gab
es einige, die es mit den beiden Grossen
aufnehmen konnten und sie an
unmittelbarer Wirkung, wie Charbon betont,
vielleicht sogar übertrafen. So hat in
den vierziger Jahren des W.Jahrhun¬
derts, der politisch bewegten Zeit
entsprechend, die politisch-agitatorische
Literatur in der Schweiz eine Hochblüte

erlebt. Flugblätter und
Kalendergeschichten zeugen davon, auch die
«Radikale Jesuitenpredigt» von Johann
Jakob Reithard, die den zweiten Band
der «Fundstücke» eröffnet und die der
Kapuzinerpredigt in «Wallensteins
Lager» nachgebüdet ist, ist ein Beispiel
dafür. Reithards Text ist ein Meisterstück

polemischer Dichtung, boshaft
ironisch, die Radikalen höhnisch
rühmend und ihnen vorhaltend, dass —

wenn sie die Jesuiten des «Ultramontanismus»

beschuldigen — sie selbst
ausländischen Drahtziehern folgen. Die
Anthologie bringt indessen nicht nur
Texte politisch engagierter Literatur,
sondern stellt Autoren der deutschen
Schweiz vor, die in Vergessenheit geraten

sind, aber die «Epoche Gotthelfs
und Kellers» mitgeprägt und ihr damals
Profil gegeben haben. Alfred
Hartmann, Arthur Bitter (Pseudonym für
Samuel Haberstich), Jakob Hofstätter,
Johann Jakob Romang und andere
wären in diesem Zusammenhang zu
nennen. Rémy Charbon stellt Gotthelfs
«Niggi Ju» und Kellers «Verschiedene

Freiheitskämpfer» neben die Werke der
Genannten und zeichnet in einem
umsichtigen Nachwort das Bild der
Epoche. Ausführliche Erläuterungen
im Anhang machen den Band nicht nur
für literaturgeschichtlich interessierte
Leser zu einer Fundgrube, in der sie auf

wertvolle «Fundstücke» stossen
(Birkhäuser Verlag, Basel 1991).

Wolf Biermanns Buch der Lieder

Im Format der Reclam-Bändchen,
aber 400 Seiten stark und als Hardcover,

liegen jetzt «Alle Lieder» von Wolf
Biermann vor. Der Sänger hat in
allerjüngster Zeit durch seine journalistischen

Stellungnahmen in der
Wochenzeitung «Die Zeit» offenbar
gemacht, wie sehr seine politischen
Urteile von Stimmungen abhängen.
Seine Zeitgenossenschaft ist impulsiv,
seine Ausdruckskraft beflügelt von
Impression, Leidenschaft und Aktualität,

sein Engagement folgt seiner Intuition.

Die Lieder, die er seit 1959 bis
heute geschrieben und gesungen hat,
dokumentieren seine Entwicklung. Von
1959 bis zum Verbot seiner Auftritte in
der DDR 1965 kann man von Lied zu
Lied verfolgen, wie er kritischer wird,
auch frecher; am Anfang noch fügt er
sich dem propagandistischen Auftrag,
singt gegen die Soldaten der «Imperialisten»

und rät einem Jungen, der Volksarmee

beizutreten. Er feiert die «guten
Sozialisten», den «Funktionär» nicht
etwa ausgenommen. Im Vorwort
gesteht er gar, er habe auch ein paar
Agitprop-Songs nach Eislerschem Vbr-
büd verbrochen. Die lasse er aber heber
im Schrank. Nachdem er mit sechzehn
Jahren von Hamburg «nach drüben»
ging und da zum Brecht-Theater stiess,
hatte er auf Anhieb sein grosses Vorbild

gefunden. Er nennt aber auch
Pierre-Jean de Béranger, Zeitgenosse
der Französischen Revolution. Seine

eigene Geschichte ist bekannt: 1965
Verbot, 1976 Ausbürgerung aus der
DDR, dazwischen Weiterarbeit im
geheimen. Die Manuskripte aus jener



HINWEISE 961

Zeit hat ein Freund für ihn versteckt;
nach der Wiedervereinigung der Deutschen

erst hat er sie wiedergefunden. Er
sei noch lange nicht fertig, «weder mit
mir noch mit der Welt», sagt er, und:
«Nur wer sich ändert bleibt sich treu.»
Das ist die Refrainzeüe eines neuen
Liedes. Die Sammlung ist ein Zeitdokument,

vielleicht nicht «hohe Lyrik»
(obgleich das eine oder andere Stück
reine Poesie ist), aber frischer, frecher
Bänkelsang, der das Zeitgeschehen
glossiert, ein Buch der Lieder, das drei
Jahrzehnte erlebter Gegenwart um-
schliesst (Verlag Kiepenheuer und
Witsch, Köln 1991).

SALTO — eine originelle Reihe
von Wagenbach

EigentUch müsste man bei SALTO
den zweiten Buchstaben auf den Kopf
stellen, um das Signet der hübschen, in
feuerrotes Leinen gebundenen Bändchen

genau wiederzugeben. Der Verlag
Klaus Wagenbach, Berlin, hat damit
nicht nur entzückende kleine
Geschenkbände, willkommene
Mitbringsel zum Beispiel, geschaffen,
sondern durch Auswahl der Texte und ihre
Präsentation vorbildliche literarische
Vermittlerdienste geleistet. Vier
Beispiele aus neuster Zeit: Elke Wehrüber-
setzte «Der Marquis schreibt einen
unerhörten Brief» von Javier Tomeo aus dem
Spanischen, einen Kurzroman, den
Wagenbach — mit Zeichnungen des
Autors — in der Reihe SALTO
vorstellt. Von Boris Vian, dem genialen
Tausendsassa der «Pariser Kulturrevolution»,

bringt die Reihe die Auswahl
«DieAmeisen und andere Erzählungen»
in Übersetzungen von Irmgard Hartig,

Frank Härtling und Klaus Völker. Klaus
Wagenbach selbst gibt «Italienische
Liebesgeschichten» heraus, Texte von
Umberto Eco, Natalia Ginzburg, Primo
Levi, Giorgio Manganelli bis zu Italo
Calvino, Alberto Moravia und anderen.
Und ein letztes Beispiel: Unter dem
Titel «Deutsche Orte», ebenfalls von
Klaus Wagenbach herausgegeben,
schreiben über dreissig Autoren über
«Gedächtnisorte» Deutschlands, also
zum Beispiel Stephan Hermlin über
den Hörselberg, Volker Braun über den
Teutoburger Wald, Ludwig Fels über
Stammheim oder Heiner Müller über
den Führerbunker. Nicht nur Prosa,
auch Gedichte wie das auf Wiepersdorf
von Sarah Kirsch sind in die Anthologie
über deutsche Orte aufgenommen.

Marthe Kauer: «Die Katakombe»

Dies ist ein Erinnerungsbuch an
Zürichs Literatenkeller am Heimplatz,
im Keller der Genossenschaftsbuchhandlung

von 1940 bis 1973, zugleich
die Bilanz, die Marthe Kauer, die
Geschäftsführerin der Buchhandlung
in dieser Zeit, über eine originelle Aktivität

zur Förderung des Schrifttums
zieht. Mit Albin Zollinger begann es, es

folgten Albert Ehrismann und Hans
Schumacher, es traten junge Talente auf
und schliesslich auch die Emigranten
Brecht, Mehring, die Aussenseiter wie
Turel und Hohl. Literarisches Leben,
das man in unserem Lande vermisst
und oft für tot erklärt, — hier fand es

statt, hier kam es zu Diskussionen, zu
Begegnungen, zu fruchtbaren Kontakten.

Alfred A. Häsler hat zu Marthe
Kauers Erinnerungsbuch ein Vorwort,
ein Wort des Dankes geschrieben
(Pendo Verlag, Zürich 1991).


	Das Buch

