
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 71 (1991)

Heft: 11

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

«700 Jahre Eidgenossenschaft»
im Spiegel von Politik und Geschichtsschreibung

Tschudi, Schiller und ihre patriotischen und antipatriotischen Nachfolger

Geschichtsschreibung ist immer
mehr oder weniger absichtsvoll an ein
Publikum gerichtet, dem etwas gezeigt
oder beigebracht werden soll oder —
auch dies ist möglich — das etwas
Bestimmtes hören will. Für Legitimation

von Herrschaft, Rechtfertigung
einer bestimmten Politik, Verpflichtung
auf ein bestimmtes Verhalten oder
Bestätigung vertrauter Vorstellungen
wird mit Vorliebe die entsprechend
historiographisch gestaltete Vergangenheit

herangezogen. Dies kann ganz
zielgerichtet-propagandistisch veranstaltet

werden, kann aber auch unbe-
wusst-pragmatisch geschehen. Pohtik
und Geschichtsschreibung stehen sich
gefährlich nahe. Nur genaue Quellenkenntnis

und ständige kritische
Selbstkontrolle des Historikers vermögen
diese Gefahr in Grenzen zu halten.

Von Tschudi zu Schiller

Wenn heute der Grossteil der
Schweizer von der Entstehung der
Eidgenossenschaft eine mehr oder weniger
bestimmte Vorstellung hat, ist das nicht
dem Zufall zuzuschreiben. Über die
Hintergründe dieser Vorstellung geben
sich aber die wenigsten Rechenschaft,
und ob diese Vorstellung der historischen

Wirklichkeit entspreche, ist für
den Grossteil der Vorstellungsträger
ohne Belang. Solange ein Geschichts-

büd bestimmte Bedürfnisse wie nationale

Identität und Solidarität sicherstellt,

bleibt die Frage nach dem
Wahrheitsgehalt im Hintergrund; erst wenn
es diese Funktion nicht mehr erfüllt,
stellt sich für das breitere Publikum die
Frage, «wie es eigentlich damals war».

Meist ungenannter, doch leicht
eruierbarer erster Autor des im
patriotischen Bewusstsein noch heute lebendigen

Geschichtsbilds ist der 1572
verstorbene Glarner Politiker und
Geschichtsschreiber Aegidius Tschudi.
Wer Friedrich Schillers Drama Wilhelm
Teil gesehen oder gelesen hat, dem ist
Tschudis BUd bekannt. In den verschiedenen

Episoden des Befreiungsgeschehens
wie in der Verknüpfung der Ereignisse

mit dem Mord an König Albrecht
im Jahr 1308 ist Schiller — stellenweise
wortlautgetreu — Tschudi gefolgt. —
Für Schiller war Tschudi Inbegriff des
naiven Erzählers. Er schreibt: «Dieser
Schriftsteller hat einen so treuherzigen
herodotischen, ja fast homerischen
Geist, dass er einen poetisch zu stimmen
imstande ist.» Mit diesem Urteil hat er
Tschudi völlig schief eingeschätzt.
Tschudis Bericht von der Entstehung
der Eidgenossenschaft ist keine
treuherzige Erzählung, sondern eine bis in
die Einzelheiten durchdachte und
ausgefeilte Darstellung. Tschudis Bild
beruht auf einer weitgehenden Kenntnis

der Dokumente und der chronikalischen

Überlieferung, wobei er von letz-



874 POLITIK UND GESCHICHTSSCHREIBUNG

terer in seiner Darstellung nicht nur die
proeidgenössische verarbeitet, sondern
auch die antieidgenössische berücksichtigt

hat. Darüber hinaus hat sich
Tschudi auch um die mündliche
Überlieferung bemüht, und schliesslich war
ihm die Szenerie des Befreiungsgeschehens

bis ins Detail aus eigener
Anschauung bekannt. Aus zahllosen
Teilchen hat er synthetisierend und
harmonisierend ein Bild aufgebaut, in dem
der landläufig als Bundesgründer
verehrte Wilhelm Teil zwar eine wichtige,
aber keineswegs die zentrale Rolle
einnimmt. Nicht die aus der Situation
geborene Tat eines einzelnen war für
Tschudi das Entscheidende, sondern
das Vorgehen einer besonnenen
Führungsgruppe, die als Nachkommen der
freien Uranwohner und Inhaber
wohlerworbener königlicher Freiheitsbriefe
auf dem Rütli die Unhaltbarkeit der
bestehenden Verhältnisse feststellte
und wohlüberlegte Massnahmen für
deren Beseitigung traf. Tschudis
letztgültige Fassung von der Entstehung der
Eidgenossenschaft konnte allen
früheren und zeitgenössischen Vorwürfen
auf Rebellion oder auch nur ungezügelten

Widerstand begegnen.

Tschudis Integration des Mythos
in die Geschichte

Tschudis Darstellung der Entstehung

der Eidgenossenschaft wurde bis

zum Beginn des 19. Jahrhunderts von
der gesamten schweizerischen
Historiographie übernommen, und im
patriotischen Selbstverständnis lebt sie

noch heute fort. Vor Tschudi gab es

indessen keine solche Einstimmigkeit.
Noch im 16. Jahrhundert wurde die
Entstehung der Eidgenossenschaft in
zahlreichen, grundsätzlich voneinander

abweichenden Versionen erzählt. So

wird beispielsweise in der Schweizerchronik

eines Kaspar Suter das Jahr
1313 als Zeitpunkt des Geschehens
angegeben und das «gemein volck»
unter Führung von Stauffacher als Träger

des Aufstands erklärt. Der St. Galler

Humanist Joachim von Watt (Vadian
genannt) seinerseits glaubte weder an
die Urfreiheit der Innerschweizer noch
an ein einmaliges Befreiungsgeschehen.
In geradezu modern anmutender Weise
rechnete er mit einer langwierigen
Emanzipationsbewegung, die zu
Anfang des 14. Jahrhunderts im
Zusammenhang mit der Schlacht bei
Morgarten sich auch militärisch zu
behaupten vermochte.

Aus diesen Andeutungen gehen zwei
Sachverhalte hervor. Einerseits, dass

man das gleiche historische Ereignis
sehr verschieden erzählen kann, und
anderseits, dass sich eine Version
durchsetzen und alle andern verdrängen

kann. Dabei braucht die erfolgreiche

Version nicht einmal die
zutreffendste zu sein.

Warum hat gerade Tschudis Darstellung

und keine andere die schweizerische

Geschichtsschreibung so lange
bestimmt und das eidgenössische
Selbstverständnis auf Dauer geprägt?
Drei Gesichtspunkte scheinen mir in
diesem Zusammenhang von Bedeutung
zu sein:

Zunächst einmal wurde Tschudis
erstmals durch Dokumente abgestützte
Darstellung von den gelehrten
Geschichtsschreibern seiner Zeit
übernommen und fand über deren Werke —

wenn auch meist ohne Nennung Tschudis

— allgemein Verbreitung, lange
bevor seine Schweizerchronik 1734/
36 im Druck erschien.

Zum zweiten entsprach die Darstellung

den Auffassungen und Interessen



POLITIK UND GESCHICHTSSCHREIBUNG 875

der gemeineidgenössischen
Oberschicht. Tschudi war Angehöriger einer
Glarner Landammännerfamilie und
gehörte damit zur staatstragenden
Führungsschicht, der sogenannten «erber-
keit». Von seiten der regierenden Familien

war es nicht erwünscht, wenn die
Entstehung der Eidgenossenschaft für
einen aufrührerischen Teil samt Mitläufern

in Anspruch genommen wurde.
Tschudi schrieb im Sinn der
Innerschweizer «erberkeit», wenn er die
Eidgenossenschaft als das Werk von
Vorfahren der Führungsschicht seiner Zeit
darstellte.

Der ausschlaggebende Grund für die
nachhaltige Wirkung von Tschudis
Darstellung liegt aber anderswo.
Tschudi hat die herkömmliche
Befreiungstradition nicht als eine Sage abgetan,

sondern sie noch weiter ausgestaltet

und zum Kernstück seiner
Schweizerchronik gemacht. Sogar die Figur
von Wilhelm Teil wird beibehalten und
damit dem Leser die Identifikation
leichter gemacht. In dieser Hinsicht traf
Tschudi den allgemein verständlichen
Ton. Der Mythos von der Entstehung
der Eidgenossenschaft wurde nicht aus
der gelehrten Geschichtsschreibung
verbannt, sondern in sie integriert.

Fortbestand romantischer Verklärung

Die Geschichtsschreibung des 19.
und 20. Jahrhunderts konnte sich mit
Tschudis Bild nicht mehr begnügen.
Die Argumentation wurde nunmehr
kritisch-wissenschaftlich geführt.
Erstaunlich ist aber, dass die moderne
Geschichtsschreibung trotzdem in
Tschudis Kategorien verfangen bleibt.
Zwar hat man sein Bild nach Strich und
Faden zerzaust. An die Stelle der
Mythen und des spekulativ errechneten

Gründungsjahrs 1307 (wie es noch
heute am Teil-Denkmal in Altdorf zu
lesen ist) sind greifbare Dokumente
getreten, vor allem der erst im 18.
Jahrhundert wiederentdeckte, von der
Forschung ins Rampenlicht gerückte und
im Ehrenarchiv zu Schwyz aufbewahrte
Bundesbrief von 1291. Alles andere hat
man aber überraschend unkritisch von
Tschudi übernommen: Das Problem
«Entstehung der Eidgenossenschaft»
wurde nicht grundsätzlich durchdacht,
sondern nur mit einem Sprachtrick auf
«Anfänge der Eidgenossenschaft»
umbenannt; die Ereignisse um 1300
wurden nicht unvoreingenommen auf
ihre Relevanz für das erst im 15.
Jahrhundert greifbar in Erscheinung
tretende Gebilde Eidgenossenschaft hin
untersucht, sondern die Vorstellung
von einer entscheidenden Wende — sei

es nun 1307 oder 1291 — unbesehen
oder zumindest stillschweigend geduldet

übernommen. Die laufenden
Festlichkeiten «700 Jahre Eidgenossenschaft»

geben Zeugnis von diesem
Phänomen. Auf diese Weise wird der Blick
auf eine Frühzeit fixiert, in der noch
wenig von der späteren Eidgenossenschaft

zu finden ist, und die gesamte
Aufmerksamkeit auf eine
unverdorben-ländliche Schweiz gelenkt, wo man
die Entstehung in romantischer Verklärung

gerne sähe. Verdeckt wird die
Sicht auf den windungsreichen und
keineswegs voraussehbaren Weg zur
Eidgenossenschaft, wie sie sich erst im und
nach dem Alten Zürichkrieg auch
selbst als solche verstand.

Interessenbezogene Geschichtsbilder

Die verwirrende Zahl von Auffassungen

über die Entstehung der
Eidgenossenschaft gibt Anlass zu einer pro-



876 POLITIK UND GESCHICHTSSCHREIBUNG

vokativen Frage: Sind alle diese
«Eidgenossenschaften» nicht etwa bloss die
Vorstellung der jeweiligen Zeitepoche,
die sich zu diesem Thema äussert?

Bei Patrioten, Nationalpädagogen
und Politikern trifft dies in der Regel zu.
Aus ihrer Interessenlage suchte man
seit jeher und sucht man immer wieder
neu ein Bild von der eigenen Vergangenheit

zu entwerfen, das entweder
ehrenvoll ist oder das man für die jeweiligen

Bedürfnisse am besten gebrauchen

kann. Heute stehen wir vor der
absurden Situation, dass das Bedürfnis
nach einer Nicht-Eidgenossenschaft
angemeldet wird. Die Boykotteure ereifern

sich über die gewordene und
bestehende Schweiz in Schimpfiaden, die
nachgerade liturgischen Charakter
annehmen; das Komitee «700 Jahre
sind genug» gibt seinen historischen
Überdruss unumwunden bekannt;
etwas diskreter, aber mit unüberhörbar
geschichtsfeindlichem Unterton,
äussern sich die EG-Initianten, für die es
«den Europa-Zug nicht zu verpassen
gilt» (so im Wirtschaftsmagazin
«Bilanz») oder laut deren Auffassung
«der EG-Beitrittfrüher oder später kommen

muss» (so im «Manifest für
Europa» der SP).

Für den kritischen Betrachter gibt es

keine Eidgenossenschaften (Mehrzahl),

sondern nur eine Geschichte der
Eidgenossenschaft (Einzahl), mit der er
sich immer wieder neu auseinanderzusetzen

hat. Geschichte ist nicht gegeben,

sondern im Hinblick auf die
Gegenwart aufgegeben. Aufgeschlossene

Schweizer suchen in der
Geschichte keine Bestätigung ihrer
eigenen politischen Wünsche oder
Anweisungen für eine anvisierte
Zukunft, sondern sie fragen nach ihrem
Herkommen, ihrer eigenen Identität.
Geschichtslosigkeit führt zu Identi¬

tätsverlust. Wer nirgends hingehört, für
den kommt es — abgesehen vom
materiellen Wohlergehen — auf nichts mehr
wirklich an. Er ist an nichts mehr
gebunden, völlig «disponibel» (wie es
heute so schön heisst), und macht
demzufolge ohne Bedenken bei jedem
beliebigen gewinnverheissenden
Unternehmen und jeder publikumsträchtigen

Veranstaltung mit.

Solidarität der Frühzeit als Mythos

Die Auseinandersetzung mit der
eigenen Geschichte führt in den
wenigsten Fällen zu schmeichelhaften
Erkenntnissen, aber sie verhilft zu dem,
was unter dem Eindruck des explosiven

technisch-materiellen Fortschritts
unter die Räder geraten ist : Respekt vor
der eigenen Vergangenheit. Übertriebenes

Gegenwartsbewusstsein gepaart
mit intellektueller Überheblichkeit lassen

leicht übersehen, dass auch nach
gewaltigen Abstrichen von der
Schweizergeschichte noch einiges Bedenkenswertes

übrigbleibt. Wohlverstanden:
aus der älteren Schweizergeschichte —
wie aus der Geschichte überhaupt —

gibt es nichts zu lernen, aber der Blick
lässt sich schärfen für den realen Fall
Schweiz in der Gegenwart.

Die vielzitierte Solidarität der
eidgenössischen Frühzeit erweist sich bei
näherem Zusehen als ein illusionäres
Gebilde. Das Heraufbeschwören von
Gemeinsinn und der Appell an die
Ehre konnten höchstens momentane
Wirkung haben, genügten aber zur
Handhabung der zwischenörtischen
Beziehungen und erst recht zur deren
grundsätzlichen Neugestaltung nicht.
Praktizierte Solidarität beruhte nicht
auf Gefühlen, sondern auf Sachzwängen,

gemeinsamen Interessen und der



POLITIK UND GESCHICHTSSCHREIBUNG 877

Scheu vor dem irreparablen Bruch der
aufgrund von Tradition hochgehaltenen

Bünde. Im 15. Jahrhundert hat sich
in dieser Art ein Zusammenleben
eingespielt, in dem auch für kleinere
Teilgebiete ein Platz vorhanden war. Dies
war keine edle Geste der mächtigeren
Orte, sondern das Ergebnis eines

komplizierten Kräftespiels zwischen
Gebilden von wirtschaftlich, sozial
und kulturell höchst unterschiedlicher
Beschaffenheit vor dem Hintergrund
sowohl kleinräumiger als auch reichsweiter

Verflechtung. So haben die
Waldstätte, und insbesondere Obwalden,

durch Renitenz bis zum Äussersten

beim Abschluss des Friedens mit
Mailand im Jahr 1426 und in den
Verhandlungen um die Ewige Richtung mit
Österreich von 1474 auch ihren Anliegen

Nachachtung verschafft. Im Alten
Zürichkrieg und im Zusammenhang
mit der knapp vermiedenen Konfrontation

im Jahr 1481 erzwangen sich die
im Vergleich zu den Städten noch wenig
entwickelten Länderorte nicht nur
die Berücksichtigung nichtstädtischer
Interessen, sondern — viel mehr noch
— rechtliche Freiräume für die einzelnen

Orte, die ihnen zur Eigenregelung
überlassen blieben. Dem mächtigen
Stadtstaat Zürich wurde in der Mitte
des 15. Jahrhunderts die für die
Eidgenossenschaft tragbare Form
aufgezwungen, und nicht weniger schmerzhaft

war die zweite Bändigung in der
Reformationszeit im Zusammenhang
mit ZwingUs ungeduldigen politischen
Plänen. Rationalität und Effizienz
kamen in diesem Ringen nur bedingt
zum Durchbruch; für einzelörtische
Selbständigkeit — nicht selten von
Egoismus nur schwer zu unterscheiden —

wurde ein hoher Tribut entrichtet. In
fortwährenden, vielfach bemühenden
und nicht selten schmerzhaften Ausein¬

andersetzungen galt es immer wieder,
völlig unsentimental einen lebbaren
Konsens zu finden, und so spielte sich
nach und nach ein im Hinblick auf die
nichteidgenössische Umgebung bejahter

Zustand ein. Dies war —
verfassungsmässig gesehen — die spätmittelalterliche

Eidgenossenschaft.

Respekt vor der Geschichte

Es gibt kein Staatsmodell Schweiz,
das sich theoretisieren und in Form von
Rezepten weitergeben liesse. Die
Eidgenossenschaft ist eine Lebensform —
oder pompöser gesagt ein Verhaltensmuster

— das je nach Rahmenbedingungen

zu jeder Zeit wieder neu
verwirklicht werden muss. 1848, als es
darum ging, die Schweiz vor dem
Hintergrund der Französischen Revolution
und der Industriellen Revolution neu
zu überdenken, hat man das noch
gewusst. Der beleuchtende Bericht, den
der spätere Bundesrat Jonas Furrer vor
der Abstimmung über die Bundesverfassung

zuhanden des Zürchervolks
verfasste, bringt dies zum Ausdruck:
« Wenn die Schweiz jetzt neu entstehen
und wenn es sich darum handeln würde,
ihr die erste Verfassung zu geben, so
dürfte man wohl mit Grund erwarten,
dass alle Verhältnisse nur nach Grundsätzen

der strengsten Rechtsgleichheit
geordnet werden und dass daneben
ausschliesslich Rücksichten der Vernunft
und Zweckmässigkeit sich Geltung
verschaffen können. Allein die Sachlage ist
eine ganz andere. Die Kantone haben
Geschichte hinter sich, die man nicht
rücksichtslos abstreifen kann; sie haben
alte, fest im Volksleben wurzelnde
Einrichtungen, die man nicht alle mit einem
Machtspruch beseitigen kann; sie haben
Einnahmsquellen, die sie ohne den aus-



878 POLITIK UND GESCHICHTSSCHREIBUNG

sersten Widerstand nicht preisgeben. So

musste manches Bestehende geschont,
manche Ansprüche gegenseitig geopfert
werden, damit man den Hauptzweck
erreichte, nämlich die Zustimmung
einer Mehrheit der Stände, ohne welche
die Einführung einer neuen Bundesverfassung

nicht denkbar ist.» Jonas Furrer
spricht sowohl als Liberaler als auch als
Schweizer. Der Wunsch nach einem
vollkommenen Staatsgebilde und die
historische Realität werden gegeneinander

abgewogen. Mit dem Vollkom-
mensheitsgedanken ist Furrer zutiefst
der Aufklärung verpflichtet; sein

Respekt vor der Geschichte entstammt
einer Ahnung von der Vorläufigkeit der
Werke einer jeden Zeit. Historisch
zutreffend stellt er fest, dass die
eidgenössische politische Tradition in
Grundfragen einen breiten, auf Teilgebiete

und Minderheiten abgestützten
Konsens verlangt, selbst wenn dies
angeblich voUkommenen Konzepten
zuwiderläuft und der Rationalität nicht
durchwegs Rechnung trägt. Die
Lebensform Schweiz ist mit dem
Problemkreis «Föderalismus» in allen
seinen Aspekten aufs engste verknüpft.

Pragmatischer Föderalismus als Ziel

Unsere Gegenwart schwankt
zwischen Extremen und gibt sich gleichzeitig

Illusionen hin. Sie schwankt
zwischen grenzenlosem Vertrauen in
Rationalität und Organisierbarkeit
einerseits und hemmungslosen
Ausbrüchen von Gefühlen gepaart mit
einem Je-m'en-foutismus, der jede
Verantwortung scheut andererseits.
Gleichzeitig gibt sie sich der Illusion
hin, die Markt- und Wohlstandsgesellschaft

gewährleiste nicht nur das
allgemeine Wohlbefinden, sondern bringe

gleich auch ganz selbstverständlich den
zwischenmenschlichen Frieden mit.
Eine breit auf teilnahmewillige
Staatsbürger abgestützte öffentliche Gewalt
scheint zunehmend überflüssig zu werden,

und man fragt bereits, ob die vier-
fältige Schweizerische Eidgenossenschaft

auf dem Weg zu einer multikulturellen

Gesellschaft sei. Der schwindende

Sinn für «res publica» (d.h. die
Sache, die aUe angeht) äussert sich in
verschiedenster Weise: Mit dem
Anspruch auf individuelle
Selbstverwirklichung werden laufend neue
Forderungen gestellt und bestehende
Verbindlichkeiten als unzumutbar
zurückgewiesen; gruppenspezifische
Aktionsprogramme und Unternehmerstrategien

werden aufdrapiert als staatspolti-
sche Konzepte empfohlen; von
parteiproportional zusammengesetzten
Kollegialbehörden erwartet man, dass sie
mit effizientem Management alle
geäusserten Wünsche erfüllen. Und
wenn dies — wen sollte es verwundern?
— nicht möglich ist, ertönt mit entwaffnender

Unverschämtheit der Ruf nach
«schlagkräftigen und zielorientierten
Regierungsgremien». — In dieser Stim-
mungs- und Erwartungslage kommt die
Frage nach den Möglichkeiten und
insbesondere auch den Rahmenbedingungen

eines erträglichen Zusammenlebens

von unterschiedlichen sozialen
Gruppen doch etwas zu kurz. Trotz
einem Anwachsen des materiellen
Wohlergehens, das seinesgleichen
sucht, ist man im Schweizer Alltag nicht
friedhcher, sondern merklich gereizter
und unverträglicher geworden. — Der
seit dem Spätmittelalter in Gang
gekommene Föderalismus der
Eidgenossenschaft gibt Hinweise darauf, dass
ein Zusammenleben von unterschiedlichen

sozialen Gruppen nicht
grundsätzlich unmöglich ist. Ein Blick auf die



POLITIK UND GESCHICHTSSCHREIBUNG 879

eidgenössische Vergangenheit zeigt
aber auch, dass es ohne fortwährende
allseitige Bemühungen und ohne einen
Minimalkonsens nicht realisierbar ist.
Eine illusionslose und vor allem unge-
heuchelte Besinnung darauf, was
gesamteidgenössisch zumutbar, dann
aber auch durchführbar sei, hat somit
allem andern vorauszugehen. Die Feiern

«700 Jahre Eidgenossenschaft»
wären keine schlechte Gelegenheit
dazu gewesen. Dieser pragmatische
Föderalismus ist aber gegenwärtig nicht
hoch im Kurs. Von der humanitär
beflügelten Avantgarde wird er mit Hohn
zurückgewiesen, die Funktionalisten
der Wirtschaftswelt empfinden ihn als

störend, bei den zukunftsgläubigen
Politikern löst er bloss noch betuüche
Rhetorik aus, und die Angehörigen der

Betroffenheitsdemokratie interessieren
sich bestenfalls noch dafür, was für sich
selber und die engste Umgebung daraus

zu holen sei.

Die Gründung unserer staatlichen
Gemeinschaft, von der die Geschichtsschreibung

je nach Perspektive verklärend

oder absichtsvoll verzerrend
berichtet, ist nicht abgeschlossen. Sie

war mühevoll, sie es immer noch und
sie wird es immer bleiben. Die
schweizerische Eidgenossenschaft ist ein
künstliches Gebüde, das — mehr als
irgendein Staat — vom Willen der
Beteiügten zu dieser fortwährenden
Neugründung lebt. Gemäss demokratischen

Regeln geht die Schweiz dann zu
Ende, wenn nur noch eine Minderheit
sie für nötig oder auch nur für
wünschenswert hält.

Bernhard Stettier

Orientierung am Grundsätzlichen

«Das Orientierungsmuster des Kalten
Krieges hat so gut ausgedient wie
dasjenige des endlosen Fortschritts. Wir
sehen uns nach neuen Möglichkeiten
um, im Grundsätzlichen Orientierung
Zugewinnen...»

Der Satz, der als erster im «Editorial»

zu lesen ist, das der Zentralpräsident

der «Schweizerischen
Arbeitsgemeinschaft für Demokratie», Andreas
Iten, für die im Frühsommer erschienene

Nullnummer der neuen
Publikationsreihe «Konsens» seiner seit
Jahrzehnten staatsbürgerliche Aufklärungsarbeit

leistenden Organisation
geschrieben hat, weist hin auf die Not
unserer Zeit und einen Weg, aus dieser
Not hinauszufinden. Wo dieser Weg

hinführen soll? Das wird mit der
Überschrift der Probenummer angedeutet.
Sie ist mit der Frage «Wozu Religion?»
betitelt.

Die Problemstellung ist ungewohnt
für die Arbeit einer Institution, die in
der Bedrängnis des Landes durch eine
feindliche Umwelt unter dem Kennwort

«Heer und Haus» damit begonnen
hat, Bindeglied zwischen Truppe und
Heimat zu sein. Nach dem Krieg ist
bald einmal eine erste Umorientierung
und Umbenennung erfolgt: «Schweizerischer

Aufklärungsdienst — SAD»
nannte sich seither der auf Zielsetzungen

mit ziviler Prädominanz umgestellte

und umgetaufte Aufklärungstrupp,

dessen Kern allerdings bei allem



880 ORIENTIERUNG

Bestreben, das Schwergewicht auf die
Sparte «Haus» zu legen, immer noch
durch eine innere Bindung an die
Armee geprägt blieb. Vor kurzem erst
ist diesem dem Widerhall in den Kreisen,

die eigentlich erreicht werden sollten,

abträglichen Ruf damit Rechnung
getragen worden, dass das SAD-Signet
nunmehr eben für «Schweizerische
Aktion für Demokratie» steht...

Der jüngste, noch unsicher anmutende

Schritt einer Neuorientierung
wäre nun also der Einbezug des
Religiösen in das herkömmliche staatsbür-
gerUche Wirken. Der Versuch, unsere
vielen ungelösten Probleme durch die
Rückkehr zum verloren gegangenen
Glauben einer Lösung näher zu führen.
Diese Wende konnte sich wohl nur
unter den ganz besonderen Aspekten
der derzeitigen SAD-Führung anbahnen:

Andreas Iten ist einer der seltenen
im WeltanschauUchen ruhenden
zeitgenössischen Politiker. Was er einst als
Lehrer der Philosophie jungen
Menschen weitergab und heute als freisinniger

Regierungs- und Ständerat mit der
politischen Alltagsarbeit in Einklang zu
bringen versucht, das musste auch die
Tätigkeit der Organisation beeinflussen,

zu deren Vorsitzenden er nicht
zufällig gewählt worden ist. Schon länger

fällt Iten durch seine Fragestellungen

und Wegweisungen auf.
Es sei hier auf einen im Frühjahr

1989 publizierten Beitrag «Die Zeit der
brennenden Ungewissheiten»
hingewiesen. Unter Bezugnahme auf das
damals — nach Kopp-Rücktritt und im
eben sich abzeichnenden Umfeld einer
«Fichen-Affäre» — in Umlauf
gebrachte Wort von der ernsten «Staatskrise»

hat er festgehalten, dass dieses

Hochspielen von Fehlleistungen zwar
an der Realität vorbeigehe, aber doch
Schlüsse zulasse, auf das, was die

Menschheit derzeit bewegt: Der
Mensch habe sich aus seiner Verwurzelung

gelöst. «Die Natur versagt dem
Menschen die letzte Sicherheit und Gott
zieht sich zurück. Die alte philosophische

Gewissheit, mit der schon Aristoteles

und die mittelalterliche Philosophie
des Aquin den Gottesbeweis erbracht
glaubten, dass nämlich alles Bewegliche
ein Unbewegliches voraussetzt, ging
verloren. Der moderne Mensch sieht sich

vom Bewegten mehr berührt als vom
Unbewegten, vom Seienden mehr als
vom Sein, von der Mode mehr als von
der Tradition...»

Das sind, von einem Politiker
ausgesprochen, ungewohnte Worte. Und sie
rufen — fern davon, frömmlerisch zu
wirken — Grundsätze in Erinnerung,
die erst das Zusammenleben erspriess-
lich machen. Die Offenheit, Liberalität
und Individualität, die heute so hoch im
Kurs stehen, mögen für sich allein
schätzenswerte Werte sein. Aber wo
bleibt der Wille zur Gemeinschaft?
Werden die Folgen für die Gemeinschaft

bedacht, wenn es für die Ehrhchkeit

kein Fundament mehr gibt? Man
mag sie ethisch oder vom schlichten
Glauben her erinnern — von solchen
Fundamenten hängt der Fortbestand
der staatlichen Gemeinschaft ab!

Die SAD hat die Fragen ihres
Vorsitzenden aufgenommen. An verschiedenen

Arbeitstagungen ist ein Leitbild
entwickelt worden, unter das die zeitge-
mäss erneuerte Tätigkeit gesteUt werden

soll. Das Leitbild wird in der
erwähnten Publikation, welcher mit
dem Kennwort «Konsens» die Richtung

gewiesen wird, publiziert: «Konsens»

als Gegengewicht zum «Dissens»,
der — das hat zum erstenmal in solcher
Deutlichkeit die Armeeabstimmung
vom 26. Oktober 1989 gezeigt — daran
ist, unsere Willensnation auseinander



ORIENTIERUNG 881

zu dividieren. Mit der Frage «Wozu
Religion?» lässt sich die Probenummer
gleich auf eine Existenzfrage ein. Ob
der kühne Versuch als gelungen zu
bezeichnen ist, das muss sich erst erweisen.

So sehr der Gehalt der zu diesem
Thema verfassten Beiträge, die im
wesentlichen von einem Ende letzten
Jahres auf der Rigi durchgeführten
Seminar mit der Teilnahme von
Wissenschaftern, PoUtikern, Medienschaffenden

und «Vertretern der religiösen
Praxis» inspiriert wurden, zum
Nachdenken anregt — ihre magazinhafte
Aufmachung könnte manchen Leser
stören und von der erforderlichen
Vertiefung abhalten. Und dann die Fortsetzung?

— Es kann ja nicht bei schriftlichen

Äusserungen sein Bewenden
haben.

Wichtig erscheint immerhin die
Erkenntnis, dass das Unternehmen
nicht mit dem Fehler der in aller Welt
sich regenden «Fundamentalisten»
behaftet ist, die fanatische Offensiven
zur Re-Islamisierung, Re-Judaisierung
oder auch Re-Christianisierung betreiben,

statt zur innern Befriedung
beizutragen. Es ist im Gegenteil dieser
Versuch darauf angelegt, dass man weltweit
einander näherkomme, wobei es —
nach einem frei wiedergegebenen Zitat
von «Konsens» — um die Wiederentdeckung

der Werte ginge, an denen
heute die industrialisierte Welt im
Unterschied zur Dritten Welt Mangel
leidet. Ja diese — die Entwicklungsländer

— hätten hier gerade ihren Reichtum,

den sie allerdings im Schielen auf
die materiellen Vorteile der viel beneideten

Reichen Länder zu verspielen im
Begriffe sind. Es darf dazu der lange
schon notierte Satz eines Johannes Itten
(mit Doppel-T-geschrieben) wiedergegeben

werden. Der Berner Itten,
Bauhaus-Lehrer, Künstler und Denker, hat

aus dem nahen Befassen mit östlicher
Philosophie und Lebenspraxis einst
festgehalten:

«Westliche Wissenschaft und Technik
müssen durch eine Verbindung mit
der Philosophie und religiösen Praxis
des Ostens zu einer Art Synkretismus
gebracht werden: Wenn der Westen
seine Forschungsrichtung nach aussen

fortsetzt, so wird er sich selber
zerstören, weil das Gegengewicht nach
innen fehlt...»'
Diese Abschweifung, die zur

Verdeutlichung dessen, was ausgesprochen
werden möchte, sich aufdrängte, soll
nun in Gestalt weiterer Lesefrüchte zur
«Gottessuche» mit zwei in scheinbar
unüberbrückbarem Widerspruch
zueinander stehenden Denkern führen,
die — jeder auf seine Art — um die
Erkenntnis menschlicher Existenz
gerungen haben: Zu Hans Küngs — in
seiner eigenen katholischen Kirche
umstrittener Theologe, aber als einer
der grössten Philosophen unserer Zeit
allgemein anerkannt — gewaltigem
Werk «Existiert Gott?» (Piper Verlag,
München 1978) und zur noch kurz vor
dem Tod zu Ende gebrachten und in
der Sammlung «Stoffe IV-IX»
veröffentlichten, bestürzend klugen wie
ausweglosen Skizze «Das Hirn» von Friedrich

Dürrenmatt (Dürrenmatt, Turmbau,

Piper Verlag, Zürich 1990,
Seite 237 ff.).

Dürrenmatt, den vorzustellen sich
erübrigt und von dem in diesem
Zusammenhang nur anzumerken ist,
dass er ebenfalls von der Theologie
herkommend zeitlebens mit Philosophie

sich abgegeben hat, denkt in
seinem «Hirn» zwei Dutzend Seiten lang
über ein in MUliardenzeiträumen
selbsttätig entwickeltes Organ nach, in
dem unsere Vorstellungswelt gründet.



882 ORIENTIERUNG

Es wird ein Phänomen rein
naturwissenschaftlich, bewusst jede Mitwirkung
von Kräften ausschüessend, die
Unerklärbares erklärbar machen könnten,
bis in die letzten Verästelungen
nachkonstruiert. Groteske, aber für den
tiefsinnigen Kommödienschreiber
bezeichnende Bilder werden an einem
wissenschaftlichen Gerüst zu einem
Gedankengebäude aufgerichtet, das
den Leser in seiner Kühnheit letztlich
bestürzt.

So, wenn Dürrenmatt schreibt, dass

«ganz zufällig, ein nebensächliches
Detail in der Gedankenflut, ein flüchtiger

Nebengedanke eines Nebengedankens

auch ich dem Hirn einfalle...»
Weiter, wenn er sich die Frage stellt: «Ist
das Hirn meine Fiktion, die ich schreibe,
oder bin ich die Fiktion des Hirns, die
das Hirn schreibt?» Und darauf
sogleich die Antwort gibt: «Bin ich
jedoch nur fiktiv, ist auch das Hirn, das
ich schreibe, fiktiv, aber auch wer das
Hirn liest, und der Kritiker, der das Hirn
rezensiert, sind nur Fiktion !» Oder eine
Seite weiter: «So ist alles, was mich
umgibt» (Bleistift, Papier, Tisch, Bücher
auf dem Tisch, das ganze Handwerkszeug

des schreibenden SchriftsteUers
bis hin zur Schreibtischlampe, die — ein
typisch Dürrenmattsches Detail —
«auch tagsüber brennt», werden aufgezählt)

«möglich oder wirklich...»
«Alles» — eingeschlossen die böse
Kabarett-Nummer von einem «Gott mit
oder ohne Bart, der in einer alten
Smokinghose mit Pornoheften am Strand
liegt» — «wäre von einem Hirn gedacht,
das ich anstelle des dimensionslosen
Punktes fingiert hätte, der vor 20 Milliarden

Jahren explodierte!» — So verrückt
das aUes scheint, Dürrenmatt lässt

seinem phantastischen Gedankengebäude
eine minder phantastische Wirklichkeit
als Schlussbild folgen, wenn er erzählt,

wie er auf einer Fahrt von Krakau nach
dem einstigen in jener Gegend betriebenen

Konzentrationslager am
Lagereingang der alle Vorstellungskraft
sprengenden Aufschrift begegnet:
«Arbeit machtfrei!»

Der hier in starker Verkürzung
angedeuteten «Schöpfungsgeschichte» eines
sich von einer nicht beweisbaren
«Höhern Macht» bewusst distanzierenden

Zeitgenossen, der sich eben so
seine Gedanken machte (Dürrenmatt in
unserm Zusammenhang: «Ich halte die
Frage, ob Gott existiere, für sinnlos...»),
sei nun ein notwendigerweise auf einige
den Leser besonders ansprechende
Passagen reduzierter Extrakt aus der
zweiten «Antwort auf die Gottesfrage
der Neuzeit» — so der Untertitel von
Küngs «Existiert Gott?» — gegenübergestellt.

Das «Weltmodell», von dem Küng
spricht, erklärt die Erkenntnisse der
Naturwissenschaft, die alles von dem
«Urknall», der sich vor 13 MilUarden
Jahren ereignet hat, herleitet, nicht
einfach für null und nichtig. Aber Küng
weist darauf hin, dass in dieser
Konstruktion Entscheidendes offen bleibt.
Zum Beispiel bleibt die Frage offen,
woher die Ur-Atome kamen. «Warum
gibt es etwas und ist nicht einfach
nichts ?» Weil Gott das Spiel mit und um
die Welt, mit und um den Menschen in
Gang gebracht und die Regeln dafür
festgelegt hat. Und auch am Ende wäre
— in merkwürdiger Übereinstimmung
übrigens der biblischen Endzeitvisionen

mit den naturwissenschaftlichen
Theorien — nicht einfach das Nichts,
sondern stünde wieder Gott. Wenn
Gott nicht existierte, wäre das für die
Menschheit eine Kapitulation vor dem
Nichts. «Gott ist notwendig!»

Diese Erkenntnis wird nicht einfach
so hingestellt. Es geht ihr, auf über 700



ORIENTIERUNG 883

Seiten ausgebreitet, eine auch vom
nicht philosophisch vorgebildeten
Leser spannend zu lesende Geschichte
des Nachdenkens über unser Woher
und Wohin voraus. Daraus einige
Wegmarken: Dass Gott existiert und von
den Menschen faktisch anerkannt wird,
das wird nicht nur im ganzen Alten und
Neuen Testament und von den
Reformatoren als selbstverständlich
vorausgesetzt: auch die Heiden erkennen
einen wirklichen Gott. Der Gott der
Bibel ist nicht nur der Juden und Christen

Gott, sondern der Gott aller
Menschen. «Gott ist», so wird Bonhoeffer
zitiert, «kein überdimensionales Wesen,

ist kein allmächtiger Herrscher, kein
ausserirdisches Wesen. Gott ist in dieser
Welt und diese Welt ist Gott.»

Von einer andern Seite her zum nicht
im strengen Sinn des Wortes zu leistenden,

aber logischen «Gottesbeweis»
führt die rhetorische Frage von Karl
Jaspers: «Ist nicht die Annahme einer
ersten Ursache von allem vernünftiger
als die Negation. Wäre sonst nicht die
ganze Wirklichkeit sinnlos ?» Biologisch
gibt es keine Notwendigkeit göttlichen
Eingretfens bei der Entstehung des

Lebens, aber auch für den
Naturwissenschafter (und es sind ihrer immer
mehr und gerade die führenden Geister
dieser Wissenschaft, die sich dazu

bekennen) stellt sich die existentielle
Frage nach Ursprung und Ziel. Nur das

glaubende Ja gibt die gültige Antwort:
Gott wirkt als der schöpferische und
vollendende «Urhalt». So führt das
Grundrätsel der Wirklichkeit zum
Beweissprung: «Wenn Gott streng
genommen nicht bewiesen werden kann
— noch weniger kann seine Nichtexi-
stenz bewiesen werden...»

Zum entscheidenden Schluss: Die
Diskussion um die Existenz Gottes füllt
nicht nur Bewusstseinslücken. Sie ist

zugleich von grösster Bedeutung für
unsere Lebensführung. An den Vollender

Gott glauben heisst an der Vollendung

arbeiten. Die biblischen zehn
Gebote sind Minimalforderungen für
das menschliche Zusammenleben. Wer
sich mit der Begründung des Lebens als
eines rein biologischen Phänomens
zufrieden gäbe, der müsste die
Herrschaft des «Herrenmenschen», der sich
in der Natur als der Starke durchsetzt,
als natürliche Ordnung anerkennen.
Dass diese «Natürlichkeit» kein Rezept
für die Lösung der Probleme der
Menschheit ist, das ist angesichts der
immer zahlreicher werdenden ungelösten

Probleme nicht zu verkennen.
Darum wird ja auch in immer weiter
gespannten, vom nationalen in den
internationalen Raum greifenden Kreisen

an neuen Lösungen gearbeitet. Es
werden noch und noch «Szenarien»
entworfen, wie man sich die Bewältigung

der Zukunft denken könnte. Bei
aller Seriosität, die den technischen
Bemühungen nicht abzustreiten ist,
solange diese Arbeiten nicht vom
Geiste religiös/ethischer Erneuerung
geleitet werden, muss wohl alles Mühen
Bruchwerk bleiben.

Das ist, um damit konkret zu der
SAD-Initiative zurückzukehren, die
diese letzte Zuflucht unserer
orientierungslosen Zeit wieder bewusst
machen möchte, der anerkennenswerte
Gedanke eines noch nicht ausgereiften
(und vielleicht nie ausreifenden)
Vorhabens. Seine Promotoren werden sich

vor der Illusion zu hüten haben, dass ihr
moralisches Engagement allein genügt.
Aber es geht sicher nicht ohne Änderung

der inneren Einstellung.
Arnold Fisch

1 Nachzulesen in Michael Stettier
«Machs na», Bern 1981, Seite 234.



884 NATIONALE MINDERHEITEN

Die nationalen Minderheiten als neue Herausforderung

Nach der Genfer Minderheitenkonferenz

Die nationalen Minderheiten sind
nicht eine Erfindung der postkommunistischen

Ära. Es gibt sie schon lange.
Aber in den Diktaturen des Ostens
konnten die Minderheiten ihre Stimme
nicht erheben. Sie wurden mit Gewalt
niedergehalten. Deshalb brechen mit
der wiedergewonnenen Freiheit auch
die jahrzehntelang unter der Oberfläche

schwelenden Konflikte aus. In den
neuen Demokratien Mittel- und
Osteuropas — aber nicht nur dort —
verlangen Menschen ungestüm, dass sie in
ihrer angestammten Umgebung ein
Leben führen dürfen, das aufgrund
ethischer, sprachlicher, kultureller oder
religiöser Gegebenheiten von jenem
der Mehrheit verschieden ist.

Internationale Bemühungen

Doch was sind nationale Minderheiten?

Im poUtischen AUtag scheint jeder
zu wissen, was Minderheiten sind.
Nicht so jedoch in der blassen Welt der
Definitionen. Die Vereinten Nationen
sind seit 44 Jahren daran, eine
allgemeingültige Definition zu erstellen —
leider bis heute ohne Erfolg. Definitionen

enden in Sackgassen. Der Europarat
und die Konferez für Sicherheit und

Zusammenarbeit (KSZE) begnügten
sich deshalb mit Arbeitshypothesen. Im
allgemeinen werden folgende Merkmale

als kleinster gemeinsamer Nenner
für nationale Minderheiten anerkannt:
1. Numerisch ist die Minderheit in der
Minderzahl; 2. Sie ist im Staat nicht
dominant (also nicht wie die kleine
Minderheit der Tutsi in Burundi); 3. Sie

unterscheidet sich durch ein objektives
Kennzeichen von der Mehrheit (z.B.
durch Sprache, Religion); 4. Die
Minderheit verfügt über ein
Zusammengehörigkeitsgefühl.

Nebst den Vereinten Nationen sind
vornehmlich der Europarat und die
Konferenz über Sicherheit und
Zusammenarbeit in Europa (KSZE) bestrebt,
internationale Bestimmungen zum
Schutz und zur Förderung von Minderheiten

auszuarbeiten. Die Europäische
Menschenrechtskonvention von 1950
schliesst in Artikel 14 ausdrücklich
nationale Minderheiten in die Garantie
der Nichtdiskriminierung ein. Im
Schosse des Europarates wurde auch
eine «Charta der regionalen und
Minderheitensprachen» ausgearbeitet. Dieses

Dokument, welches rechtlich nicht
verbindlich ist, enthält weitreichende
Schutzmassnahmen auf sprachlichem
Gebiet. Schliesslich setzte der Europarat

1989 eine unabhängige «Europäische

Kommission für die Demokratie
durch das Recht» ein. In deren Auftrag
entwarf Giorgio Malinverni, Professor
in Genf, ein juristisches Instrument zum
Schutz der Minderheiten. Doch der
Europarat ist noch weit davon entfernt,
zugunsten der Minderheiten einen
ähnlichen Weg einzuschlagen, wie er ihn
bei den Menschenrechten mit Erfolg
begangen hat. Beispielsweise gestatteten

verschiedene bedeutsame Staaten
Westeuropas — namentlich Grossbritannien

und Frankreich — der
Generalsekretärin des Europarates nicht, den
wichtigen Entwurf der genannten
Kommission am Genfer KSZE-Expertentreffen

über nationale Minderheiten



NATIONALE MINDERHEITEN 885

(Juli 1991) im Namen der Strassburger
Organisation vorzustellen. Er ging
Urnen entschieden zu weit. In der Tat
muss man noch grosse politische
Vorarbeit leisten, bis sich der Minderheitenschutz

derart verfestigt hat, dass

Verletzungen juristisch einklagbar werden.

Auf der politischen Ebene hat bisher
die KSZE am meisten geleistet. Sie
setzt sich jetzt, mit den neu aufgenommenen

baltischen Staaten, aus 38 Ländern

zusammen, also aus allen europäischen

Staaten sowie den USA und
Kanada. Die Minderheiten standen von
Anfang an auf der Tagesordnung der
KSZE. Sie figurieren schon in der
Schlussakte von Helsinki (1975). Doch
gründlich befasste man sich mit dem
Minderheitenproblem erst auf dem
Zweiten Treffen der Konferenz über
die menschliche Dimension. Damals,
im Juni 1990 in Kopenhagen, konnte
man in einem günstigen politischen
Klima Bestimmungen verabschieden,
die über allen Erwartungen lagen. Kein
Wunder, dass jene Staaten, welche der
Minderheitenfrage mit tiefem
Misstrauen begegnen, Kopenhagen einen
euphorischen Fehlgriff nennen — dies,
obschon die KSZE-Bestimmungen
nicht juristisch, sondern lediglich
politisch verbindlich sind.

Das Genfer KSZE-Expertentreffen

In der dänischen Hauptstadt geschah
noch etwas anderes, das seine Wichtigkeit

haben sollte. Bundesrat René Felber

schlug vor, ein spezielles KSZE-
Treffen über nationale Minderheiten
durchzuführen. Nicht jedermann
konnte sich mit diesem Vorschlag
anfreunden. Die Schweizer Delegation
musste hartnäckig für die Idee kämp¬

fen. Erst auf der Tagung der Aussenminister

der KSZE-Teilnehmerstaaten in
New York (Oktober 1990) Uessen sich
die USA davon überzeugen, dass die
Minderheitenfrage ein unabdingbarer
Teil der politischen Neuordnung Europas

ist. Die Erklärungen von Bundesrat
Felber, Aussenminister Genscher und
sozusagen allen Repräsentanten der
mittel- und osteuropäischen Staaten
vermochten James Baker umzustimmen.

Und mit dem amerikanischen
Meinungsumschwung erlosch auch der
Widerstand, der aus der südosteuropäischen

Ecke kam. Auf dem Gipfel in
Paris (November 1990) schliesslich
beschlossen die Staats- und
Regierungschefs, vom 1. bis 19. Juli 1991 in
Genf ein Expertentreffen über nationale

Minderheiten durchzuführen.
Warum hatte die Schweiz diese

Initiative ergriffen? Aus zwei Gründen:
Weil die Minderheiten zu einem der
brennenden politischen Probleme
Europas geworden sind und weil die
Schweiz berufen ist, sich auf diesem
Gebiet besonders einzusetzen. Als rare
Ausnahme hat die Schweiz mit einer
multikulturellen Gesellschaft positive
Erfahrungen gemacht. Diese Tatsache
verschafft ihr eine hohe Glaubwürdigkeit.

Einerseits glaubt man ihr, dass sie
keine eigenen Interessen verfolgt, wenn
sie sich des Problems der nationalen
Minderheiten annimmt, und andererseits

hat sie selbst etwas anzubieten.
Das Genfer Expertentreffen war

eine Konferenz von historischer Bedeutung.

Zum ersten Mal seit der
Zwischenkriegszeit befasste sich eine
internationale Tagung in Europa
ausschliesslich mit den Minderheiten.
Zugleich wurde deutlich, wie sehr sich
der Zugang zur Minderheitenproblematik

gegenüber früher verschoben
hatte. In den Konferenzen unmittelbar



886 NATIONALE MINDERHEITEN

nach dem Ende des Ersten Weltkrieges
ging es um die zahlreichen Minderheiten,

die durch die Gebietsveränderungen

von 1919 von ihrem «Mutterstaat»
abgeschnitten wurden. Diesen Minderheiten

gewährte der Völkerbund
sozusagen als Ausgleich für ihren Transfer
in einen anderen Nationalstaat gewisse
Gruppenrechte — mit einem, wie man
heute weiss, zweifelhaften Erfolg.

In Genf dagegen ging es in erster
Linie um die individuellen Rechte von
Personen, die nationalen Minderheiten
angehören, also nicht um Gruppenrechte.

Tatsächlich bildet die Achtung
von Menschenrechten und Grundfreiheiten

die Grundlage für jeden
Minderheitenschutz. Wo Menschenrechte
strikte eingehalten werden, herrscht
jenes politische Klima, in welchem sich
auch Minderheiten entfalten können.
Ist dieses Klima nicht gegeben, stehen
auch die Chancen für den Schutz von
Minderheiten schlecht. Diesen Aspekt
kann man nicht genug unterstreichen:
Um einen erfolgversprechenden Ansatz

zur Lösung von Minderheitenfragen

zu finden, muss man diese in den
grösseren Zusammenhang der
Menschenrechte und international verbindlicher

Standards setzen, die für aUe

gelten.

Gewiss, es gibt einige Gruppenrechte,

welche einer Minderheit zukommen

müssen. Schliesslich unterscheidet
sich ja die Minderheit von der Mehrheit,

und diesen Unterschied wül sie

gerade geschützt wissen. Folglich
bedarf jede Minderheit mindestens
zweier Gruppenrechte: nämlich des
Rechts auf eine eigene Existenz und des

Rechts, die eigene Identität zu wahren
und zu fördern. Diese beiden Gruppenrechte

wurden schon in Kopenhagen
verabschiedet und dürfen somit als

gegeben betrachtet werden. Ausserdem

müssen Minderheiten wirksam gegen
jede Form von Diskriminierung
geschützt werden.

Konkrete Resultate

Was wurde auf dem Treffen konkret
erreicht? Es gibt drei Stufen: Zuerst
bestätigten die Delegierten unmissverständlich

die soliden Grundlagen, welche

im vergangenen Jahr auf der Konferenz

über die menschliche Dimension
in Kopenhagen angenommen wurden.
Das ist wichtiger, als es den Anschein
macht; denn verschiedene Staaten
versuchten, die Standards von Kopenhagen,

die ihnen eigentlich zu weit gingen,
mit Zusätzen abzuschwächen.

Zweitens verstärkt das Genfer Treffen

bisherige Verpflichtungen, etwa
bezüglich der Nichtdiskriminierungvon
Minderheiten.

Drittens wagten sich die Delegierten
auch auf neue Gebiete vor — und zwar
wichtige. Erstmals wird unmissverständlich

festgehalten, dass der Schutz
von nationalen Minderheiten nicht
ausschliesslich eine innerstaatliche Angelegenheit

ist. Die Staatengemeinschaft ist
berechtigt, gegebenenfalls ihre Anteilnahme

am Schicksal von Minderheiten
auszudrücken und ihre Besorgnis
geltend zu machen. Dies gilt nicht als eine
Einmischung in innere Angelegenheiten,

genausowenig wie eine Intervention

zugunsten der Respektierung der
Menschenrechte. Die Internationalisierung

des Minderheitenschutzes dürfte
weitreichende Konsequenzen haben,
denn nach dem Ende der kommunistisch

verordneten Stabilität im Osten
kann man keine neue StabUität errichten,

ohne die legitimen Wünsche von
Minderheiten zu berücksichtigen. Und
dieses wird sich oft nur erreichen las-



NATIONALE MINDERHEITEN 887

sen, wenn die Staatengemeinschaft
einen gewissen Druck ausübt. Erste
Beispiele liegen schon vor. So liess die
Partei der Türken, die «Bewegung für
Rechte und Freiheiten», zu den Wahlen
vom 13. Oktober zu, nachdem
verschiedene Länder gegen ein Verbot
protestiert hatten.

Ein anderes Gebiet, auf das sich die
Genfer Konferenz vorwagte: Erstmals
wird zur Förderung von nationalen
Minderheiten die grenzüberschreitende
Zusammenarbeit empfohlen. Die
Schweiz, welche auf diesem Gebiet
zahlreiche positive Erfahrungen
gesammelt hat, setzte sich mit Nachdruck

dafür ein; denn es liegt auf der
Hand, dass die Zusammenarbeit über
die Grenzen hinweg gerade für Minderheiten

von besonderer Bedeutung sein
kann. Neu ist auch der Hinweis, dass zu
Wahlen auf regionaler oder lokaler
Ebene, die für Minderheiten wichtig
sind, Wahlbeobachtungen über das
KSZE-Büro für freie Wahlen in
Warschau arrangiert werden können.

Es gibt freilich auch Elemente, die
fehlen. So war es nicht möglich,
weitergehende Bestimmungen über Sprache
und Erziehung zu verabschieden. Aus
der Sicht der Schweizer Delegation ist
dies ein schwerwiegender Mangel.
Muttersprache und Erziehung der Kinder

sind für alle wichtig. Deshalb gehören

sie zu den Kernanliegen des Schutzes

und der Förderung von nationalen
Minderheiten.

Schwierigkeiten

Das Genfer Treffen über nationale
Minderheiten war keine leichte Konferenz.

Das erstaunt nicht. Die Schweiz

war sich dessen schon bewusst, als sie

im vergangenen Jahr die Initiative zu
diesem Treffen ergriffen hatte. Aber

Schwierigkeiten sind kein Grund, sich
von brennenden Problemen abzuwenden.

Welches waren die Hauptschwierigkeiten?

Sie waren zweifacher Art:
Erstens widerspiegelt ein so delikates
Treffen, wie könnte es anders sein, die
politische Grosswetterlage in Europa.
Und diese war nicht günstig. Die Krise
in Jugoslawien und der Zerfall des
sowjetischen Imperiums wirkten sich auf
die Verhandlungen aus. Jugoslawien
drohte bis in die letzten Verhandlungsstunden,

den Konsens zu verweigern.
Und die Sowjetunion — im Gegensatz
zu ihrer Haltung nach der August-
Revolution — weigerte sich strikt,
verbindliche Überprüfungsverfahren
anzunehmen.

Die zweite Art von Schwierigkeiten
liegt in den grundsätzlich verschiedenen

Auffassungen. Während ein Land wie
Ungarn bestrebt ist, die Identität der
ungarischsprachigen Minderheiten in
den umliegenden Ländern zu erhalten
und zu fördern, verfolgen die Vereinigten

Staaten eine Politik, welche den
«melting pot» zum Ziel hat, also eine
möglichst rasche Assimilierung von
allen Zugewanderten. Frankreich
seinerseits verficht mit Nachdruck die
Auffassung, auf seinem Staatsgebiet
gebe es keine nationalen Minderheiten;
folglich hätte es die verabschiedeten
Bestimmungen auch nicht anzuwenden;

diese gelten nach französischer
Interpretation nur für Staaten mit
anerkannten Minderheiten. Bei solchen
Unterschieden lässt sich ein gemeinsamer

Nenner nicht leicht finden.

Ein Anfang

Genf setzte einen Anfang. Hat er sich
gelohnt? Man kann diese Frage beja-



NATIONALE MINDERHEITEN

hen. Natürlich gibt es zwei Perspektiven:

Betrachtet man, was es alles auf
diesem Gebiet noch zu tun gibt, dann
ist das Ergebnis bescheiden. Schaut
man aber, mit welchen Schwierigkeiten
dieses Treffen konfrontiert war und wie
wenig andere internationale Fora bisher

vorangekommen sind, hat man
Grund, das Resultat als befriedigend
einzustufen.

In Genf wurde auch beträchtliche
Vorarbeit geleistet. So wurde der
sogenannte «Mechanismus» eingehend
besprochen. Dabei geht es um etwas,
was für die betroffenen Menschen am
wichtigsten ist, nämlich um die Frage:
Wie werden die eingegangenen
Verpflichtungen eingehalten? Verschiedene

Vorschläge wurden vorgebracht.
Man dachte — die Schweiz hatte diese
Idee schon in Kopenhagen eingeführt
und seither weiterentwickelt — an die
Entsendung eines Beobachters.
Andere bevorzugten einen
Berichterstatter oder eine Vermittlungsdelegation.

Diese Beobachter, Berichterstatter

oder Vermittler könnten unter
bestimmten Bedingungen in ein Land
reisen, die Tatsachen feststellen und
Empfehlungen abgeben. Doch das

Expertentreffen konnte sich auf keinen
der verschiedenen Vorschläge einigen.
Schliesslich beantragte die Schweiz, die
drei Vorlagen der Moskauer Konferenz
über die menschliche Dimension
zuzustellen, um die Diskussion dort fortzusetzen.

Das vierwöchige Treffen, welches
Präsident Gorbatschow am 10.

September eröffnete, war dann erfolgreich.
Nun stehen bei krassen
Menschenrechtsverletzungen oder Verstössen

gegen den Schutz von Minderheiten
drei Wege offen: Ein Staat kann selbst,
wie Albanien dies jüngst tat, ein Exper¬

tenteam um eine Bestandesaufnahme
auf seinem Territorium oder um
Vermittlung bitten; sodann können KSZE-
Staaten anregen, dass ein Expertenteam

mit Zustimmung des Landes,
über welches berichtet werden soll,
dorthin entsandt werde; schUesslich
können sechs KSZE-Staaten zusammen

auch ohne Billigung des betroffenen

Landes die Entsendung von
Berichterstattern verlangen, in
schwerwiegenden Fällen sogar in einem
beschleunigten Verfahren. Dann müssen

sich aber zehn Staaten zusammentun.

Der Bericht, welcher eine
unparteiische Bestandesaufnahme und gege-
benenfaUs auch Lösungsvorschläge
enthalten soll, kann hernach dem
zuständigen KSZE-Gremium
unterbreitet werden.

Das Experten- und Berichterstatterverfahren

ist zweifelsohne etwas
umständlich. Doch erschliesst es Neuland.

Erstmals muss ein Staat
Gegebenheiten auf seinem Territorium von
Berichterstattern aus Drittstaaten
untersuchen lassen, wenn verschiedene
KSZE-Teilnehmerstaaten die Besorgnis

teilen, dass der fragüche Staat gegen
die Rechte der Minderheiten Verstösse.
Die bequeme Ausflucht, eine Intervention

zugunsten von nationalen Minderheiten

sei eine Einmischung in die inneren

Angelegenheiten, existiert nicht
mehr.

Wie weiter?

Die Minderheitenfrage dürfte auf
Jahre hinaus auf der politischen
Tagesordnung Europas stehen. In der KSZE
wird sich dies zweifach auswirken: bei
den Menschenrechten und bei der
Sicherheit. Die Minderheitenprobleme
werden zunehmend die Gespräche



NATIONALE MINDERHEITEN 889

über Menschenrechtsfragen beherrschen;

denn der allgemeine Stand der
Beachtung der Menschenrechte
verbesserte sich seit den Umwälzungen in
Mittel- und Osteuropa derart, dass die
meisten Staaten dem Europarat bereits
beigetreten sind oder einen solchen
Schritt in einigen Jahren vornehmen
können. Damit sind sie in der Lage, die
anspruchsvolleren und rechtUch ver-
bindüchen Normen des Europarates
einzuhalten. Der Minderheitenschutz
dagegen ist noch weit entfernt von
rechtlicher Verbindlichkeit. Wie früher
bei den Menschenrechten wird man
jetzt auf diesem Gebiet in mühevoller
Arbeit versuchen müssen, mit politischen

Mitteln das Niveau allmählich
anzuheben.

Wegen Minderheitenproblemen
brechen jedoch auch Konflikte aus. Diese
können die politische Ordnung gefährden.

Deshalb muss sich die KSZE mit
den Sicherheitsaspekten nicht weniger
befassen. Auf Dringlichkeitssitzungen
der Hohen Beamten sowie der Aussenminister

soll das notwendige Krisenmanagement

erfolgen. Doch die KSZE ist,
wie das Beispiel Jugoslawien tagtäglich
vorexerziert, zu wenig darauf vorbereitet.

Mit Appellen allein stellt man kein
Feuer ein. Deshalb muss sie die
notwendige Infrastruktur schaffen. Sie
sollte bei Bedarf in der Lage sein, sofort
Ermittlungen, Waffenstillstandsbeobachtungen

und allenfalls auch
friedenserhaltende Missionen durchführen zu
können. Diese Aufgaben muss die
KSZE sofort an die Hand nehmen,
wenn sie einen ernsthaften Beitrag zur

Beilegung von akuten Krisen liefern
will.

Ein wirksames Krisenmanagement
und griffigere Bestimmungen zum
Schutz der Minderheiten sind unerlässlich.

Doch sie allein reichen nicht aus.
Es gibt wohl kein europäisches Land,
das mehr wohlklingende internationale
Resolutionen unterzeichnet hätte als

Jugoslawien. Und die ReaUtät — man
sieht sie. Letztlich ist etwas anderes
noch nötiger: eine neue Geisteshaltung,
ein Geist der Toleranz; denn die
Bestimmungen auf dem Papier machen
noch nicht das Wesentliche aus.
Minderheiten und Mehrheit können in
einem Staat nur dann friedlich
zusammenleben und einander bereichern,
wenn alle dazu bereit sind. Das ist eine
ernüchternde FeststeUung. Sie weist auf
Grenzen von Interventionsmögüchkei-
ten hin. Anlass zu Resignation soll sie

allerdings nicht sein.
Bei den Menschenrechten hatte die

KSZE mit Beharrlichkeit und Geduld
unerwartete Fortschritte erzielt. Sie
wird bei den nationalen Minderheiten
gleich verfahren müssen. Das bedeutet:
man darf das Ziel nicht aus den Augen
verlieren, nämlich ein Europa der Toleranz.

In aUer Bescheidenheit muss man,
wenn immer die Zeitumstände es

gestatten, versuchen, einen weiteren
Schritt auf dieses Ziel hin zu unternehmen.

Das ist alles andere als spektakulär.

Aber es entspricht dem, was Max
Weber für das Wesen der Politik insgesamt

hielt: ein starkes, langsames Bohren

von harten Brettern, mit Leidenschaft

und Augenmass zugleich.
Paul Widmer



890 SLOWENIEN ALS SONDERFALL

Zur Krise in Jugoslawien — Slowenien als Sonderfall

Die Entwicklung nationaler ethnischer

Bewegungen im jugoslawischen
Raum stellt vermutlich die Fortsetzung
jener Prozesse dar, welche sich am
Ende des 19. Jahrhunderts innerhalb
der Nationen und einiger ethnischer
Minderheiten Jugoslawiens angebahnt
hatten, aber auch anderer derartiger
Vorgänge, welche im Namen des
Internationalismus und der sozialen Revolution

am Ende des Zweiten Weltkrieges
gestoppt und später auf unterschiedliche

Art und Weise «getarnt» oder
erstickt wurden, sobald sie Anzeichen
einer Wiederbelebung aufwiesen. Wir
haben es eigentlich mit den verspäteten
Prozessen der Bildung von Nationalstaaten

in Europa zu tun.
Beim Versuch, die aktuelle Situation

in dieser Hinsicht zu erklären, muss
man hervorheben, dass die ethnische
Politik des kommunistischen Regimes
selbst zu kontroversen und konflikthaften

Situationen geführt hat. Einerseits
hat dieses die ethnischen Eliten von
Nationen gebildet, die vor der Revolution

nicht einmal als separate Entitäten
(zum Beispiel die Mazedonier und
Muslime) anerkannt wurden, andererseits

das Vorhandensein ethnischer
Probleme in Abrede gestellt oder, falls
solche auftraten, diese — getreu dem
Konzept Lenins— beharrlich als Resultat

der Aktivität der gewöhnlich nicht
einmal namentlich bezeichneten
«konterrevolutionären» oder «antisoziaüsti-
schen» politischen Kräfte erklärt.

Ebenso wie andere kommunistische
Regimes hat das jugoslawische keine

angemessenen, auf den Grundsätzen
von Gesetz und Gerechtigkeit beruhenden

konstitutionellen, administrativen,
rechtlichen und anderen politischen

Verfahren für die friedliche Lösung von
ethnischen Konflikten ausgearbeitet.

In einem neuen demokratischen
Umfeld sind so all jene Probleme und
Forderungen an die vorderste Front
gerückt — einschliesslich der die ethnische

Zugehörigkeit betreffenden —,
welche bisher durch staatliche Repression

oder die interne Disziphn der Partei

im Zaum gehalten oder erstickt worden

waren.

Wie in manchen osteuropäischen
Ländern wurde der ethnische Nationalismus

auch in Jugoslawien zum
Hauptwerkzeug für den Aufbau von politischen

Parteien, für die Mobilisierung
der Massen gegen bestehende Regimes
(welche in verbündeten Staaten mit
Zentralregierungen gleichgesetzt
wurden), für die Gleichschaltung der Massen

hinter den «nationalen Führern»
sowie für Bestrebungen zur Errichtung
des unabhängigen internationalen Status

des Landes. In einigen Fällen hat
der ethnische Nationalismus sogar die
sozialen, ökonomischen und politischen

Aspekte der Situation überschattet.

Das wirtschaftliche und politische
Chaos kam den Anstiftern des ethnischen

Nationalismus sehr gelegen. Der
einfachste Weg für die ethno-politische
Elite, ihre Inkompetenz zur Führung
des Landes (oder der Nation) zu
verdecken, liegt in der Schaffung eines
Stereotyps, wonach die «andere Nation»
die Ursache für aUe sozialen,
wirtschaftlichen und anderen Übelstände
der «eigenen Nation» seien. Sie sind
bereit, sich als Verteidiger «ihrer
Nation» aufzuspielen gegen all die
bösen Absichten der «anderen Nation».



SLOWENIEN ALS SONDERFALL 891

Schon Adam Smith stellte fest, dass
der Nationalismus gleichzeitig in zwei
Richtungen wirkt und sowohl zur
Integration als auch zur Auflösung führen
kann. In beiden Fällen ist der Nationalismus

eine Art sozio-politische Bewegung,

deren Grundmuster die Desintegration

der traditionellen Strukturen
bildet. Das erwartete Resultat des

neuen strukturellen Differenzierungsprozesses

ist grundsätzlich die Auflösung

der traditionellen Gemeinschaft.

Der polyzentrische Nationalismus in
Jugoslawien vermochte die gegenwärtige

Staatengemeinschaft nur durch die
Brille seiner Aufteilung in Nationen
oder in kollektive Individualitäten zu
betrachten. Jede Nation hat ihre eigenen

Werte und sucht ihren Staat zu
errichten, um auf diese Weise ihre
potentielle Autonomie zu erreichen.
Die Befürworter des «ethnischen
Wiederaufbaus» betonen die kulturelle
Differenzierung der Gesellschaft, die ihrer
Meinung nach eine entscheidende
Rolle in der Versöhnung «ihrer
Gemeinschaften» spielen könnte, um
dann auf diese Weise zu «Ehre und
Selbstbewusstsein» zu führen. Ohne die
Schaffung von Nationalstaaten ist der
Nationalismus bedeutungslos (Adam
Smith).

Drei der sechs jugoslawischen
Republiken — Slowenien, Kroatien und
Mazedonien — haben sich in
entsprechenden Erklärungen bereits zu ihrer
Souveränität und unabhängigen
Eigenstaatlichkeit bekannt. Serbien und
Montenegro ziehen diesen Begriff in
Erwägung — jedoch auf unterschiedliche

Weise — als einen der EckpfeUer
des neuen jugoslawischen Staatenbundes.

Die Republiken Bosnien und
Herzegowina, deren Bevölkerung aus drei
ethnischen Gruppen, aus Muslimen,

Serben und Kroaten, besteht, ist objektiv
nicht in der Lage, einen solchen Weg

zur «Unabhängigkeit» zu beschreiten.

Der einzige Punkt, über welchen ein
«jugoslawischer Konsens» besteht, ist
also die «Unabhängigkeit der Republiken»

und die «Souveränität der Nationen».

Über diesen Punkt hinaus sind
alle Stellungnahmen der neuen ethnischen

Eliten unterschiedlich, in manchen

FäUen diametral entgegengesetzt.

Im folgenden sollen die wichtigsten
Probleme kurz erörtert werden:

Vielfältige Vorstellungen über
Autonomie

Das erste Problem hängt mit der
zukünftigen Gestaltung der jugoslawischen

Gemeinschaft zusammen oder
mit der künftigen Zusammenarbeit
zwischen den Identitäten, welche auf
dem Boden des früheren Jugoslawien
gedeihen wird. Slowenien und Kroatien
bestehen auf ihrer vollständigen
Unabhängigkeit von den anderen Staaten.
Slowenien hat die Möglichkeit der
Errichtung einer KSZE-artigen
Zusammenarbeit zwischen den
unabhängigen jugoslawischen Staaten
angekündigt. Mazedonien sowie Bosnien
und die Herzegowina haben die Errichtung

einer Art Konföderation
vorgeschlagen.

Das wie üblich von Montenegro
unterstützte Serbien möchte die nach
der Abspaltung von Slowenien und
Kroatien verbleibenden Gebiete in der
neuen «jugoslawischen Föderation»
unter seiner Vorherrschaft «vereinigen».

Serbien lancierte dieses Konzept
unter dem Slogan, «alle Serben sollten
in einem einzigen Staat leben». Dies
würde bedingen, dass auch die ethnisch



892 SLOWENIEN ALS SONDERFALL

gemischten Gebiete Kroatiens — d.h.
mindestens ein Drittel des Territoriums,

das in letzter Zeit durch die
jugoslawische Armee besetzt wurde —
sowie Bosnien und die Herzegowina als
Ganzes, abgesehen von der Republik
Mazedonien, in den neuen serbo-kroa-
tischen Staat integriert werden. Die
Westgrenze sollte die historische Linie
des sich von Virovitica im Nordosten
nach Karlobag an der adriatischen
Küste erstreckenden serbischen
Expansionismus bilden, wobei eine

Berichtigung dieser Linie in künftigen
Friedensverhandlungen als mögUch
angesehen wird.

Bedauerlicherweise ist nun zwischen
Serbien und Kroatien ein Bürgerkrieg
ausgebrochen, dessen nationale und
internationale Konsequenzen nicht
absehbar sind.

Pendente Grenzkonflikte

Das zweite Problem, das aus dem
ersten hervorgeht, betrifft die Grenzen
der neu entstehenden Staaten auf dem
Boden des früheren Jugoslawien.
Einige dieser Grenzen haben einen tief
verankerten historischen Hintergrund,
doch gelten sie international noch nicht
als offiziell anerkannt.

John Stuart Mill hat schon vor mehr
als hundert Jahren darauf hingewiesen,
dass die Übereinstimmung ethnischer
mit poUtischen Grenzen eine unerläss-
liche Voraussetzung für die Freiheit der
Institutionen ist (Mill, S. 38). Die
Durchsetzung dieses philosophischen
Postulats im Falle Jugoslawiens ist

praktisch unmöglich, da alle poUtischen
Grenzen zwischen den bestehenden

Republiken, ausser der
slowenischkroatischen, nicht mit den ethnischen

übereinstimmen, vielmehr alle die
ethnischen Gemeinschaften in zwei
oder mehr Teile «zerschneiden». Die
Exponenten der serbischen Politik
haben erklärt, dass Serbien, neben der
bereits erwähnten Grenze mit Kroatien,

weder seine Grenzen mit Bosnien-
Herzegowina noch mit Mazedonien
respektieren werde, wenn diese
Republiken sich weigern, Bestandteil eines
jugoslawischen Bundesstaates zu bleiben.

Man muss darauf hinweisen, dass
alle jugoslawischen Nationalitäten zurzeit

pendente Grenzkonflikte aufweisen.

Dies bezieht sich auch auf die
Grenze zwischen Slowenien und Kroatien,

welche unter anderem die historische

Halbinsel Istrien in zwei Teile
zerschneidet. Die Grenzfrage wird in
Zukunft eine der Hauptquellen der
Instabilität und ein Vorwand zu bewaffneten

Auseinandersetzungen zwischen
den auf dem Boden des früheren
Jugoslawien hervorgehenden Staaten sein.

Fehlende Homogenität
der Minderheiten

Das dritte Problem hängt mit der
Stellung der ethnischen Minderheiten
in den zukünftigen Nationalstaaten
zusammen. Einzig Slowenien ist
ethnisch mehr oder weniger homogen,
da ungefähr 90 Prozent der Bevölkerung

slowenischen Ursprungs sind.
Alle anderen Republiken haben eine
ethnisch durchmischte Bevölkerung. In
Serbien beispielsweise entstammen nur
75 Prozent der Bevölkerung der
serbischen Ethnie; die anderen sind Albaner
(über zwei Millionen), Magyaren (etwa
eine halbe MilUon) usw. Albaner leben
auch in den Republiken Montenegro
und Mazedonien. In Kroatien gehören



SLOWENIEN ALS SONDERFALL 893

ungefähr 12 Prozent der Bevölkerung
ursprünglich zur serbischen Ethnie —
dies nur einige Beispiele unter vielen.

Würde das Konzept des Nationalstaates

im jugoslawischen Umfeld in die
Tat umgesetzt, käme dabei besonders
der globale Widerspruch zwischen
einem «Staat» als einer Organisation
der Macht und einer ethnischen
Bevölkerungsgruppe hervor. Diese Gegensätze

könnten in jenen Fällen zu sehr
brisanten Konflikten werden, in denen
die Bürger zwischen der Loyalität zum
«Staat» und der Loyalität zur ethnischen

Zugehörigkeit hin- und hergerissen

werden.
Alle ethnischen Gemeinschaften

Jugoslawiens — sowohl die Nationen
wie die ethnischen Minderheiten —
berufen sich auf ihr Recht auf
Selbstbestimmung. Doch berücksichtigen leider
nur wenige der nationalen Führer die
Tatsache, dass das Recht auf
Selbstbestimmung auch die Verpflichtung zur
Toleranz, zur Respektierung der Rechte
auf Anderssein (besonders ethnischer
und kultureller Minderheiten) sowie
die Fähigkeit zum Kompromiss ein-
schliesst.

In erster Linie stehen die Rechte der
Minderheiten als Gemeinschaften auf
dem Spiel, wobei das Recht der
Minderheiten auf Selbstbestimmung das

kontroverseste ist. Dieses umfasst unter
anderem das Recht (durch verschiedene

Formen der Autonomie), über
das ethnische Territorium zu regieren
und es zu beschützen, einschliesslich
der Nutzung natürlicher Ressourcen,
der Erhaltung des ökologischen
Gleichgewichts, eines Schutzes der
ethnischen Bevölkerungsstruktur usw.,

ganz abgesehen von der Abspaltung als

Resultat der unerträglichen Situation
einer in einem Staat lebenden Minderheit

(Devetak, S. 189-269).

Der erste Ansatz zur Lösung dieses
Problems war wenig erfolgversprechend.

Die neuen ethnischen Eliten
beispielsweise in Serbien und Kroatien
erklärten feierlich, dass die dort lebenden

Minoritäten Rechte und
Gleichberechtigung auf «europäischem Niveau»
geniessen. Was dies in der Praxis
bedeutet, wird an der faktischen
Ausschaltung der Autonomie von Kosovo
und Vojvodnina in Serbien gezeigt,
am Führungsverhalten Mazedoniens
gegenüber den Albanern; und sogar in
Slowenien gab es Missverständnisse mit
der winzigen italienischen Minderheit.

Immer noch offen ist das Problem
der Integrität des Bürgers im
allgemeinen gegenüber dem (National-)
Staat. In neuen Verfassungen wird es

notwendig sein, Bürgern und Minderheiten

angemessenen richterlichen
Schutz zu garantieren und ihnen die
Möghchkeit zur Anrufung internationaler

Gerichtshöfe oder Hilfe über
internationale Verfahren innerhalb des

Europarates und der UNO zu gewährleisten.

Weder Sozialismus noch
Nationalismus

Das vierte Problem ist die sozio-poli-
tische Natur der entstehenden
Nationalstaaten, wobei die Wiederholung
des 19. Jahrhunderts vermieden werden

sollte. Bei der Bildung neuer Staaten

auf jugoslawischem Boden ist es
unseres Erachtens notwendig, einerseits

die Überbleibsel des bolschewistischen

Staates auszuräumen und anderseits

die Ausbreitung der negativen
Aspekte des jakobinischen Staates zu
vermeiden. Beide Staatsmodelle haben
ihre historische Mission beendet. Das
neue Ideal ist der rational organisierte,



894 SLOWENIEN ALS SONDERFALL

demokratische, säkularisierte Staat.
Ein solcher Staat müsste den Bürgern
Gleichberechtigung, gerechte Behandlung,

Frieden und Wohlfahrt sowie gleiche

faktische Möglichkeiten zur Entfaltung

ihrer Kreativität gewährleisten.
Über alle gemeinsamen Angelegenheiten

sollten die Bürger als Individuen
oder innerhalb politischer, sozialer,
kultureller, ethnischer und anderer
Organisationen mitbestimmen können
(Devetak, S. 56).

Der Begriff «Nationalstaat», mit dem
die gegenwärtigen ethnisch-linguistischen

Kriterien der Nationalität
bezeichnet werden, hat gemäss Hobs-
bawn heute kaum eine Chance, Basis
eines zukunftstauglichen Konzepts zu
sein (Hobsbawn, S. 177). Er meint, dass
die Geschichte des ausgehenden
zwanzigsten und beginnenden einundzwanzigsten

Jahrhunderts unbedingt als

Weltgeschichte betrachtet werden
muss, die nicht mehr länger von «Nationen»

und «Nationalstaaten» mit politischer,

wirtschaftlicher und kultureller
Autonomie geschrieben wird. Es wird
die Geschichte von «Nationalstaaten»
und «Nationen» im Sinn von
ethnischsprachlichen Gruppierungen sein, die
sich im Rahmen supranationaler und
globaler Strukturen behaupten wollen,
ihnen widerstehen, ihnen zustimmen
oder von ihnen absorbiert oder
herausgefordert werden (Hobsbawn, S. 182).
Die gegenwärtige jugoslawische
Wirklichkeit entspricht dieser Vision
offensichtlich nicht.

Modernisierung und Liberalisierung

Die tatsächlichen Erfordernisse
einer Entwicklung der jugoslawischen
postkommunistischen Gesellschaft
oder Gesellschaften betreffen zualler

erst den Modernisierungsprozess in der
Produktion, der Wirtschaftsführung,
der Restrukturierung der Besitzverhältnisse,

der Rationalisierung der
gesellschaftlichen Einrichtungen, der
Neubesinnung auf das Konzept
internationaler Zusammenarbeit — um nur
einige zu nennen.

All diese Systeme gründen immer
noch auf den Normen und Modellen,
die nicht nur ineffektiv waren, sondern
das Land an den Rand der materiellen
Existenz brachten und die moralische
Integrität des Bürgers weitgehend
zerstörten. Die Verschwommenheit des
ethnischen Nationalismus und sein
mangelnder pragmatischer Gehalt
macht ihn potentiell zu einer universellen

Beistandsgemeinschaft (Hobsbawn,
S. 169). Die nationalen Führer Jugoslawiens

verstanden es, durch irrationale
ethnische Mythen die Aufmerksamkeit
der Mitglieder der Gemeinschaft
abzulenken von den immer schwereren
Entbehrungen, die sie zu erleiden hatten
(Arbeitslosigkeit, Sinken des
Lebensstandards, soziale Ungerechtigkeit
usw).

Es ist offensichtlich, dass ein solcher
Ansatz zur postkommunistischen
Modernisierung Jugoslawiens das
Land oder die zukünftigen, auf ihrem
Boden zu errichtenden Länder nicht
aus ihrem Elend ziehen können. Früher
oder später wird man die modernen
Instrumente der Industrie- und
Informationsgesellschaft für die Entwicklung

jeglicher auf seinen Ruinen
entstehenden sozialen Organisationen einsetzen

müssen.

Die Idee der «Nation», einst wie das
Weichtier der vermeintlich harten
Schale des «National-Staates» entnommen,

geht mit unbestimmten Konturen
daraus hervor (Hobsbawn, S. 181). Die



SLOWENIEN ALS SONDERFALL 895

dramatischen Ereignisse in Jugoslawien

haben generell zur Einschätzung
geführt, dass der Nationalismus nicht
mehr länger ein wichtiger Faktor der
historischen Entwicklung ist, wie dies
im 19. Jahrhundert der Fall war, und
dass die Charakteristiken der nationalistischen

Bewegungen des späten
zwanzigsten Jahrhunderts im wesentlichen
negativ oder eher zweispaltig sind
(Hobsbawn, S. 163—164). Bei gewissen
Gruppen kann es sogar die politische
Klugheit gebieten, für das Vorhandensein

irgendwelcher Feinde besorgt zu
sein, damit die Einheit der Mitglieder
erhalten und die Gruppe sich dieser
Einheit als ihres vitalen Interesses
bewusst bleibt (Hobsbawn, S. 167—

168).

Sonderfall Slowenien

In den sehr komplizierten Verhältnissen

auf jugoslawischem Boden ist
Slowenien ein Sonderfall, der separat
betrachtet werden sollte, und dies aus
den folgenden fünf Gründen:

1. Die Bevölkerung Sloweniens ist,
wie wir bereits feststeUten, ethnisch
homogen (90 Prozent sind ethnische

Slowenen). Die Einführung des Rechts
auf Selbstbestimmung hat zu keinen
ernsthaften Einwänden geführt. Ungefähr

94 Prozent der Bevölkerung sprachen

sich anlässlich des im Dezember
1990 durchgeführten Plebiszits zugunsten

der Unabhängigkeit aus.

2. Die Grenzen Sloweniens zu
Italien, Österreich und Ungarn sind
international anerkannt, und die mit Kroatien

entstehende Grenze ist auf keine
ernsthaften Einwände gestossen.

3. Es gibt einen faktischen Konsens
in Jugoslawien über die Loslösung Slo¬

weniens (selbstverständlich nach Regelung

aller damit zusammenhängenden
finanziellen und anderen Fragen), und
die jugoslawische Armee hat ihre
Einheiten bereits aus Slowenien zurückgezogen.

4. Die slowenische Wirtschaft ist
trotz der gegenwärtigen, durch die
jugoslawische Krise verursachten
Schwierigkeiten als einzige in der Lage,
demnächst in die europäische
Wirtschaftsstruktur aufgenommen zu werden,

wobei sie natürlich von den
europäischen Institutionen und Staaten eine

angemessene Leistungsprämie erhält.
5. Hält man sich vor Augen, dass die

gegenwärtige Krise im balkanischen
Teil Jugoslawiens noch sehr
langedauern wird, sollte es im europäischen
Interesse liegen, zur Stabilisierung
mindestens des nordwestlichen Teils
Sloweniens beizutragen. Es bestehen reelle
Chancen, von seinem Boden aus eine
«freie Zone» zu schaffen, die in Zukunft
die Zusammenarbeit im Südwesten
und Nordosten Europas auf den
Linien, die, symbolisch gesprochen,
von Westen nach Osten führten: von
Barcelona über Toulouse — Montpellier

— Turin — Mailand — Venedig —
Triest — Ljubljana — Maribor — Budapest

nach Kiew, und von Norden nach
Süden: von München über Zürich —

Salzburg — Wien — Ljubljana — Maribor

— Zagreb — Sarajewo — Belgrad —
Sofia nach Athen.

Als Schlussfolgerung möchte ich
unterstreichen, dass jegliche positive
Entwicklung auf jugoslawischem
Gebiet die Erfüllung zweier Vorbedingungen

voraussetzt. Die erste ist die
Beendigung des Bürgerkriegs, die
zweite sind freie Wahlen durch die
betroffenen Nationen und ethnischen
Minderheiten sowie die Respektierung
ihrer Beschlüsse.



896 SLOWENIEN ALS SONDERFALL

Zudem muss unbedingt beachtet
werden, dass die Lösung aller Krisen in
Jugoslawien vom Engagement der
europäischen Institutionen, insbesondere

der EG, WEU und KSZE, abhängig

ist.
Silvo Devetak

Literatur:
A. Bozeman, Politics and Culture in

International History, Princeton 1960. —
S. Devetak, The Equality of Nations and
Nationalities in Yugoslavia, successes and

dilemmas, W. Braumöller, Wien 1988. —

S. Devetak, Manjie, ljudska prava, demokra-
tija, Oslobodjenje, Sarajevo, 1989. — S.

Devetak, Ethnic Policies in Multicultural
Societies, Revija za narodnostna vprasanja/
Journal of Ethnic Studies, Ljubljana 1989,
22, p. 9—13. — S. Devetak, Nove tendenci-
jeu medunarodnoj zastiti ljudskih i etnickih

prava manjina, Sveske, Sarajevo 1989, 26—

27, pp. 39—60. — S. Devetak, The European
Charter on Minorities Rights and the
Emerging of Europe, La Comunità Internazionale,

Quaderni N. 4 CEDAM-Padova
1991, pp. 59—69. — S. Devetak, Ethnie and
Politicai Stability in Central Europe and in
the Balkans, Der Donauraum, Wien 1990,

pp. 18—20. — E.J. Hobsbawn, Nations and
Nationalism since 1780, Cambridge
University Press, Cambridge etc. 1991. —
E. Gellner, Nations and Nationalism, Cornell

University Press 1983. — E.Kedourie,
Nationalism, London 1960. — J.S.Mill,
Vindications of the French Revolution of
February 1848: Dissertations and Discussions

— Political, Philosophical and Historical,

III, Boston, W.V.Spencer, 1868. —
J.S. Mill, Considerations on the Representative

Government, London 1872. — M. Mos-
kowitz, The Politics and Dynamics of
Human Rights, Oceana Publications, Inc.
Dobbs Ferry, New York. — E. Renan, Qu'est
ce qu'une Nation?, Paris, 1882.

Ouiâ piâ '/i Gerber

.MEt4¦

4£_____>
GB wßfr

Gerber


	Kommentare

