
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 71 (1991)

Heft: 10

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Ende in Sicht?

Eine unnötige Literaturdebatte

DasBuch

Die Literaturdebatte, die vor einigen
Wochen in der deutschen Schweiz
aufflackerte, hat lauter falsche Prämissen.
Weil die Solothurner Literaturtage
schon im Programmheft hohe Erwartungen

dämpften und die Neuen oder
wenig Bekannten tatsächlich vielleicht
gut Gemeintes aber kaum Überzeugendes

vortrugen, muss man nicht schon
befürchten, das Ende der Schweizer
Literatur sei in Sicht. Und dass ein
frustrierter Kritiker meinte, blosser
Chauvinismus halte diese Literatur noch
zum Schein am Leben, während sie in
Wirklichkeit gar nicht existiere, braucht
man auch nicht gleich als zutreffende
Beschreibung der Lage zu akzeptieren.
In Solothurn mag es von Jahr zu Jahr
Schwankungen in der Qualität des
Gebotenen geben, und da ja auch die
Jury wechselt, geht zweifellos ein Teil
dieser Schwankungen zu ihren Lasten.
Überdruss an der Quantität der
Neuerscheinungen, an der Vielfalt der Mittel-
massigen, die sich in die Gruppe
interessanter und begabter Autoren
hineinzwängen, ist zwar verständlich, berechtigt

aber nicht zur Prognose, das Ende
der Literatur sei angebrochen.

Es gibt zwei Gründe, warum die
These vom Niedergang vorübergehend
ihre publizistischen Chancen hatte. Der
eine besteht darin, dass nach dem Tod
von Frisch und Dürrenmatt, die kurz
nacheinander starben, der Abglanz des

Weltruhms dieser beiden Grossen nicht
mehr auf die Lebenden fällt. Sie haben
zwei Kollegen — und einige von ihnen

auch Freunde — verloren, die ihnen
allein durch ihre Gegenwart eine Art
von Bestätigung vermittelten, einer
hochbedeutenden und international
beachteten Mannschaft anzugehören.
Ich wähle dieses Wort mit Bedacht.
Nicht nur hat Max Frisch selbst einmal
das Bild von der «literarischen
Mannschaft» gebraucht (zu der notabene —
und nicht bloss auf der Ersatzbank —
zahlreiche Damen gehören); es kommt
einem manchmal so vor, ais sehe sich,
wer vom Niedergang spricht, diese
Truppe nach dem Verlust des Liberos
und des Torjägers von Weltklasse auf
provinzielles Niveau zurückversetzt.
Die Klagen über das Ende der Schweizer

Literatur gleichen aufs Haar den
sachkundigen Urteilen von Experten,
die dem Schweizer FussbaU ja auch die
Konkurrenzfähigkeit auf europäischer
Ebene absprechen.

Der zweite Grund ist nicht ganz so

eindeutig. Aber der Eindruck verstärkt
sich, es fehle manchen Schriftstellern
und Schriftstellerinnen, wenn sie nicht
die altgewohnten Ich-Geschichten
vorlegen wollen, an neuen Themen und
Stoffen. Die Kritik am angeblich
«ereignislosen Land», in dem sie aufgewachsen

sind und das einige von ihnen
verlassen haben, um Distanz dazu zu
gewinnen, ist in allen möglichen
Varianten schon durchformuliert. Der
Konformismus der Gesellschaftskritik
lässt sich nicht mehr übersehen. Wo von
Mannschaft die Rede ist und die Literatur

gewissermassen als Kollektivsport



838 UNNÖTIGE LITERATURDEBATTE

derjenigen verstanden wird, die Bücher
schreiben, kommen Gruppenzwänge
auf, vor allem im Umkreis jener
«Kulturschaffenden», die nicht einmal
ahnen, welche dubiosen Wortschöpfer
den Begriff in Umlauf gebracht haben,
den sie verwenden, um sich selbst zu
bezeichnen.

Ein Schriftsteller hat behauptet,
unsere Gesellschaft benötige zwar
keine Literatur, Autoren dagegen
schon. Das Bonmot, mehr oder weniger
geglückt, enthält eine Anspielung auf
den «helvetischen Holzboden». Den
«Barbaren», die den «Kulturschaffenden»

gegenüberstehen, wird damit
unterstellt, sie hielten sich Schriftsteller
aus Gründen des Alibis. Die
Literaturförderung, die in der Schweiz nicht
gerade unterentwickelt ist und
möglicherweise gar wegen der Leichtigkeit,
mit der Werkjahre, Werkbeiträge und
andere Zuschüsse flüssig gemacht werden

können, sogar negative Effekte
bewirkt, wäre dann nichts weiter als
eine Untermauerung des Alibis, das
sich eine ganz und gar unliterarische
Gesellschaft gäbe. Aber gibt es denn
überprüfbare Befunde, die beweisen,
dass unsere Gesellschaft weniger an
Literatur interessiert sei als irgendeine
andere? Ihr Interesse wird am ehesten

geweckt durch gute Texte, durch
Bücher, die zu überzeugen vermögen,
die zum Widerspruch herausfordern
oder die unser Leben reicher machen.

Von Chauvinismus, der angeblich
allein noch die Existenz einer Schweizer

Literatur vorgaukle, kann ganz
gewiss nicht die Rede sein bei der
Entstehung der «Geschichte der
deutschsprachigen Schweizer Literatur im
20. Jahrhundert», die ein Autorenkol¬

lektiv in der DDR unter der Leitung
von Klaus Pezold erarbeitet hat1. Die
Herausgabe dieses Werks wurde übrigens

durch die «Pro Helvetia» unterstützt,

und dies nicht nur finanziell,
sondern auch durch die Organisation von
Arbeitstagungen, die 1983 und 1988
an der Karl-Marx-Universität in Leipzig

stattfanden und an der Schriftsteller,
Germanisten und Kritiker auch aus der
Schweiz die Entwürfe und Ergebnisse
des Autorenkollektivs diskutierten. Als
die Leipziger Literaturgeschichte 1991

erschien, gab es den Staat DDR nicht
mehr.

Zweierlei fällt bei der Lektüre dieser
Darstellung ins Auge, wenn man einmal
die Voraussetzung akzeptiert, dass die
Autoren «von einem bestimmten, in der
marxistischen Tradition stehenden
Literaturverständnis ausgehen». Das eine
ist, dass die DDR-Germanisten
richtigerweise dem Jahr 1945 für die
Entwicklung der Schweizer Literatur keine
besondere Bedeutung zumessen. Ihre
Darstellung beginnt folgerichtig beim
Ausgang des 19. und beim Beginn des
20. Jahrhunderts. Ernst Zahn und
Jakob Bosshart, Maria Waser und
Robert Faesi, der Sonderfall Carl Spitteler

und der «verkannte Klassiker der
Moderne» Robert Walser, der zusammen

mit Jakob Bührer und Friedrich
Glauser dann auch als «Rebell gegen
den Seldwylergeist» erscheint, haben die
literarische Szene für einen Albin
Zollinger, aber auch für Jakob Schaffnerauf
der einen und Meinrad Inglin auf der
andern Seite bereitet. Die Konstellation
der Geistigen Landesverteidigung wird
beschrieben; aber dass da — vergleichbar

den Literaturen Österreichs, der
Bundesrepublik und der DDR — nach
dem Zusammenbruch des Hitlerreichs
so etwas wie ein «Nullpunkt» eingetreten

wäre, verneinen die Verfasser und



UNNÖTIGE LITERATURDEBATTE 839

ziehen für ihre Darstellung die
entsprechenden Konsequenzen.

Die zweite Besonderheit der Leipziger

Literaturgeschichte ist — man muss
es gerade angesichts der kleinmütigen
Äusserungen im Zusammenhang mit
«Solothurn 1991» betonen —, dass die
DDR-Literaturgeschichtsschreiber der
deutschsprachigen Gegenwartsliteratur
aus der Schweiz vollkommen selbstverständlich

eigenständige Bedeutung in
der «interliterarischen Gemeinschaft»
aller Literaturen deutscher Sprache
zumessen. Zwar vermerken auch sie
den «Durchbruch zur Welt» mit dem
Auftreten von Frisch und Dürrenmatt
und sprechen in diesem Zusammenhang

vom Anschluss an die Weltliteratur
nach Gotthelf, Keller und

C. F. Meyer. Aber zugleich orten sie
«Jahrzehnte des Aufschwungs» und
neue Konstellationen im Verhältnis von
Literatur und Gesellschaft. In der
Erzählprosa der sechziger und siebziger

Jahre, als Hans Boesch, Gertrud
Wilker, Herbert Meier, Otto F. Walter
und Hugo Loetscher auftraten, als Peter
Bichsel, Walter Matthias Diggelmann
und Paul Nizon ihre Romane und
Prosastücke veröffentlichten, entfaltete
sich eine Literatur deutscher Sprache,
deren Bedeutung im Wettstreit mit den
anderen deutschsprachigen Literaturen
nicht bezweifelt werden kann. Muss
man denn weitere Namen nennen?
Muss man Gerhard Meier, Adolf
Muschg, Gerold Späth, Urs Widmer,
Hermann Burger und E. Y. Meyer, muss
man Erica Pedretti, Erika Burkart, Gertrud

Leutenegger erwähnen, um wenigstens

Umrisse einer blühenden literarischen

Landschaft anzudeuten? Die
Literaturgeschichte aus Leipzig ist an
den Solothurner Literaturtagen 1991

vorgestellt worden. Sie war gedacht als
ein Beitrag zur interliterarischen Dis¬

kussion und hätte wohl in der DDR,
wenn sie fortbestanden hätte, eine
Isolation durchbrochen. Ihre Verfasser
wollten andere deutschsprachige
Literaturen wie die österreichische oder die
der Bundesrepublik, vollkommen
gleichberechtigt eben auch diejenige
der deutschen Schweiz, im Überblick
erfassen und zugleich herausragenden
künstlerischen Leistungen im Detail
nachgehen. Sie wollten ihren Lesern
möglichst viel Information bieten, auch
über die gesellschaftlichen und politischen

Bedingungen sowie über die
aktuellen Tendenzen, in denen sich das

dargestellte literarische Schaffen entfaltete.

Ihr Blick auf die literarische Szene
der deutschen Schweiz und das Bild,
das sie von der deutschsprachigen
Literatur unseres Landes im 20. Jahrhundert

zeichnen, lassen jedenfalls keinen
Zweifel daran aufkommen, für wie
lebendig und bedeutend sie halten, was
da entstanden ist. Unhaltbar, vollkommen

aus der Luft gegriffen ist
demgegenüber die hochtrabende und saloppe
Behauptung, blosser Chauvinismus
halte diese Literatur nur zum Schein
noch am Leben.

Wenige Monate nach der
Literaturgeschichte aus Leipzig ist im angelsächsischen

Raum eine Sammlung von
Aufsätzen zum Thema erschienen, deren
Herausgebern, Michael Butler und
Malcom Pender, durch Konzept,
Themenstellung und Wahl der Mitarbeiter
gelungen ist, eine interessante Darstellung

des «Writing in German-speaking
Switzerland 1945—1991» zu schaffen2.
Gleich in der Einleitung wird betont, es
sei nicht allein die überragende Bedeutung

von Frisch und Dürrenmatt, die
«the thriving literary culture» in der
Schweiz etabliert habe. Blühend und
erfolgreich also sehen sie diese literarische

Kultur, und dies dank der Leistun-



840 UNNÖTIGE LITERATURDEBATTE

gen aufeinander folgender Generationen

von Schriftstellerinnen und
Schriftstellern, von denen einige in Einzeldarstellungen

gewürdigt werden. Über die
Auswahl könnte man streiten, vor allem
darüber, wer da nun fehlt. Dass Walter
Vogt, Erica Pedretti oder Gerhard Meier
nur gerade im Vorbeigehen noch
erwähnt werden, wird ihrer Bedeutung
in keiner Weise gerecht. Vermutlich
hätten sie das Schema des Buchkonzepts

durchbrochen, das meiner
Meinung nach die Entwicklung der
deutschschweizerischen Nachkriegsliteratur

etwas gar zu «folgerichtig»
erscheinen lässt. Nach einleitenden
Kapiteln über die politischen und
ökonomischen Veränderungen von 1945
bis 1991 und die vorherrschenden
Tendenzen im Schrifttum der deutschen
Schweiz folgen — unter zusammenfassenden

Überschriften — die
Einzeldarstellungen. Max Frisch und Friedrich
Dürrenmatt sehen sich zusammenge-
fasst unter «ChaUenge and Example»,
während Otto F. Walter, Peter Bichsel,

Adolf Muschg, Hugo Loetscher und
Kurt Marti unter dem Titel «New Directions»

untergebracht sind. Die nachfolgende

Generation, also E. Y Meyer,
Christoph Geiser, Margrit Schriber,
Hermann Burger und Gertrud Leutenegger,
wären dann — in dieser Reihenfolge —

Beispiele für etwas, das mit «Widening
Perspectives» etwas vage umschrieben
ist. In einem abschliessenden Kapitel
(«Continuity and Change») wendet sich
Malcolm Pender der vierten Generation

zu. Auch er sieht übrigens den
entscheidenden Unterschied zu den
andern deutschsprachigen Literaturregionen

darin, dass allein in der Schweiz
die sozio-politischen Strukturen der
Vorkriegszeit nicht zerstört, sondern
allmählich nur der neuen Situation
angepasst worden sind. In ihrer Litera

tur erscheine die Schweiz nicht «as a

Utopian haven of peace and stability
worthy of imitation, but as a negative
model for the rest of Europa». Wie sich
diese Aussage mit der Feststellung
einer gewissen «Verspätetheit» verträgt,
ist nicht ganz klar.

Der Wert des Buches, das Michael
Butler und Malcolm Pender herausgegeben

haben (mit einem Druckkostenbeitrag

der Pro Helvetia auch sie), liegt
weniger im schematischen Aufbau als
in den individuell gestalteten Einzelbeiträgen.

Und im ganzen ist auch diese

Darstellung der Deutschschweizer
Gegenwartsliteratur wertvoll für unser
literarisches Leben, weil wir hier eine
weitere Möglichkeit haben zu lernen,
wie von aussen gesehen wird, wofür uns
in der Aktualität der Auseinandersetzungen

und in allzu grosser Nähe
manchmal das Augenmass fehlen
könnte.

Gefehlt hat es bestimmt denjenigen,
die sich in die These vom Ende der
Literatur in der deutschen Schweiz
verbissen. Die These ist so absurd, dass

man sich nur über die Leidenschaft
wundern kann, mit der jüngere Autoren

dagegen ankämpften und dabei selber

mit Pauschalurteilen anrückten wie
dem, hier sei das Niveau entblösst, «auf
dem hierzulande über Literatur diskutiert

werde». Ich denke doch, es gebe da
noch andere Ebenen des Gesprächs,
und es gebe auch — vielleicht nicht
gerade im Überfluss — eine ernst zu
nehmende Kritik, die auf das Neue
eingeht und das Verschiedene zu
unterscheiden weiss.

Wer darüber hinaus einen Überblick
über die aktuelle literarische Szene der
Schweiz gewinnen möchte, der greife
zum «Lexikon der Schweizer Literatu-



UNNÖTIGE LITERATURDEBATTE 841

ren», das Pierre-Olivier Walzel zusammen

mit einer Redaktionskommission
aus allen vier Landesteilen im Rahmen
der 700-Jahr-Feier herausgegeben
hat3. Die knappen Charakteristiken, in
denen wenigsten die Hauptwerke
genannt sind, geben zumindest einen
Hinweis und vielleicht eine Anregung
zur Lektüre. Etwas mehr als 250
Schriftstellerinnen und Schriftsteller
werden in dieser Weise vorgestellt, eine
Auswahl also, zu der sich die Redaktion

aus Gründen des beschränkten
Umfangs des kleinen Lexikons
gezwungen sah, und rund fünfzig
Sachartikel belegen ein reichhaltiges literari¬

sches Leben oder doch einen
Ausschnitt daraus. Der Schriftsteller-Verband

zählt 600 Mitglieder, die Gruppe
Ölten an die 250, — die Zahlen lassen

ermessen, dass es nicht ganz leicht war,
über den Kreis der in die Darstellung
Aufzunehmenden zu entscheiden.

Anton Krättli

1

Verlag Volk und Wissen, Berlin 1991.—
2 «Rejection and Emancipation». Oswald
Wolff Books/Berg, New York/Oxford
1991. — 3 Lenos Verlag, Basel 1991. Die
französische Ausgabe bei Editions de lAire,
Lausanne, die italienische bei Armando
Dado, editore, Locamo.

«Das Recht, ein Mensch zu sein»

Eine Anthologie von Jeanne Hersch — nach derfranzösischen Erstauflage
von 1968 endlich auch in einer deutschen Fassung1

Bei dem hier anzuzeigenden, von
Jeanne Hersch zusammengestellten und
nunmehr erstmals in deutscher Sprache
veröffentlichten Buch handelt es sich
um ein Werk, das erstmals 1968 zum
20-Jahr-Jubiläum der UNO-Men-
schenrechtserklärung erschienen ist.
Jeanne Hersch war damals Direktorin
der Philosophischen Abteilung der
UNESCO. Sie war, wie sie in einem
Interview sagte, bestrebt, in dieser
Funktion etwas zu unternehmen, was
sie nur bei der UNESCO unternehmen
könne, etwas, das die Fangarme der
UNESCO in der ganzen Welt in Bewegung

setzte. Sie sammelte mit Hilfe der
nationalen UNESCO-Kommissionen
in allen Mitgliedstaaten Texte, die

irgendein Grundbedürfnis oder eine
Grunderwartung im Bereich der
Menschenrechte zum Ausdruck brachten.
Sie wollte — wie sie immer wieder
ausführte — dem «wilden Stachel» nachgehen,

der sich in jedem Menschen zu
jeder Zeit und an jedem Ort gegen
Verletzungen der Menschenwürde regte
und damit den anthropologischen Kern
und bleibenden Gehalt dessen freilegen,

was wir als Menschenrechte
bezeichnen.

Das Resultat ihrer Sammlung war
von unglaublicher Vielfalt und Fülle.
Texte aus weit mehr als hundert Ländern

und aus einer Zeitspanne von über
3000 Jahren haben schliesslich
Eingang in ihr Buch «Le droit d'être un



842 DAS RECHT, EIN MENSCH ZU SEIN

homme» gefunden. Es handelt sich
dabei um verschiedenartigste
Literaturgattungen:

— Gesetzesinschriften aus der Zeit
der V. Ägyptischen Dynastie des
3. Jahrtausends bis zur Magna Charta
von 1215 und zu modernen Verfassungs-

und Gesetzestexten;

— Sentenzen aus religionsbegründenden

Werken wie der Bibel und des
Korans bis hin zu einprägsamen
Ordensregeln der Benediktiner oder
der Gesellschaft Jesu;

— Zitate aus weltberühmten
Dichtungen und philosophischen Traktaten
wie die Lobpreisung der Klugheit des

Menschen in Sophokles' Antigone
(S. 69) oder die klassisch gewordene
Schrift des Amerikaners Thoreau über
das Widerstandsrecht bis hin zu Auszügen

aus Gazetten, Briefen, Proklamationen,

Gebeten und Volksliedern.

Jeanne Hersch hat die Texte geordnet

und geortet, und zwar nicht so sehr
nach systematischen und dogmatischen
Gesichtspunkten, sondern phänomenologisch,

eben nach den Schwerpunkten
der Quellen, die von ihr erfasst worden

waren. So kam sie auf dreizehn
Kapitel oder — so könnte man sagen —

dreizehn Topoi, die bleibende Themen
der Philosophie darstellen: Den
Menschen; die Macht; die Grenzen der
Macht; die Freiheit des Bürgers; die
Wahrheit und Freiheit; soziale Rechte;
die konkrete Freiheit; Bildung, Wissenschaft

und Kultur; Knechtschaft und
Gewalttätigkeit; das Recht gegen die
Gewalt; nationale Identität und
Unabhängigkeit; Allgemeinheit; Quellen und
Ziele.

Wir finden hier als Leseproben Sätze

von bleibendem Wert:

— Etwa die ständig wiederkehrende
Forderung nach besonderem Respekt
für die Rechte der Fremden, Verbannten,

Schutzlosen, Minderheiten (S. 179,

214);

— die japanische Erkenntnis,
wonach der Staat nicht das Höchste
und nichts Absolutes sei (S. 134), und
die Aussage Spinozas, der Zweck des
Staates sei die Freiheit (S. 131);

— Rousseaus Plädoyer für den
Vorrang des Rechtsgedankens vor der
Macht (S. 157), Kants Urteil über die
Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte

von 1789 als ein Phänomen im
Menschengedächtnis, das sich nicht
mehr vergisst (S. 158), und die Kritik
Burkes an den Menschenrechten, die
einer im Boden vergrabenen Mine
gleich in der Lage seien, in einem
furchtbaren Ausbruch alle Statute und
Parlamentsakte in die Luft zu sprengen
(S. 161);

— Jacob Burckhardts berühmtes
Wort über den Kleinstaat, wonach dieser

bestehe, damit ein Flecken auf der
Welt sei, wo die grösstmögliche Quote
der Staatsangehörigen Bürger im vollen
Sinne seien (S. 171), und die Erkenntnis
aus Japan, wonach sich der Kleinstaat
mit den Mitteln der Logik und der
Moral schütze und erhalte (S. 501);

— die eindrücklichen Aussagen
chinesischer Denker und Staatsleute,
wonach es die erste Aufgabe der Elite
sei, dem Volksganzen zu dienen
(S. 202/03), und wonach das
Vertrauen des Volkes in die Regierung und
der Regierung in das Volk das eigentliche

Fundament des Staatslebens
darstellen müssen (S. 196,198).

Was ist die Quintessenz der
Lektüre? Das Interessanteste ist wohl die
Konstanz und Übereinstimmung, mit



DAS RECHT, EIN MENSCH ZU SEIN 843

der die besten Repräsentanten der
verschiedensten Völker und Kulturen
durch die grössten Zeiträume hindurch
immer wieder die gleichen Grundwahrheiten

aufdeckten. Auf den vielfältigsten

Wegen wird man immer wieder an
dieselben Einsichten über die Gerechtigkeit

und den Richter, die Wahrheit,
die Solidarität und andere Grundwerte
des Menschen und der Gesellschaft
herangeführt. Das Buch straft die Rela-
tivisten Lüge, die gerade heutzutage
nicht müde werden, überall und immer
zu verkünden, es gebe etwa keine
ethisch allgemeingültigen Werte der
Gerechtigkeit, sondern nur eine ethnische

Vielfalt von Gerechtigkeiten.
Jeanne Hersch hat demgegenüber quasi
empirisch einen Nachweis dafür
erbracht, dass es dem Menschen als
solchem immanente, seinem Gewissen
entspringende, vom Konsens der Menschheit

getragene Grundwerte gibt. Das
war auch die «idée de manœuvre» bei
der Herstellung des Buches: Es sollte
beweisen, dass die in der Allgemeinen
Menschenrechtserklärung verankerten
Werte nicht etwa ein einseitiges
Kulturprodukt des Abendlandes und ein
Instrument des westlichen Imperialismus

darstellen, sondern in einer breiten
und übereinstimmenden Grundauffassung

der Geistesgeschichte wurzeln. Sie
hat diesen Beweis auf anschauliche und
eindrückliche Weise erbracht, ja auch
aufzuzeigen vermocht, dass die
Geschichte eine gewisse Tendenz zum
moralischen Fortschritt aufweist, wenn
wir etwa an die Überwindung der Sklaverei

denken, die von Aristoteles noch
als naturgegeben hingenommen wurde,
oder an die Bekämpfung des Rassismus,

an die Überwindung des Kolonialismus

oder die Regeln über die
Gewaltanwendung in den internationalen

Beziehungen.

Die Sammlung Jeanne Herschs
endet im Jahre 1948. Zu den letzten
vertretenen Autoren gehören also etwa
Karl Jaspers, Simone Weil oder Albert
Camus. Diese zeitliche Limite
entsprach der Grundkonzeption des

Buches; denn Jeanne Hersch hatte sich

zum Ziele gesetzt, jenes Gedankengut
zu sammeln und zu sichten, das zur Zeit
der Verkündung der UNO-Menschen-
rechtserklärung Bestand hatte und in
ihr in vielfältiger Weise eine Kodifizierung

und Verkörperung gefunden
hatte. Hätte Jeanne Hersch ihr Werk
heute zusammengestellt, wären wohl
auch die spezifischen modernen
Problemlagen, mit denen die alten Werte
heute konfrontiert sind, zur Sprache
gekommen: Etwa Fragen betreffend die
Kontrolle von Wissenschaft und Technik,

handle es sich hier um die Waffenoder

die Gentechnologie, den Schutz
der natürlichen Umwelt des Menschen
wie etwa der Landschaft, die
Verantwortung der lebenden Generation als
Treuhänderin der Interessen und Werte
der vorausgehenden, aber auch der
nachrückenden Generationen.

Insgesamt klingen aber auch solch
moderne, zukunftsweisende Themen in
den früheren Texten immer und immer
wieder an:

— Etwa in den erstaunlich aktuellen
Sätzen im Ersten Inauguralvortrag
Präsident Wilsons nach seiner Wahl zum
Präsidenten der Vereinigten Staaten
vom 4. März 1913 über Naturerhaltung
und Unternehmergeist (S. 371);

— in einer Überlieferung aus Ghana
über die Bedeutung der Klarheit und
Reinheit der Sprache und die besondere

Rolle des «Wortführers» als
Vermittler zwischen Volk und Anführern
bzw. zwischen den Anführern (S. 95);



844 DAS RECHT, EIN MENSCH ZU SEIN

— im Satz Gandhis, wonach der
Name Menschenrecht ohne Menschenpflichten

nicht genannt werden könne,
sich beide aufeinander beziehen und
wir für beide ein Wort suchen müssen

(S.41);

— in Einsichten über den Wandel
des modernen Staates, der zwar nicht
— wie Karl Marx meinte — «eine
übernatürliche Fehlgeburt der Gesellschaft»
oder eine «abscheuliche Maschine der
Klassengesellschaft» darstellt (S. 122),
sondern vielmehr nach Léon Blum zu
einem Gebilde zu werden droht, in dem
rein politische Führung allmählich ihre
Bedeutung verliert und mehr und mehr
mit Verwaltung verwechselt wird
(S.289);

— im eigenartigen und schönen Kontrast

schliesslich zwischen den Schwurformen

und Bünden der alten
Eidgenossenschaft, die etwa vom «Hof», dem
«Dorf», der «Stadt», dem «Tal» der
«(Eid-)genossenschaft» sprechen, während

etwa Bodin — das Kleinräumige,
Partikuläre, Beengende ablehnend —
die Welt als «eine grosse Stadt» und alle
Menschen wie in ein einziges Recht
eingegossen betrachtet, damit sie verstünden,

dass sie aus dem gleichen
Geschlecht stammen und im Schutze
der gleichen Vernunft stehen (S. 536).

Das Buch Jeanne Herschs trägt in
besonderem Masse bei zur philosophischen

Öffnung und Durchdringung und
zur Grundsätzlichkeit unseres
Denkens. Es hat einen aufklärerischen
Charakter. Die philosophische Aufklärung
wanderte — wie das Buch auf schöne
Weise zeigt — wie ein Lichtfleck von
Zeit zu Zeit und von Land zu Land.
Auch die Schweiz hatte grosse Zeiten.
Von einem bürgerlichen und humanitären

Geist geprägte Urkunden verschiedener

Kantone und überlieferte Volks¬

weisheiten bezeugen dies. Auch
tauchen im Werk Jeanne Herschs illustre
schweizerische Namen auf wie Burla-
maqui, Rousseau, Johannes von Müller,
Pestalozzi, Dunant, Jacob Burckhardt,
Alexandre Vinet.

Heute aber — in einer Zeit des

Umbruchs, in der wir der Philosophie
am meisten bedürfen — scheint ihr bei
uns nur eine geringe Bedeutung
beigemessen zu werden. Drei Gebote scheinen

indessen Grundbedürfnisse unserer

Zeit zu sein:

— dass die Staatsleute zwar nicht
selber Philosophen sind, aber auf die
Philosophen hören;

— dass Philosophie, Ethik und Politik

erneut den Primat über Naturwissenschaft

und Technik, Technokratie
und reines Wirtschaftsdenken erlangen
und dass wir uns bewusst werden, dass

Erfindung und Fortschritt eben nicht
die alleinige Domäne der Wissenschaft
und der Wirtschaft sind;

— dass die Staatsleute, Politiker und
Bürger die grossen Aufgaben unserer
Zeit — die Neugestaltung des Staates,
den Schutz unserer Umwelt und die
sorgfältige, wertbetonte Einordnung
der traditionellen Nationalstaaten in
übergreifende Einigungsprozesse — aus
diesem offenen und grundsätzlichen
Geiste angehen, so wie George Washington

als erster Präsident der Vereinigten
Staaten dankbar auf die Schätze der
Philosophie hinwies, die seinerzeit das
Fundament für die Gründung der
Vereinigten Staaten gebildet hatten.

Das aufklärerisch-philosophische
Gedankengut, welches das ganze Werk
Jeanne Herschs durchzieht und sich in
ihm spiegelt, scheint mir in unserer Zeit
der staatspolitischen und geistigen
Neuorientierung von besonderer
Aktualität zu sein. Es leistet einen wich-



DAS RECHT, EIN MENSCH ZU SEIN 845

tigen Beitrag zur Findung und Bewahrung

unserer eigenen Identität, aber
auch zur Überwindung des Provinzialismus

des Ortes, aber auch —
angesichts des heute verblassenden
Geschichtsbewusstseins — des
Provinzialismus der Zeit.

Daniel Thürer

1 Jeanne Hersch, «Das Recht, ein
Mensch zu sein». Verlag Sauerländer. Aarau
1990. Die Rezension beruht auf dem Text
der Ansprache, die anlässlich der Buchver-
nissage gehalten wurde. Die französische
Erstauflage des Buches erschien 1968 in
Paris; die deutsche Übersetzung konnte
dank der Initiative des Rotary Clubs Aarau
realisiert werden.

Über Bruce Chatwin

Zur deutschen Ausgabe einer Sammlung von Porträts und Reiseberichten

Dass das wahre Haus des Menschen
nicht das Haus, sondern der Weg, und
das Leben selbst eine Reise sei, die zu
Fuss zurückgelegt werden müsse —

diese buddhistisch taoistische Weisheit
notierte der englische Schriftsteller
Bruce Chatwin 1983 in seinem Bericht
von einer Reise «Auf den Spuren des
Yetis» durch das Land der Sherpas im
Himalaya. Eine treffendere Maxime für
Leben und Werk des 1989 im Alter von
48 Jahren gestorbenen Chatwin lässt
sich kaum finden. Den «Wanderer»
nennt ihn denn auch eine Broschüre
des Hanser-Verlags, der die drei letzten
der insgesamt sechs Bücher Chatwins
auf deutsch herausgebracht hat; einen
«Nomaden der Literatur» titulierte ihn
der «Spiegel»; und mir selbst hat sich
eine Fotografie eingeprägt: Chatwin in
einer Windjacke, mit einem Paar robuster

Wanderstiefel über der Schulter,
wie vorübereilend nur kurz ins Auge
der Kamera blickend, dabei doch
konzentriert beobachtend, ja witternd, wie
ein Raubvogel, der seine Beute sichert.

Einer der frühesten Artikel von
Chatwin reflektiert über das Dasein
von Nomaden — «Nomadeninvasionen»

stammt von 1972. Darin heisst es:

Der Vorgang des Wanderns trägt zu einem
Gefühl physischen und geistigen Wohlbehagens

bei, während die Monotonie anhaltender

Sesshaftigkeit oder regelmässiger Arbeit
im Gehirn Muster webt, die Überdruss und
das Gefühl persönlicher Unzulänglichkeit
hervorrufen. Vieles von dem, was Ethologen
als »Aggression» bezeichnet haben, ist nichts
anderes als eine zornige Antwort auffrustrierende

Einengung.
Blickt man zurück auf Chatwins

Leben und auf seine Literatur, dann
will einem diese Notiz wie eine
vorweggegebene Erklärung oder gar wie eine
.selbstverordnete Maxime für beides
erscheinen. Chatwin, der bis Anfang
der siebziger Jahre für das Londoner
Auktionshaus Sotheby's gearbeitet hat,
bereiste zuerst von 1972 bis 1974 als

Reporter des «Sunday Times Magazine»
und danach als Berichterstatter in eigenem

Auftrag sämtliche Kontinente,
vorzüglich Länder, deren alte Kulturen
und geschichtliche Zeugen und Zeugnisse

von der modernen Zivilisation
noch nicht wegradiert worden sind.

Seine ausgedehnten Fahrten und
Wanderungen durch das südliche
Südamerika, ein Land am Ende der Welt,
hat er 1977 in seinem ersten Buch, dem
Reisebericht «ln Patagonien» beschrie-



846 ZU BRUCE CHATWIN

ben: Die Schilderungen seiner Wanderungen

durch einsame und leere
Landstriche sind immer wieder unterbrochen

von Berichten, die die Geschichte
des Landes erkunden: über Menschen,
die es einst besiedelten oder noch
immer dort ausharren. Das drei Jahre
später publizierte Buch «Der Vizekönig
von Ouidah», eine kaleidoskopartig
entfaltete Sklavenhändlergeschichte
aus dem 18. Jahrhundert mit Erzähllinien

bis in die Gegenwart, verdankt
sich Erlebnissen, Begegnungen und
Recherchen Chatwins im westafrikanischen

Dahomey, dem heutigen Benin
(Werner Herzog drehte danach seinen
Film «Cobra Verde»). «Traumpfade»,
Chatwins wohl berühmtestes Buch,
erschien zwei Jahre vor seinem Tod : Es
bewahrt die von der rabiaten Kolonisierung

nahezu ausgelöschte Erinnerung
an die von geheimen Liedern markierten

Wanderwege der australischen
Ureinwohner.

Chatwin ist als Erzähler aber nicht
nur dann brillant, wenn er eigene
Erfahrungen und Erlebnisse reportiert
oder episch formt. Der Roman «Auf
dem Schwarzen Berg» von 1982 erzählt
die Lebensgeschichte eines
Zwillingsbrüderpaars, das in den Bergen von
Wales einen Hof bewirtschaftet, so
unspektakulär, dass gerade in ihrer
Selbstverständlichkeit das alltägliche
Grauen einer fast noch archaischen
Gesellschaft im zivilisatorischen
Umbruch konkret wird. Der Roman
«Utz» schliesslich, Chatwins letztes
Buch von 1988, umkreist in einer Art
fragenden Erzählens die skurrile Figur
des Barons Kaspar Joachim Utz; der
hat eine wertvolle Porzellansammlung
vor den Kommunisten gerettet, die er
nun in Prag versteckt, wo er lebt; der
Erzähler, der wissen will, was ein
Sammler von seiner Sammlung hat, die

er nicht zeigen, ja kaum anschauen darf,
sondern verborgen halten muss, kommt
nach und nach dem geheimen doppelten

Leben des Kaspar Utz auf die Spur.
Diese fünf Bücher hat Bruce Chatwin

zu Zeiten seines Lebens veröffentlicht,

und keines ähnelt dem anderen —

am ehesten noch haben die Reisebücher

«In Patagonien» und «Traumpfade»
Gemeinsamkeiten: mit ihren Wechseln
zwischen Erzähl- und Reflexionsformen

und den Einschaltungen von
erinnerten und berichteten Lebensgeschichten,

die zum Teil weit ins Historische

zurückgreifen und die unmittelbaren

Erfahrungen erklärend fundieren.
Mir scheint, auch in seinem literarischen

Werk ist Chatwin ein «Wanderer»,

jedenfalls ein Schriftsteller, der
sich nicht selbst plagiiert und eine einmal

gefundene Erzählform zu Tode reitet:

Er erzählt seine drei unterschiedlichen

«Roman»-Stoffe in den ihnen
jeweils eigenen, angemessenen
Formen; und in den beiden Reisebüchern
setzt er ihre verschiedenen Erzähl-,
Berichts- und Reflexionsinhalte ebenfalls

in den ihnen jeweils genuinen
unterschiedlichen Erzählformen um.

Nun ist von Bruce Chatwin 1989,
kurz nach seinem Tod, in London noch
ein Band mit dem merkwürdig fragenden

Titel «Was mache ich hier» erschienen,

dessen Übersetzung der Hanser-
Verlag soeben herausgebracht hat: eine
Sammlung von Porträts interessanter
und berühmter Menschen, von kürzeren

Reportagen und Reiseberichten,
die Chatwin in den siebziger und
achtziger Jahren aus unterschiedlichen
Anlässen, auch für verschiedene
Zeitungen und Zeitschriften, geschrieben
hat '. Am Schluss des Buches stehen ein

paar kurze Schilderungen denkwürdiger

Erlebnisse, die offensichtlich in den
Zusammenhang seiner Reisebücher



ZU BRUCE CHATWIN 847

gehören und gleichsam in nuce einen
Eindruck vermitteln von Chatwins
Interessen, von seiner Wahrnehmung
und der Weise ihrer literarischen
Vermittlung. So die erst 1988 geschriebene
Geschichte «Der Albatros»:

In meinem Buch «In Patagonien» stellte
ich die Vermutung an, dass der Albatros, der
um den Hals des «Alten Matrosen» hing,
nicht der Wanderalbatros war, sondern eine
kleine schwarze Spezies: entweder der Russige

Albatros oder der Schwarzbraune Albatros,

höchstwahrscheinlich jedoch der Russige.

Er ist ein stromlinienförmiger Vogel, der
sich über dem offenen Meer aufhält. Ich
glaube, ich habe einen vor der Südostküste
Feuerlands gesehen. Der Schwarzbraune
Albatros ist überall anzutreffen, in der
Magellanstrasse und am Beaglekanal, und er
ähnelt der grossen Seemöwe mit dem seh Warzen

Rücken.
An der Südseite des Beaglekanals liegt die

chilenische Insel Navarino mit dem
Flottenstützpunkt Puerto Williams. Ich hatte gehofft,
um die Küste herumgehen zu können und
einen Blick auf Hermit Island zu werfen, wo
der Schwarzbraune Albatros seine Brutstätte
hat. Doch Wind und Regen trieben mich
zurück. Östlich des Stützpunktes gibt es eine
Reihe von Baracken, in denen die letzten
feuerländischen Indianer leben —jene Indianer,

die Darwin irrtümlich für das Missing
link hielt. Er verglich ihre Sprache mit dem
«Grunzen von Tieren», nicht wissend, dass

ein junger Feuerländer ebenso viele Worte

kannte, wie Shakespeare je geschrieben hat.
Fast alle Feuerländer von Navarino Island

sind Mischlinge, doch ich bin einem alten
Mann begegnet, Grandpa Felipe, der angeblich

beinahe reinrassig war. Er war ein
zerbrechlicher alter Mann, den ich antraf, als er
gerade sein Krabbennetz flickte. Er war nie
sehr kräftig gewesen. Er hatte seine Frau sterben

sehen — und alle seine Kinder.
«Es war die Seuche», sagte er — und wann

immer er das Wort epidemias aussprach,
klang es wie ein trauervoller Refrain. Die
Feuerländer waren im Umgang mit dem
Kanu so geschickt wie die Eskimos.

Eineinhalb Jahre später, als «In Patagonien»

im Druck war, besuchte ich die Insel
Steepholm im Bristolkanal. Mein Begleiter
war ein Naturforscher, über achtzig Jahre alt.
Der Zweck unserer Reise war es, die Päonie
in Blüte zu sehen, die von Mönchen als
Heilkraut vom Mittelmeer hierhergebracht worden

sein soll. Ich erzählte meinem Freund die
Geschichte, laut der im neunzehnten
Jahrhundert ein Schwarzbrauner Albatros einem
Schiffnördlich des Äquators gefolgt war. Sein

Orientierungsmechanismus war ausgefallen.
Er war auf einem Felsen in den Färöern
gelandet, wo er über dreissig Jahre lang lebte
und als «König der Tölpel» bekannt war. Der
Honorable Walter Rothschild war dorthin
gepilgert, um ihn zu sehen. Am Ende wurde
er erschossen, ausgestopft und im Museum
von Kopenhagen ausgestellt.

«Aber es gibt einen neuen Albatros», sagte
der alte Mann. «Ein Weibchen. Letztes Jahr
war sie auf Bass Rock, und ich glaube, dass
sie nach Hermaness übergesiedelt ist. »

Hermaness, an der Spitze von Unst in
Shetland, ist das äusserste Kap der Britischen
Inseln.

Aus meiner Wohnung in London rief ich
den Shetlander Ornithologen Bobby Tullock
an.

«Es stimmt, sie ist in Hermaness. Sie hat
sich zwischen den Tölpeln ein Nest gebaut
und hockt dort voller Stolz. Warum kommen
Sie nicht und sehen sie sich an Sie finden sie

auf dem West Cliff. Sie können sie nicht
verfehlen. »

Ich sah auf meine Uhr. Es war neun. Ich
konnte rechtzeitig King's Cross Station erreichen,

bevor der Nachtzug nach Aberdeen
abfuhr. Ich zog meine Stiefel un und packte
eine Tasche.

In der U-Bahn kam es zu einer Panne.
Beinahe hätte ich den Zug verpasse Im
allerletzten Moment erreichte ich den Bahnsteig.

Der Schlafwagenschaffner war ein
weisshaariger Schotte mit einem verwitterten
Gesicht und trug eine braune Uniform mit
goldenen Litzen. Neben ihm wartete ein kleiner,

dunkelhäutiger junger Mann. Ich war
ausser Atem.

«Haben Sie ein Bett ?» fragte ich.



848 ZU BRUCE CHATWIN

«Ja», sagte der Schlafwagenschaffner.
«Wenn Sie nichts dagegen haben, die Kabine
mit dem da zu teilen !»

Er zeigte mit dem Daumen auf den kleinen

Mann.
«Natürlich nicht», sagte ich.
Der Mann schwang sich auf das obere

Bett. Ich versuchte, mit ihm zu sprechen. Ich
versuchte es mit Englisch, Französisch,
Italienisch, Griechisch. Vergeblich. Ich
versuchte es mit Spanisch, und es klappte. Ich
hätte es ahnen sollen. Er war ein Indio.

« Von wo sind Sie ?» fragte ich.
«Chile.»
«Ich bin in Chile gewesen. Aus welcher

Gegend ?»

«Punta Arenas.»
«Punta Arenas an der Magellanstrasse ist

die südlichste Stadt der Welt».

«Ich war dort», sagte ich.
«Ich komme aus Punta Arenas. Aber ich

bin dort nicht zu Hause.

Mein Zuhause ist Navarino Island.»
«Sie müssen Grandpa Felipe kennen.»

«Es mi tio. Er ist mein Onkel.»
Dank ihres ungewöhnlichen Balancevermögens

hatten derjunge Mann und sein Bruder

in Punta Arenas Arbeit gefunden: sie füllten

die Leuchtbogen am Eingang der
Magellanstrasse mit Brennstoff auf. Bei jedem
Seegang sprangen sie auf die Boje und steckten
den Brennstoffhahn hinein. Nach Allendes
Sturz wurde der Bruder von einer amerikanischen

Ölgesellschaft angestellt und nutzte
sein Talent aufBohrinseln vor der Küste. Die
Gesellschaft hatte ihn zu den Bohrinseln in
der Nordsee geschickt. Er hatte seinen Bruder

aufgefordert, ihm nachzukommen. Jeder

von ihnen würde sechshundert Pfund in der
Woche verdienen.

Ich erzählte ihm, dass ich in den Norden

führ, um einen Vogel zu sehen, der aus
seinem Land davongeflogen war. Die
Geschichte war ihm ein Rätsel.

Zwei Tage später lag ich aufdem West Cliff
vor Hermaness und beobachtete das
Albatros-Weibchen durch ein Fernglas: eine
schwarze Ausnahme in einem schneeweissen

Feld von Tölpeln. Sie sass, Kopf und
Schwanz hoch aufgerichtet, auf ihrem Nest

aus Schlamm, auf ihrem Haufen unbefruchteter

Eier.
Auch mir ist diese Geschichte ein Rätsel.

Chatwins Reisebücher sind voll von
solchen Merkwürdigkeiten, es scheint,
als zögen sie ihn geradezu magisch an.
Doch er destilliert daraus keine
Philosophie des Wunderbaren, wie zum
Beispiel ein anderer Schriftsteller, der
Reisebücher und Reisetagebücher in Fülle
verfertigt hat: Ernst Jünger, von dem ein

umfangreicher Essay Chatwins in
diesem Band handelt. Chatwin erklärt, was
ihm so merkwürdig begegnet, rational,
während Jünger dazu neigt, es bei der
Oberfläche seiner Beobachtung zu
belassen, um seine metaphysischen und
geschichtsphilosophischen Ableitungen

und Behauptungen durch faktische
Erkenntnisse nicht entkräften zu müssen.

Chatwin geht den Dingen auf ihren
vernünftigen Grund, er sucht ihn in der
erfahrbaren und erlebbaren Wirklichkeit

ebenso wie in der Geschichte —
auch Chatwin ist, wie Jünger, ein
Bücherfresser, aber auch da hält er sich
lieber an die Realien als an wundersame
Mären, kennt und nennt anthropologische,

naturkundliche, ethnologische
Werke, oder Chroniken.

Chatwins Interesse an Jünger —

ebenso wie das an André Malraux, dem
auch ein grosser Essay dieses Bandes
gilt — hängt vermutlich mit dessen Ruf
als «Täter-Dichter» zusammen, wie
Armin Mohler Jünger, und übrigens
auch Malraux, einmal genannt hat.
Mohler meinte damit Schriftsteller,
deren Handeln mit ihrem Werk geradezu

osmotisch verbunden sei. Das
bezieht sich bei Jünger vor allem auf
sein Handeln als Krieger: als kämpferischer

Frontoffizier im Ersten
Weltkrieg, als Besatzungsoffizier in Paris im
Zweiten Weltkrieg — beiden aktiven
Einsätzen verdankt sich ein wesentli-



ZU BRUCE CHATWIN 849

eher Teil des Jüngerschen Werks. Dieses

Interesse liegt nahe, denn auch
Chatwin ist ja ein Schriftsteller, dessen
Werk sich im wesentlichen aus aktiv
gestilltem Erlebens- und Erfahrens-
hunger speist. Aber welch grundsätzlicher

Unterschied zwischen beiden: auf
der einen Seite der neugierige Wanderer

Chatwin, der das, was er wandernd
wahrnimmt, auf bestechend konkrete
Weise darzustellen bemüht ist, und auf
der anderen Seite ein Schriftsteller, der
seine Beobachtungen in geschichtsphi-
losophische Spekulationen und
metaphysische Dekrete überführt und der
nicht an Erkenntnis von Welt, sondern
an deren zweifelhafter Deutung und am
schönen Schein seiner Prosa interessiert

ist. Chatwins Essay über Ernst
Jünger ist denn auch mit «Ein Ästhet im
Krieg» überschrieben — er gehört zum
Besten, was über diesen Autor publiziert

wurde, denn er trifft den Nerv der
Jüngerschen Autorschaft:

Er schreibt eine harte, klare Prosa. Vieles
hinterlässt beim Leser den Eindruck von
unerschütterlicher Selbstachtung des Autors,
von Dandytum, von Kaltblütigkeit und letzten

Endes von Banalität. Doch noch in den
uninteressantesten Passagen leuchten plötzlich

aphoristische Genieblitze auf, und die
quälendsten Beschreibungen werden durch
eine Sehnsucht nach menschlichen Werten in
einer entmenschlichten Welt gemildert. Das
Tagebuch ist die vollendete Form für einen
Mann, der eine dermassen scharfe
Beobachtungsgabe mit einer anästhesierten Sensibilität

in sich vereinigt.

Jüngers erstes Buch waren die 1920
erschienenen «Stahlgewitter»:

«In Stahlgewittern» machte ihn zum Helden

einer Generation junger Offiziere, die
alles gegeben hatten und am Ende bestenfalls
das Eiserne Kreuz davontrugen. Gide pries es

als «das schönste Kriegsbuch, das ich je las».

Tatsächlich ähnelt es keinem anderen Buch

der damaligen Zeit — keine Spur von den

pastoralen Meditationen eines Siegfried Sas-

soon oder Edmund Blunden, kein Anflug
von Feigheit wie bei Hemingway, kein
Masochismus wie bei T. E. Lawrence und kein Mitleid

wie bei Remarque. Statt dessen brüstet
sich Jünger mit seinem Glauben an den
«elementaren» Instinkt des Menschen, andere
Menschen zu töten — ein Spiel, das, richtig
gespielt, einem Kodex ritterlicher Regeln
entsprechen muss. Am Ende steht man da
mit einem Bild vom Krieg als einem grausamen,

aber durchaus fairen Jagdausflug.
«Gewaltiger Fang!» ruft er aus, als sie

hundertfünfzig Gefangene machen. Oder: «In die
Zwickmühle geratene Engländer versuchten,
über freies Feld zu entkommen und wurden
niedergeschossen wie bei einer Treibjagd.»

Seine Teilnahme am Zweiten Weltkrieg

hat Jünger in dem umfangreichen
Tagebuch «Strahlungen» beschrieben:

Der deutsche Titel «Strahlungen» will
besagen, dass der Autor «Licht einfängt, das

auf den Leser reflektiert». Es ist fraglos das

merkwürdigste literarische Werk, das aus
dem Zweiten Weltkrieg hervorgegangen ist,
bei weitem merkwürdiger als alles, was
Céline oder Malaparte geschrieben haben.
Jünger reduziert den Krieg auf eine Reihe
halluzinatorischer Prosagedichte, in denen
die Dinge zu atmen scheinen und die
Menschen sich wie Automaten — oder bestenfalls
wie Insekten — verhalten. Wenn er also
seinen Blick auf das besetzte Paris richtet,
ähnelt das Ergebnis einem Diorama in der
entomologischen Abteilung eines naturhistorischen

Museums.

Chatwin hat Jünger 1976 besucht:

ein merkwürdiges Erlebnis. Mit achtzig

hatte er zwar schneeweisses Haar, aber
den Schwung eines äusserst lebhaften
Schuljungen. Sein Lachen war leicht und gak-
kernd, und wenn er nicht im Mittelpunkt der
Aufmerksamkeit stand, neigte er zu
Zerstreutheit. Jüngers Quartier
hatte das spartanische Aussehen eines
Soldatenblinkers, mit Vitrinen für seine Käfer
und einem Meer von Erinnerungsstücken —



850 ZU BRUCE CHATWIN

Fossilien, Muscheln, Helmen aus beiden
Weltkriegen, Tierskeletten und einer Sammlung

von Sanduhren.
Wenn ich gehofft hatte, er würde mir weitere

Erinnerungen vom Paris während der
Besatzung mitteilen, so wurde ich enttäuscht.
Er beantwortete meine Fragen, indem er
schlicht Auszüge aus seinem Tagebuch
zitierte, wenn er auch gelegentlich zum
Aktenschrank eilte und mit irgendeiner pièce
justificative zurückkam. Eine davon war ein

Briefseines Freundes Henri de Montherlant,
der eine Bemerkung Tolstois zitierte: «Es hat
keinen Sinn, einen grossen Schriftsteller zu
besuchen, denn er ist in seinem Werk verkörpert.

» Da ich an Montherlant interessiert war.
konnte ich das Gespräch etwas ausdehnen,
und wieder kam er vom Aktenschrank
zurück, diesmal eine ziemlich fleckige
Fotokopie schwenkend, auf der geschrieben
stand:

«Le suicide fait partie du capital
de l'humanité.»

(Der Selbstmord gehört zum Kapital
der Menschlichkeit.)

Ernst Jünger, 8. Juni 1972

Dieser Aphorismus Jüngers stammt aus
den dreissiger Jahren, und es heisst, dass

Alfred Rosenberg einmal gesagt habe: «Es ist
ein Jammer, dass Herr Jünger aus seinem

Kapital keinen Nutzen zieht.» Doch man
muss sich die Szene so vorstellen:

Montherlant, an Krebs erkrankt,
sterbend, sitzt in seiner Wohnung am Quai
Voltaire, umgeben von seiner Sammlung griechischer

und römischer Marmorstatuetten. Auf
seinem Tisch eine Flasche Champagner, ein
Revolver, ein Füllfederhalter und ein Blatt
Papier. Er schreibt: «Le suicide fait partie...»
Peng!

Die Flecken waren fotokopiertes Blut.

Mit ein paar Strichen skizziert Chatwin

hier am Schluss seines Essays die

Figur Ernst Jüngers, und zwar vor
einem bei seinem Besuch unausgesprochen

gebliebenen Hintergrund, den er
gleichsam ergänzend imaginiert, als

wolle er seiner Analyse der Texte Jün¬

gers noch ein bestätigendes Bild des
konkreten Menschen hinzufügen —
und das Bild stimmt, es vermittelt einen
nachhaltigen Eindruck von jener
makabren Mitleidlosigkeit und Kälte, die
den, nicht nur vom Kriege handelnden,
Büchern Jüngers eigen ist. Chatwin
lässt den Leser in seinem Jünger-Essay
die eigene Ferne von dessen Werk und
Existenz deutlich spüren, ohne doch je
ironisch zu werden — Ironie gehört
nicht zu Chatwins wesentlichen
schriftstellerischen Instrumenten.

Das zeigt auch der Essay über
Malraux, in dem er freilich eine Figur
beschreibt, die ihm vielleicht deswegen
so nahe ist, weil es solche Männer wie
diesen Schriftsteller nicht mehr gibt,
weil sie, wie de Gaulle als Politiker, mit
dem Malraux freundschaftlich verbunden

war, in ihrer unverwechselbaren
Art einer vergangenen Zeit angehören,
was Chatwin bedauert und weshalb er,
auch, über sie schreibt:

Beide (de Gaulle und Malraux) waren
Intellektuelle und Abenteurer mit Sinn jür
militärischen Ruhm, wenn letzterer bei Malraux

auch weniger ausgeprägt war. Beide
waren fasziniert von der Ausübung der
Macht und von der Rolle des archetypischen
Helden, der sein Land rettet; auch teilten
beide den Glauben an nationale Errettung
durch Katastrophen. Die französische Sprache

begeisterte sie, und die Hyperbel war ihre
natürliche Ausdrucksjörm. Sie waren den

Wertvorstellungen ihrer Klasse entfremdet
und verachteten Politiker und Industrielle.
Ohne den Versuch zu machen, sich in die
Welt der Arbeiter zu begeben, bekundeten sie

Mitgefühl für deren Lage, da sie in die Falle
der Maschinenzivilisation des zwangzigsten
Jahrhunderts geraten waren.

Was Malraux zu einer grossen Gestalt
macht, sind nicht unbedingt seine rhetorische
Begabung oder seine Schriften. Sein Leben ist
das Meisterwerk. Er hat die Ängste und
Hoffnungen des Westens im zwanzigsten Jahr-



ZU BRUCE CHATWIN 851

hundert durchlebt und hat überlebt. Er führt
die prophetische Einsicht an, dass der
Mensch (allein, nun da die Götter gegangen
sind) die Gefahr seiner Vernichtung
überdauern und dass es weiterhin grosse
Menschen mit all ihren Fehlern geben werde.

Allerdings gilt es hier, einige Schwierigkeiten
einzuräumen. Malraux lebt in der mythischen

Gegenwart. Er vermischt absichtlich
das Ereignis mit der archetypischen Situation.

Alexander der Grosse. Saint-Just.
Dostojewski, Michelangelo und Nietzsche
sind seine intellektuellen Gefährten, und er
steht mit ihnen auf vertrautem Fuss. Legendäre

Gestalten nehmen Form an, Kunstwerke

werden lebendig, moderne Menschen
lösen sich in Mythen auf.

Das sind Namen, die auch in Jüngers
Werk zählen — aber museal, allenfalls
als Zitatbrüche. Chatwin schildert Malraux

als genau jenen Solitär, der Jünger
gern sein möchte:

Malraux ist allein. Er kann keine Anhänger

haben. Er hat sich nie den Luxus eines

endgültigen politischen oder religiösen Credos

erlaubt, und für das disziplinierte Leben
des Akademikers ist er zu rastlos. Er ist nicht
klassifizierbar, was in einer Welt der Ismen
ebenfalls unverzeihlich ist. Sein Wissen
schreitet an allen Fronten voran. Es handelt
sich um die Technik der intellektuellen Guerilla.

Solange alles gutgeht, blendet er seinen
Gegner mit Brillanz und lässt vor dessen
Nase Ladungen hochgehen. Mit einer
überlegenen Meinung konfrontiert, weicht er
zurück, schert in einem schiefen Winkel aus
und lockt den Gegner in den Sumpf des

Halbwissens, bevor er den entscheidenden

Angriff führt. Für seine Widersacher hält er
eine Drohung bereit: er ist imstande, ihnen
jederzeit recht zu geben.

Auch dieser Essay endet mit der
Beschreibung eines Besuchs bei Malraux

und eines Gesprächs mit ihm —
und es scheint, als träfen sich beide,
Chatwin und Malraux, an beider
gleichem existentiellen Angelpunkt:

Und wie waren die Aussichten für einen
Abenteurer heutzutage? Er glaubte nicht,
dass das Wort viel Sinn habe. Eine schwache
Möglichkeit gebe es vielleicht in Zentralasien

«Aber», sagte er traurig, «in Samarkand
gibt es Wohnblocks.» Wir beendeten das
Gespräch mit Afghanistan, mit seinen blass-

griinen Flüssen und buddhistischen Klöstern,
wo Adler über den Zedernwäldern kreisen
und Stammesangehörige wie zu Zeiten
Alexanders kupferne Hellebarden tragen und sich
Weinblätter um den Kopf winden. «Und
Tibet», sagte er, «es bleibt immer noch
Tibet ...»

Tibet, Afghanistan, die Wolga,
Indien, Afrika — Länder, Flüsse, Kontinente,

die Chatwin gesehen, die er
intensiv bereist hat, von denen alle
seine Bücher handeln, und von alledem
erzählt auch dieser Band wie von
versunkenen Schätzen. Und von
Menschen: 1973 besuchte er die grosse alte
Dame der Modebranche Madeleine
Vionnet in Paris, 1975 die alte deutsche
Mathematikerin und Geographin
Maria Reiche, die in der peruanischen
Wüste allein ihre Forschungen und
Vermessungen betreibt, 1973 in Moskau

den alten russischen Architekten
Konstantin Mehükow, der in den zwanziger

Jahren berühmt war — alte
Menschen, die alle ihre Geschichte haben,
welche längst vorüber ist.

Dieser Band, den Chatwin noch
selbst zusammengestellt hat, focussiert
Chatwins SchriftsteUerei; denn alles,
was Chatwin als schreibender «Wanderer»

durch die Welt (und dabei immer
begleitet von Literatur) getrieben und
was ihn umgetrieben hat, glänzt hier
gleichsam in Splittern auf. Und ist
deshalb selbst eine Antwort auf die Frage
im Titel: «Was mache ich hier».

1988 erinnerte sich Chatwin in einer
kleinen Geschichte — «Der Bei» —
einer schon lange zurückliegenden
Begegnung. Dieser Bei war



852 ZU BRUCE CHATWIN

ein anachronistischer älterer Herr in
einem schwarzen Mantel mit einem
Astrachankragen, einem schwarzen Gehstock mit
Silberknauf in der Hand. Seine Sirupaugen
und sein gestriegelter Schnurrbart wiesen ihn
als ein Überbleibsel des Osmanischen
Reiches aus.

Chatwin traf ihn erstmals, als er noch
Botenjunge im Dienste des
Kunstauktionshauses Sotheby's in London
war, und er hat mit dem Bei dann über
einige Jahre hin Kunstgegenstände
gehandelt, privat und durchaus
profitabel, und vielleicht auch ein wenig
ausserhalb der Legalität. Jedenfalls
schreibt Chatwin:

Sein Leben, vermute ich, war ein bisschen
das eines Schwindlers.

Und:

Ich schreibe über den Bei, weil es
Menschen seiner Art nie mehr geben wird.

Von solchen Menschen vor allem
erzählt dieses Buch, und von Reisen
durch Landschaften, die ebenfalls im
Vergehen sind — auch darin wiederholt
es in kleinen Formen, was Chatwin in
der grossen Form seiner anderen
Bücher unternahm: aufbewahren für
die Erinnerung, was der realen Welt,
was unseren konkreten Erfahrensmög-
lichkeiten verlorengeht, oder längst
schon verloren gegangen ist.

Heinz LudwigArnold

1 Bruce Chatwin. Was mache ich hier.
Aus dem Englischen von Anna Kamp. Carl
Hanser Verlag, München/Wien 1991.

Marina Cvetaevas letzte Jahre

Eine russische Dichterin

«Die letzten Jahre der Marina Cve-
taeva» — mit «Die letzten Jahre» ist die
kurze Zeitspanne vom Juni 1939 bis
August 1941 gemeint. Knappe
sechsundzwanzig Monate dienen als Standfläche,

von der aus die tragische
Lebensgeschichte der russischen
Lyrikerin punktuell beleuchtet wird.

Marija Belkina, die Autorin der in
Anführungszeichen zu setzenden
«Biographie», ist die Gattin des russischen
Literaturkritikers Anatolij Tarasenkov1.

Sie lernte die Dichterin kennen, als

diese 1939 aus dem Exil nach Moskau
zurückkehrte. Ein Tagebuch über die
Begegnungen hat sie nicht geführt und
deshalb, so gesteht sie im Einführungs¬

kapitel, seien ihre Aufzeichnungen
chaotisch, nachlässig, und es fehle häufig

das genaue Datum. Das Material,
das sie für das vorliegende Buch
zusammengetragen hat, stammt aus Briefen,
aus Berichten von Leuten, mit denen
Marina Cvetaeva Kontakt hatte und
aus persönlichen Gesprächen mit der
Tochter und dem Sohn. Alles, was sie
nach dem Freitod der Dichterin in
Erfahrung bringen konnte, prüft und
kommentiert sie und korrigiert etliche
Fehlmeinungen, die bisher wegen
ungenügender Quellen nicht zu vermeiden
waren.

Wie hat Marija Belkina die vielen
mündlichen und schriftlichen Informa-



ZU MARINA CVETAEVA 853

tionen über die Dichterin geordnet?
Statt einer direkten Antwort eine
Empfehlung: Die Lektüre dieser eigentümlich

unsystematischen Mischung von
Zeitdokument und Biographie bringt
dann den grössten Gewinn, wenn wir
entweder die wichtigsten Lebensdaten
der Marina Cvetaeva im Kopf haben
oder sie uns auf der Innenseite des
Buchdeckels notieren. Ich denke mir
eine Übersicht in folgender Art: Die
Mutter der 1892 geborenen Marina
Ivanovna Cvetaeva war eine hochbegabte

Musikerin. Der Vater, Professor
für Kunstgeschichte an der Moskauer
Universität, war der Gründer des
ersten öffentlichen Kunstmuseums dieser

Stadt, des heutigen Puschkin-
Museums. Das geistige Milieu im Haus
Cvetaeva war stark westlich orientiert.
Der Traum der Mutter, ihre Töchter zur
Pianistin auszubilden, erfüllte sich trotz
langer, beidseitiger Anstrengung nicht.

Marina Ivanovna schreibt als
Sechsjährige ihre ersten Gedichte in Russisch
und in Deutsch. Im Jahre 1902
erkrankt die Mutter an Tuberkulose
und reist, begleitet von den zwei Töchtern,

an die italienische Riviera und in
die Schweiz zur Kur. Marina besucht
Privatschulen in Lausanne und in Freiburg

im Breisgau. Nach dem Tode der
Mutter (1906) tritt Marina ins Gymnasium

in Moskau ein; später, während
eines Pariser Aufenthaltes (1909), hört
sie an der Sorbonne Vorlesungen über
altfranzösische Literatur; ein Jahr
nachher erscheint ihr erster Lyrikband.
1912 Heirat mit Sergej Efron. Es folgen
regelmässige Veröffentlichungen poetischer

Texte. 1917 schliesst sich Efron
den Gegnern der Revolution an; er
muss sich ins Ausland absetzen. Marina
Cvetaeva bleibt allein mit zwei kleinen
Töchtern in Moskau; die jüngere stirbt
an Unterernährung. Im Sommer 1922,

auf die Nachricht, Sergej Efron halte
sich in der Tschechoslowakei auf, reist
Marina über Berlin nach Prag. 1925
Geburt des Sohnes Georgij; im selben
Jahr zieht die Familie nach Paris und
wohnt zuerst in der Stadt, später in der
Umgebung. Sergej Efron ist wegen seiner

politischen Tätigkeit gezwungen,
Frankreich zu verlassen; er kehrt 1937
mit der Tochter Alja nach Moskau
zurück. Zwei Jahre darauf folgen
Marina und der vierzehnjährige Sohn
nach. (Klugerweise deponierte die
Dichterin ihr literarisches Werk in
Basel.) Während weniger Wochen lebt
die Familie in einer unwirtlichen,
bewachten Datscha. Sergej und die
Tochter werden verhaftet. Über den
Tod Sergejs ist nichts Genaues bekannt;
Alja wird nach dem Gefängnisaufenthalt

in ein Lager geschickt.
Marina Cvetaeva bestreitet den

Lebensunterhalt für sich und Georgij,
genannt «Mur», mit Übersetzungen. Im
Juli 1941 werden Dichter und Schriftsteller

aus Moskau nach Elabuga
evakuiert. Im August wählt Marina den
Freitod.

Das dichterische und das essayistische

Werk lässt sich in zwei Phasen
gliedern, in die erste, die Moskauer Zeit, in
der vorwiegend Lyrik und einige zum
Teil erst postum veröffentlichte Dramen

entstehen. In der zweiten Phase,
das heisst, in den zwanziger und dreissiger

Jahren schreibt Marina Cvetaeva,
ausser Gedichten und Versepen, literarische

Essays und autobiographische
Prosa. Mit Übertragungen aus der
deutschen, französischen und englischen

Literatur beschäftigt sie sich seit
ihrer Jugend. Die Übersetzertätigkeit in
den letzten zwei Jahren verhindert das
freie schöpferische Schaffen gänzlich.

Zur Charakterisierung von Marina
Cvetaevas Stil zitiere ich Wolfgang



854 ZU MARINA CVETAEVA

Kasack: «Für ihre Dichtung ist ein
revolutionäres Auflehnen gegen die
überkommenen Formen typisch. Sie bildet
aus einzelnen Wörtern neue Wortfamilien,

sie schafft Parallelstrukturen mit
gleichen Präfixen vor bekannten und
neugeschaffenen Verben, sie entwickelt
ein ungewöhnliches Gefühl für die
Gegenüberstellung sich anziehender
und sich abstossender Wörter, sie formt
Klangrhythmen zwischen Versen und
Strophen, sie schätzt elliptische Verdichtung

— ihr Spiel mit der Sprache bleibt
Suchen nach dem Bestmöglichen durch
Ungewöhnlichkeit. »

Wenn wir uns den Lebenslauf und
das Werk dieser Frau vor Augen halten,
wird uns klar, dass es unsinnig wäre, ja
unmöglich ist, ausschliesslich über ihre
bittersten Jahre zu schreiben. Man
kann eine Persönlichkeit nicht allein in
ihrer erbärmlichsten Situation ergründen.

Marija Belkina stellt daher, einem
«roten Faden» entlang, nämlich von der
Ankunft in Moskau 1939 bis zum
tragischen Ende in Elabuga, Verbindungen
zur Vergangenheit her. Aus der Fülle
ihres gesammelten Materials zitiert sie

beispielsweise aus dem Notizheft der
Dichterin, das Aufzeichnungen aus der
Datscha enthält. Da steht: «Meine
Einsamkeit. — Spülwasser und Tränen. Der
Oberton — der Unterton von allem ist —

Grauen.» — «Spülwasser und Tränen»

gehören schon in der Emigration zu
ihrer Lebenswirklichkeit. In einem
Brief aus der Pariser Zeit lesen wir:
«Mir ist — Jahr um Jahr (1917—1927)
— nicht der Verstand abgestumpft,
sondern die Seele. Eine erstaunliche
Beobachtung: gerade für Gefühle braucht
man Zeit, nicht für Gedanken. Der
Gedanke ist ein Blitz, das Gefühl ein
Strahl von einem sehr weit entfernten
Stern. Für das Gefühl braucht man
Musse, es kann unterAngst nicht leben.»

Von der Oktoberrevolution an, mit
Ausnahme der Prager und der ersten
Pariser Jahre, hatte Marina Cvetaeva
unter existentiellen Bedrohungen zu
leiden. Gegen materielle Schwierigkeiten

hatte sie zu kämpfen. Als Dichterin
wurde sie von bedeutenden, doch von
wenigen Zeitgenossen anerkannt.
Unter den Exilrussen fühlte sie sich
schon Ende der zwanziger Jahre
isoliert. Im engen Lebenskreis fand sie
keine Ruhe. Unerschütterlich war ihre
Liebe zu den Kindern. Seltsam zwanghaft

erscheint ihre Bindung an den Gatten;

unzählige Male verliebte sie sich in
andere Männer und in Frauen, aber
von ihm wollte und konnte sie sich nicht
lösen. In einem Brief an seine Schwester

schreibt Sergej Efron, er sei für
Marina «Rettungsring und Mühlstein
am Hals» zugleich. Die Tochter Alja hat
die Ehe ihrer Eltern als eine «Gemeinschaft

der Einsamkeiten» bezeichnet.
Am treffendsten charakterisiert Sergej
seine leidenschaftliche Frau. Es sei für
sie eine unbedingte Notwendigkeit
geworden, sich völlig ihrem Orkan
hinzugeben, wer den Orkan entfache, sei
nicht wichtig, schreibt er und präzisiert:
«Sie denkt sich einen Menschen aus, und
der Orkan bricht aus. Wenn sie schnell
erkennt, wie nichtig und beschränkt der
Urheber dieses Orkans ist, gibt sich
Marina einer orkanhaften Verzweiflung
hin. Ein Zustand, der das Auftauchen
eines neuen Urhebers begünstigt.» Die
Personen, die der Dichterin nahestehen,

erkennen in ihrer Gefühlswelt
einen ungestümen Wechsel von
Verzweiflung und Begeisterung, und
gleichzeitig konstatieren sie ihren «klaren,

kalten (fast voltaireartig zynischen)
Verstand».

Marina Cvetaeva hat ihre innere
Gespaltenheit gespürt und sie als Impetus

zum schöpferischen Gestalten



ZU MARINA CVETAEVA 855

ertragen. In einem Brief an Rilke
schreibt sie: «Ich bin viele, verstehst
Du? Vielleicht unzählbar viele!
(Unersättliche Vielheit!)». Und in einem Brief
an Pasternak: «Wenn ich schreibe,
denke ich an nichts anderes als an die
Sache. Dann, wenn ich sie zu Ende
schreibe — denke ich an Dich...»

«An die Sache denken», das bedeutet
an der «Sache», sei es Lyrik, sei es

Prosa, oder sei es eine Übersetzung, so

lange zu arbeiten, bis die Form stimmt.
Schon in einem der vier Lyrikbände,
die 1922/23 herausgekommen sind,
gibt sie das Motto an, von dem sie nie
abweichen wird: «Keine Honorare,
keine Notwendigkeit werden mich dazu
zwingen, ein Manuskript abzugeben,
bevor der letzte Punkt gesetzt ist, und der
Zeitpunkt dieses Punktes ist nur Gott
bekannt.» Das Übersetzen, so äussert
sie sich 1929, gelinge ihr nur dann,
wenn sie den ganzen Weg, den der
Dichter zurückgelegt habe, noch einmal

zurücklege. Sie hat u.a. Rilke,
Shakespeare und Lorca übertragen. Von
Baudelaires «Le voyage» schuf sie zwölf
Varianten, mit keiner war sie zufrieden.
Auch als sie in den letzten zwei
Russlandjahren auf Auftrag arbeiten
musste, gehorchte sie ihrem Künstlergewissen.

Zwanzig Zeilen, manchmal
weniger, gelangen ihr pro Tag trotz
ihrer ungewöhnlichen Sprachbegabung.

Sie übertrug damals aus dem
Tschechischen, Serbischen, Kroatischen,

Bulgarischen, dem Grusinischen,

aus dem Polnischen, insgesamt
aus über zehn Idiomen. Als der Krieg
ausbrach, war sie mit Lorca beschäftigt.
Bald waren Übersetzungen nicht mehr
gefragt, sie verlor ihre einzige
Einnahmequelle. «Wie gern würde ich jetzt mit
Majakowski] tauschen», soll sie in jenen
Tagen gesagt haben. Der alte Gedanke,

ihrem Leben selbst ein Ende zu setzen,
bekam mehr und mehr Gewicht.

Anna Achmatova, die Zeitgenossin,
ist überzeugt, dass Marina Cvetaeva
nicht in einem Moment seelischer
Depression aus dem Leben geschieden
ist, sondern, so hat sie sich in einem
Gespräch ausgedrückt: «Die Zeit hat sie

getötet, hat uns getötet. Gesund waren
wir — wahnsinnig war die Umgebung:
die Verhaftungen, die Erschiessungen,
die Verdächtigungen, das Misstrauen
gegen alle und alles. »

Marija Belkina schildert diese Epoche

bis ins kleinste realistische Detail.
Vor der grauenvollen Zeitkulisse
entsteht in einzelnen, nicht chronologisch
aufeinanderfolgenden Szenen das
Lebensbild der Marina Cvetaeva. Nach
der Schlussszene wird in einem Sonderkapitel

der Lebenslauf des Sohnes
gezeigt. In seinen Tagebüchern und
Briefen und in den Zeugnissen Dritter
spiegelt sich das zeitweise schwierige
Verhältnis zwischen den beiden. Mur
(der Name stammt von E.T.H.
Hoffmanns Erzählung «Kater Murr»), ist

genau wie seine Mutter nirgends richtig
zu Hause. «Hier», so gesteht sich
Marina Cvetaeva nach ihrer Rückkehr
nach Moskau, «bin ich fremder als dort
(Frankreich). Als ich dort war, hatte ich
wenigstens in meinen Träumen eine
Heimat.» Mur schreibt in seinem Tagebuch,

er möchte sein ganzes Leben der
«Propagierung» der französischen Kultur

in Russland und der russischen Kultur

in Frankreich widmen. Im Jahre
1944 fällt der Neunzehnjährige an der
Front.

Schamma Schahadat gibt in ihrem
interessanten Nachwort von einigen
Werken das Publikationsjahr und die
Rezeption in den damaligen literarischen

Kreisen an. Sie zitiert u.a. aus
Marina Cvetaevas Einleitung zu einer



856 ZU MARINA CVETAEVA

Gedichtsammlung folgendes: «Wir lassen

alles hinter uns. In fünfzig Jahren
werden wir alle unter der Erde sein.
Neue Gesichter werden unter dem ewigen

Himmel leben. Deshalb möchte ich
denen, die noch leben, zurufen:
Schreibt, schreibt mehr! Haltet jeden
Moment, jede Geste, jeden Atemzug
fest! Doch nicht nur die Geste — auch
die Form der Hand, die sie ausführte;
nicht nur den Atemzug — auch die
Öffnung der Lippen, durch die er, kaum
sichtbar, entweicht. »

Als die Dichterin in der verruchten,
verlogenen Zeit am Sinn des Lebens

verzweifelte, hörte sie auf zu schreiben
— zu leben.

Elise Guignard

1

Marija Belkina. Die letzten Jahre der
Marina Cvetaeva. Aus dem Russischen von
Schamma Schahadat und Dorothea Trotten-
berg. Insel Verlag Frankfurt am Main und
Leipzig 1991. Die editorische Notiz
vermerkt: Die ersten neun Kapitel sind von
Schamma Schahadat übersetzt, das zehnte,
«Mur», von Dorothea Trottenberg. Im
Einverständnis mit der Autorin Marija Belkina
ist der Text gekürzt, der Anmerkungsapparat

hingegen erweitert worden. — Er dürfte
noch ausführlicher sein.

Das Flüchtlingsproblem — eine Zeitbombe?

Kein Zweifel kann darüber bestehen,
dass das Flüchtlingsproblem zu den
brennenden Aktualitäten der Gegenwart

gehört. Und dies insbesondere
deshalb, weil es Dimensionen
angenommen hat, die im eigentlichen Sinne
des Wortes als global bezeichnet werden

müssen. Das Schweizerische Institut
für Auslandforschungheü es aus diesem
Grunde zum Thema eines Vortragszyklus'

gemacht, der im Wintersemester

1990/91 an der Universität Zürich
durchgeführt worden war. International
bekannte Experten haben das
Flüchtlingsproblem aus den verschiedensten
Blickwinkeln analysiert und bewertet.
Diese Vorträge liegen nun in Buchform
vor1.

Weder die Problemanalysen noch
die gegenwärtig diskutierten Therapien,

die in diesem Sammelband
kompetent behandelt werden, stimmen
zuversichtlich; vielmehr deuten alle

Aufsätze auf die Existenz eines höchst
komplexen Phänomens hin, dem die
Politik sowohl auf nationaler wie auf
internationaler Ebene weitgehend hilflos

gegenübersteht. Im Ursachendiagramm

mischen sich die verschiedensten

Einflussfaktoren: lokale Konflikte,
autoritäre Herrschaftsformen,
fundamentalistische Strömungen, Spannungen

zwischen verschiedenen Rassen,
ungelöste Nationalitäten- und
Minoritätsfragen, prekäre wirtschaftliche
Zustände, Bevölkerungsexplosionen in
einzelnen Regionen der Erde und
Bevölkerungsimplosionen in andern.
Die Autoren sind sich einig in der
Erkenntnis, dass das Intensitätsmaximum

der Flüchtlingswellen noch
nicht erreicht ist; realiter ist mit einer
Verschärfung der mit den Flüchtlingsströmen

verbundenen Konsequenzen
zu rechnen. Die Politik aber hat sich
bisher weder auf der nationalen noch



DAS FLÜCHTLINGSPROBLEM 857

auf der internationalen Ebene auf eine
Strategie einzuschiessen vermocht, die
Aussicht auf eine auch nur annähernd
zufriedenstellende Problemlösung
versprechen würde. Vielmehr handelt es
sich um weitgehend konzeptionslose,
pragmatische, auf die Linderung der
menschlichen Not zielende Feuerwehrübungen.

Sie haben keine Chance, das
Übel an der Wurzel zu packen. Die
Einwanderungsländer kaprizieren sich auf
Vorgehensweisen, die sich bei Lichte
betrachtet in mehr oder weniger
aggressive Abwehrstrategien auflösen,
denen auf dem politischen Parkett ein
humanitäres Mäntelchen umgehängt
wird. Natürlich lassen sich auch für dieses

Verhalten triftige Gründe ins Feld
führen.

Es ist anzunehmen, dass das
Flüchtlingsproblem mit dem Zusammenbruch
der kommunistischen Staatsordnungen
in Osteuropa noch eine Akzentuierung
erfahren wird; aus eingehenden
Untersuchungen geht hervor, dass das

«osteuropäische Auswanderungspotential»

als sehr gross veranschlagt werden

muss. Und dies nicht zuletzt
deshalb, weil die kommunistischen Regimes

ein gesellschaftliches und
wirtschaftliches Trümmerfeld hinterlassen
haben, von dem für viele Menschen
eine existentielle Bedrohung ausgeht.
Die Triebfedern für eigentliche
Flüchtlingsbewegungen sind in politischen,
ethnischen, religiösen, wirtschaftlichen
oder ökologischen Bedingungen zu
orten, die als ausweglos empfunden
werden; bestehen in den angestammten
Wohnregionen keine Alternativen, so
werden die in solchen Situationen
lebenden Menschen eben mit allen Mitteln

versuchen, in ein anderes Land zu
gelangen. Mit einiger Sicherheit ist
anzunehmen, dass die
Auflösungserscheinungen, von denen insbeson¬

dere die Sowjetunion und Yugoslawien
betroffen sind, Binnenwanderungen
auslösen werden, die sich auch in einen
zwischenstaatlichen «Überlauf» ergies-
sen können.

Mit diesen Perspektiven stellt sich
weiter die Frage, ob die «klassischen»
Einwanderungsländer gegenüber
Asylanten noch das Postulat aufrechtzuerhalten

vermögen, dass an Leib und
Leben bedrohte politische Flüchtlinge
unter allen Umständen mit einer
Aufnahme sollen rechnen können, wogegen

Wirtschaftsflüchtlinge kein
Entgegenkommen erwarten dürfen. Abgesehen

davon, dass es immer schwieriger
wird, zwischen politischen und
Wirtschaftsflüchtlingen zu unterscheiden,
schiebt sich in diesem Zusammenhang
auch die Frage machtvoll in den
Vordergrund, ob der Wunsch nach einem
materiell auch nur einigermassen
gesicherten Leben nicht auch zu den
Menschenrechten zu zählen ist, und dies
insbesondere dann, wenn der einzelne
zufolge der politischen und wirtschaftlichen

Ordnungsbedingungen in
seinem Lande eben keine Chance hat, dieses

Ziel aus eigener Kraft zu erreichen.
Das Argument, den Wirtschaftsflüchtlingen

sei mit einer entsprechenden
Unterstützung der Wirtschaften ihrer
Länder zu helfen, ist gewiss einleuchtend.

Und auch die These, dass das
effizienteste Mittel zur Bremsung der
Ströme der Wirtschaftsflüchtlinge eine
auf Wohlstandssteigerung getrimmte
Wirtschaftspolitik sei, lässt sich mit
soliden Überlegungen begründen. Nur
hapert es bei dieser politischen Position
bei der Umsetzung in praktikable und
erfolgversprechende Massnahmen.
Und ausserdem ist mit nüchterner
Sachlichkeit zu akzeptieren, dass der
westliche Lebensstandard nicht
globalisierungsfähig ist. Ein wirtschaftliches



858 DAS FLÜCHTLINGSPROBLEM

Gefälle zwischen einzelnen Regionen
dieser Erde wird immer bestehen bleiben

— es sei denn, den entwickelten
Ländern widerführe die Gnade, ihren
Lebensstandard zu senken. Weil die
Menschen jedoch den einmal erworbenen

Lebensstandard mit Klauen und
Zähnen verteidigen, dürfte auch diese

Lösungsvariante eher ein frommer
Wunsch bleiben.

Im vom Institut für Auslandforschung

edierten Buch sind denn auch
keine pfannenfertigen politischen
Rezepte zur Lösung der Flüchtlingsfrage

zu finden. Die Zielsetzung der
Autoren und des Herausgebers sind
bescheidener, nämlich einen Beitrag
zur Schärfung des Problembewusstseins
in einer breiteren Öffentlichkeit zu
leisten. Politische Lösungen wachsen
nicht auf dem Boden der
Problemverdrängung; vielmehr ist ein
Bewusstseins-Reifegrad zu erreichen,

der jenes politische Klima erzeugt, aus
dem sich schliesslich Lösungen
herausdestillieren lassen. In diesem Sinne
liefert das neueste Buch des Instituts für
Auslandforschung mannigfache
Einsichten und Anregungen.

Williy Linder

1 «Das Flüchtlingsproblem — eine
Zeitbombe?», herausgegeben vom Schweizerischen

Institut für Auslandforschung, Verlag
Ruegger, Zürich 1991. Autoren: Dr. Bernd
Knabe (Flüchtlinge aus Osteuropa — eine
neue Dimension des Problems?); Bundesrat
Arnold Koller (Die Schweiz und ihre humanitäre

Tradition — ein Dilemma?); Prof.
Wenceslas de Lobkowicz (La Communauté
Européenne et le droit d'asile); Michel
Moussalli (Refugees — The ChaUenge of the

Nineties); Prof. Dr. Hans-Joachim
Hoffmann-Nowotny (Weltbevölkerung und
Weltmigration — eine zukunftsorientierte
Analyse); Prof. Dr. Christian Watrin (Liberale

Toleranz auf dem Prüfstand).

Gutes Licht...
ein Glücksfall

ein Anruf:

5300Turgi 056-33 0111

8023 Zürich 01-272 58 44


	Das Buch

