
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 71 (1991)

Heft: 10

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

Verwirrte Architekturen — wohin?

Ich schlendere an einem
Samstagnachmittag, vor Geschäftsschluss,
die Zürcher Bahnhofstrasse entlang. Es
herrscht Gedränge von all den Leuten,
die aus Läden und Kaufhäusern
strömen, mit vollen Tragtaschen beladen
und dazu missgelaunt, mit trüben
Gesichtern. Weit vorne aber, bei der
Einmündung einer Seitenstrasse, bildet
sich eine Menschentraube, die immer
mehr anschwillt. Und, näher kommend,
höre ich Musik — aus den Anden?
Unter Lederhüten baumeln
pechschwarze Haarsträhnen um sonnenverbrannte,

prägnante, fröhliche Gesichter.

Vor ihren bunt gewobenen,
umgehängten Tüchern nimmt man die
mehrstimmige Panflöte, Gitarren, Trommeln
wahr.

Das versammelte Zuhörervolk
lächelt auf einmal, stellt die Taschen ab
und klatscht. Die Gesichter entspannen
sich, nicken einander freundlich zu.
Und dann — nach einer langen Weile —
geht's weiter in die Strassen- oder in die
S-Bahn.

Und da kommt mir etwas in den
Sinn, das vorerst belustigt: ein farbiges,
in schönsten, leuchtenden Tönen
gemaltes, wie aus Lebkuchen gemachtes

Haus mit plastischen Details. Von
einer jungen russischen Architektin
mitten in die Baulücke einer grauen
Geschäftsstrasse, zwischen hohe,
monotone Blöcke — wie allüberall —
als kleines, geducktes Wunder projektiert,

nicht im staatlichen Planungsbüro,
sondern innerhalb einer Art Traumklub

jugendlicher Baufachleute in Mos¬

kau. Das Blatt war im Zürcher
Architektur-Forum unter ihren Arbeiten
ausgestellt — und rief Entzücken hervor.

Das Baumärchen in der Bau-Einöde.

Zwei Erlebensereignisse, die
vielleicht denselben unbewussten Code in
uns anrühren? Symbolisch und auch
sinnlich? Sind es Antworten auf eine
verwandte Sehnsucht? Sehnsucht nach
Archaischem, Magischem, Irrationalem?

In unserer rationalen und
materialistischen Welt?

Das eine Mal, so im Vorübergehen,
Verwandlung durch Musik, gespielt von
armen Menschen, die sich ihrerseits
freuen am Widerhall in einer
Kaufstrasse. Südamerikanische Volksmusik
verbindet Tragisches mit Fröhlichem.

Das andere Mal ein Lebkuchenmärchen,

kühn zwischen trübe, betrübte
Fassaden gesetzt, hinter denen sich
Arbeitsmonotonie verbirgt.

Der Gegensatz des hier künstlerisch
Gebotenen zu seiner Umgebung, seine
Überraschung, das Unerwartete erhöht
unser Erlebnis — vielleicht gerade
wegen der Bescheidenheit seines
Auftritts.

Meine Frage lautet, ob es vielleicht
eine Architektur gäbe, ein Stückchen
Baukunst, Räume, heute, morgen,
übermorgen, die in der Lage wären, so
unmittelbar, so lapidar auf ihre
Betrachter zu wirken, wie diese Musik
von weither auf einkaufende
Menschen? Oder — wie das Märchen des
russischen Lebkuchenhauses Baufachleute

in kindliches Staunen versetzt —



776 VERWIRRTE ARCHITEKTUREN

Fachleute, die ihre Grossbauten mit
digitaler Zeichentechnik bewältigen?

Architekturen erleben: Architekturgeschichte

ist die Geschichte sich
wandelnder Sehnsüchte nach Behausung,
des Wohnens, des Arbeitens, nach
Behausung politischer und religiöser
Inhalte, Behausung von Festen. Sie ist
Geschichte irrationaler Sehnsüchte
nach deren Form, auch nach den Formen

von Kommunikation; Geschichte
der Sehnsucht nach Natur, deren Teil
wir sind.

Architekturerlebnisse: Wir gleiten,
von rhythmisch aus den Ufern ragenden

Minaretten begleitet, durch den
Bosporus zur Blauen Moschee. Oder
wandern über Wiesenhügel, wo auf
einmal, in einer Senke, die weiten
Halbkreisstufen von Epidauros eingekerbt
liegen. Wir vergleichen die stolzen
Türme von San Gimignano mit jenen
von Manhattan, freuen uns an der
Spanischen Treppe, jenem zu Stein
verdichteten Wasserfall, auf dessen Tritten
man, neben dem Nachbarn sitzend, aus
verschiedener Höhe ein Stück Stadt
erblickt. Wir vergleichen Pier Luigi
Nervis Sportpalast in Rom mit dem
Olympiastadion von München. Bei beiden

ist, wie auch in Epidauros, durch
das Geheimnis der Massstäblichkeit
der Einzelteile, zusammen mit der
Beschwingtheit der gesamten Form, die
grosse Zahl der Versammelten nicht
spürbar. Sie bilden eine Gemeinschaft,
auch mit den Spielern in der Arena
oder jenen vor dem Tempel. Wir fragen
nach der Bedeutung der gemütvollen,
warmen, ausladenden russischen
Zwiebelkuppeln. Manche lieben den zarten
Barock des Belvedère-Schlosses in
Wien, seine schlichte, breite Lage über
terrassierten Gärten. Manche
wiederum die an den Hängen der Alpen
klebenden, ihre fast gleichen Häuser zu

einem grossen Nest versammelnden
Dörfer. Jeder hat seine baulichen
Freundschaften in der näheren und
ferneren Vergangenheit. Sie reden zu
uns aus Jahrzehnte-, Jahrhunderte-,
jahrtausendealter Erinnerung an
baukünstlerisch bewältigte Sehnsüchte,
zeigen bauliche Gesten in einer
Körpersprache, die an die Seele greift und
auch Fragen an unsere Gegenwart
stellt, ob auch unsere Bauten mit uns
reden? Oder ob sie nur parlieren?

Ein Bildhauer von heute, Richard
Serra, nach der Intention seiner Kunst
befragt, wenn er an der Arbeit sei, etwa
die grossen, schwarzen, einfachen,
schweren Eisentafeln in einem Park
oder einem Museum magisch zu plazieren

oder aus ihnen eine Plastik zu
formieren, antwortete: «Ich glaube, dass
die Bedeutung einer Arbeit» — der
Kunst, auch der Baukunst — «in der
Anstrengung liegt, die nötig ist, ein Werk

zu produzieren. Und diese Anstrengung
ist ein Geisteszustand, eine Aktivität,
eine Interaktion mit der Welt.» Wohl
eine Interaktion mit dem unbewusst
Ersehnten dieser Welt. Das wäre zu
erforschen. Der bildende Künstler
drückt es mit seinen Zeichen aus. Serra
mit eisernen Mahnzeichen zur Einfachheit

und zur Bescheidenheit, nicht ohne
grosszügige Form.

Antwort auf unsern überbordenden
Architekturpluralismus, der mit allen
Mitteln und Unmitteln das Interesse
eines optisch abgestumpften und
verunsicherten Publikums aufstöbern,
herausfordern möchte? Man könnte ihm
das Unmöglichste an Geschmack
aufschwätzen. Abgestumpft und abgestos-
sen ist ein jeder von den müden Epigonen

der Moderne und ihren Spekulanten.

Durch viele Missverständnisse,
missverstandene Sehnsüchte hindurch sind



VERWIRRTE ARCHITEKTUREN 777

wir auf der Suche nach der neuen Haut,
den neuen Hüllen der Räume für
unsere Lebenswerkstatt, in der Wohnung

und in der Stadt.
Eklektizismen, Dekorativismen werden

bereits wieder in Frage gestellt,
samt der Architektur überhaupt. Die
Dekonstruktivisten tun so, als verachteten

sie die Schwerkraft. Sie spielen mit
schiefen Körpern und schrägen Ebenen.

Sind sie Ausdruck und ehrlicher
Spiegel des Wankens und Wackeins der
Werte? Des einsetzenden Wandels?

Beispiele aus persönlicher Sicht: Lieber

als die Stuttgarter Staatsgalerie
(von Stirling), die einem aufgeblasenen,
schönen Lebkuchen gleicht, ist mir das
Institut Arabe an der Seine in Paris
(von Jean Nouvel) mit seinen einfachen,
grossen, zum Teil geschwungenen
Formen, innen und aussen und mit den
märchenhaft mit dem Sonnenlicht
spielenden technischen Arabesken-Details
in der Fassade. Ich liebe aber auch den
Raum der Stuttgarter «Liederhalle»
(von Gutbrod).

Lieber sind mir moderne
Dorfgemeinschaften, auch in einem plastisch
bewegten Hochhaus, als ein hinter
feierlichen Risaliten, romanischen Bögen
oder zwischen antiken Säulen sich
versteckendes Wohnen in toten Häusern.

Lieber ist mir dies schlichte und
doch so dichte, phantasievolle Haus,
dies «Hängende Dach» unseres Instituts

für leichte Flächentragwerke in
Stuttgart, in dem wir und viele andere
so viel Denk- und Erfindungsanstoss,
so viel Bewusstseinserweiterung, so viel
ansteckenden Idealismus auch — es

gibt nie zu viel Idealismus — erfahren
durften. Die geschwungenen Konturen

dieser Bauten, ihr zart wirkendes Material

strahlen Zauberhaftes aus — durch
ingeniöse Technik. Der Ort ist mir
lieber als das Centre Pompidou oder das

Lloyds-House in London, die zwar
beide, ganz extravertiert, plastisch
bunte Freude an der Technik
dokumentieren — und zugleich den menschlichen

Massstab vergessen.
Lieber als die um sich greifende

Zuckerbäckerarchitektur aus farbig
gestreiften Fabriken, pompösen
Verwaltungsbauten, Banken, mit zumeist
grafisch kühlen, menschenfeindlichen
Innenräumen, viel lieber sind mir etwa
die Gewölbe aus vorfabrizierten,
schlanken, oben geschwungenen
Betonstützen und deren Verzweigungen

einer eben fertiggestellten, modernen

Moschee in Rom, angeregt durch
Frei Ottos Baumkonstruktionen; oder
jene ähnlichen, knappen, aus lustigen
«Gabeln» gemachten Stabholzkuppeln
über Bädern in Montecatini.

Solch unverzierte Architekturen
scheinen zu singen. Ein Artikel trug
kürzlich die Überschrift: «Architects
should listen to melody, Architecture
should be melody.»

Könnte Architektur Stimmgabel
sein, die etwas in unsern Herzen
Verborgenes, Schöpferisches anrührte?
Für eine Welt, «deren Völker dereinst
nach Herzen gezählt würden», wie
schon Heinrich Heine schrieb.

Lisbeth Sachs

Das obenstehende Architektur-Feuilleton
beruht auf einem Beitrag zum Kolloquium,
das anlässlich der Abschiedsvorlesung von
Prof. Dr. h. c. Frei Otto in Stuttgart stattfand.



778 SALZBURGER FESTSPIELE

Der Beginn einer neuen Ära

Die Salzburger Festspiele nach dem Tod von Karajan

Als der Dirigent Herbert von Karajan
kurz vor den Salzburger Festspielen
1989 verschied, war er nicht nur seinem

angestammten Spitzenorchester, den
Berliner Philharmonikern, untreu
geworden, indem er Reisen mit den
Wiener Philharmonikern unternahm.
Er war auch schon aus dem Direktorium

der Salzburger Festspiele
ausgeschieden, das er mehrere Jahre
hindurch dominiert hatte. Seine konservativen

Vorlieben, seine Art, neue
Opernproduktionen zuerst auf Tonträger
aufzunehmen und dann noch als Live-Auf-
führungen zu bieten, sicher auch sein
Sinn für persönliche Macht, waren, so

begabt er als Dirigent wirkte, für Salzburg

ein wesentlicher Faktor.

Bereits im Sommer 1989 war Karajans

Name aus dem Direktorium der
Festspiele verschwunden, die dann vom
Dirigenten George Sola kurzfristig
übernommene Einstudierung von Verdis

Oper «Un ballo in maschera» hätte
er noch geleitet. Im Direktorium für die
Festspiele 1990 tauchte dann Gérard
Mortier auf, der das Brüsseler Opernhaus

«Théâtre de la monnaie» aus
provinziellem zu einem prominenten
Dasein geführt hat. Er hat klare Ideen,
wie die besten der Traditionen
Salzburgs zu pflegen sind und wie gleichzeitig

der Spielplan mit Musiktheater,
Konzerten, Sprechtheater (einschliesslich

«Jedermann»), Ausstellungen,
Lesungen und Vorträge zu erneuern ist.

Mortier wendet sich scharf gegen die
Praxis, dass Opern- oder Konzertaufführungen

Wiederholungen von Schall-
platteneinspielungen sind. Er will, dass

die Salzburger Festspiele nicht nur vom
Prestige der Interpreten und von der
Vergangenheit leben, sondern auch die
politische, soziale und künstlerische
Gegenwart einbeziehen. In mehreren
seiner zeitbezogenen Ansichten kann
er sich auf den Regisseur Max Reinhardt

berufen, mit dessen Inszenierung
des «Jedermann» von Hugo von
Hofmannsthal auf dem Salzburger Domplatz

die Festspiele 1920 einsetzten.
Die neuen Konturen, wie sie sich jetzt
abzeichnen, beziehen zwar auch
Mozart als den grössten aller Salzburger

Komponisten ein, aber sie heben
die Sprechbühne aller Zeiten und die
Opernbühne des 20. Jahrhunderts so
stark heraus, dass man vom Beginn
einer neuen Ära sprechen kann. 1992
werden zwei wichtige neuere Opern
erstmals in Salzburg gegeben, «Aus
einem Totenhaus» (1928) von Leos
Janäcek in der tschechischen Originalsprache

und «Saint François dAssise»,
dessen Text und Musik vom 1908
geborenen Olivier Messiaen stammen.

Mortier wird in einem Dreierdirektorium

mit Hans Landesmann und
Heinrich Wiesmüller arbeiten. Als «Leiter

des Schauspiels» ist Peter Stein

ernannt worden, der 1992 mit «Julius
Cäsar» den ersten Teil eines dreiteiligen
Shakespeare-Zyklus inszenieren wird.

Zweihundert Jahre nach der
Uraufführung der «Zauberflöte» ist diese
«Teutsche Oper», wie Mozart sie

gelegentlich zur Abgrenzung gegen seine
zahlreicheren italienischsprachigen



SALZBURGER FESTSPIELE 779

Opern nannte, eine der zwei oder drei
beliebtesten Opern überhaupt. Die vielen

szenischen Annäherungsmöglichkeiten,
die sie bietet, vom Weihespiel

mit komischen Einlagen über die durch
wunderbare Musik vermenschlichte
Ausstattungsoper bis zur Rekonstruktion

der einfachen Aufführungsbedingungen,

wie sie Emanuel Schikaneders

ganz in Holz gebautes «Theater im
Freihause auf der Wieden», einem Wiener

Vorstadt- und Volkstheater, kannte,
werden in den meisten Fällen heute
durch die Grösse der Bühnen
eingeschränkt. Vor allem vom Weihespiel
nimmt jetzt Salzburg konsequent
Abstand: Am Schluss wiegt sich der
Chor in einem freudigen Tanz — mehr
zur eigenen als zu Sarastros Ehren.
Alles Priesterliche ist eliminiert.

Der verstorbene Bühnenbildner und
Regisseur Jean-Pierre Ponelle, in
Zürich durch seinen mit Nicolaus Har-
noncourt erarbeiteten Mozart-Zyklus
bekannt, hatte 1978 «Die Zauberflöte»
in der Felsenreitschule inszeniert, —
eine so erfolgreiche Einstudierung,
dass sie sich noch mit wechselnden
Darstellern bis 1986 hielt.

Johannes Schaaf hat im Salzburger
Grossen Festspielhaus ebenfalls auf
einer Bühne zu inszenieren, die min-
stens dreimal so breit ist wie jene des
Schikaneder-Theaters. Er und sein
Dramaturg Wolfgang Willaschek
unternehmen viel, um innerhalb des breiten
Formats die intimen Liebesgesänge
und -gespräche, das freimaurerische
Anliegen der Läuterung des Charakters

in Proben menschlicher Opferbereitschaft

und Standhaftigkeit zur
Geltung zu bringen. Sie lassen die Auftritte
Taminos und Papagenos vor einer mit
Bäumen bemalten Abschrankung spielen

und öffnen erst für die Königin der

Nacht die Mittelbühne, welche den
Tempel der Priester als einen
geheimnisvollen, in einem zauberhaften Hain
versteckten Ort beherbergt. Die
Pyramiden und Obelisken, welche die
ägyptische Herkunft der Freimaurerriten
anzeigen, vertragen sich, dank dem
Können des Bühnenbildners Rolf
Guttenberg, mit jener zart nachgebildeten
Natur, welche zu den glücklichsten
Erfindungen der Inszenierung zählt.
Bezaubernd schweben die drei singenden

Knaben (Tölzer Sängerknaben) auf
Glaskugeln herab; da macht moderne
Aufhängetechnik eine Schwerelosigkeit
möglich, die Mozart vorgeschwebt
haben könnte, die aber mit den
«Theatermaschinen» seiner Zeit, die gerade
in der «Zauberflöte» viel zu leisten hatten,

nicht zu verwirklichen war. Stellen
sich gegenwärtige Bühnengrössen so
oft quer zu den Uraufführungsbedingungen

dieser Oper, so erlauben anderseits

eine vollständige Beherrschung
heutiger Möglichkeiten, besonders
auch in der Lichtregie, szenische
Lösungen, wie sie zwar nicht Schikane-
der, aber Mozart wieder sehr nahe
kommen. Und dass er der wichtigere
der beiden Autoren war, das haben die
200 Jahre Distanz deutlichst erwiesen.

Die Salzburger Neuinszenierung hat
überaus belebende Impulse von George
Solti am Pult erhalten. Der jetzt 89jäh-
rige ungarische Dirigent, dessen Vitalität

in seinen europäischen Hauptstationen
Frankfurt am Main und London

ebenso innovierend gewirkt hat wie in
Chigaco, war — das ist hier sein
überragendes musikalisches Verdienst —
bereit, aus dem verbesserten Musiktext
der Neuen Mozart-Ausgabe zu lernen.
Wenige «Star»-Dirigenten seiner Generation

sind bereit, so selbstlos die
Leistungen der Mozart-Philologie in den
Dienst am Werk zu stellen. Das Glok-



780 SALZBURGER FESTSPIELE

kenspiel betätigte Solti selber — er
hatte es 1937 als Korrepetitor mit
Toscanini am Pult spielen dürfen...

Mozarts leidenschaftlichste Oper,
der «Don Giovanni», ist verständlicher-
weise in jener Inszenierung durch
Michael Hampe in den Bühnenbüdern
von Mauro Pagano präsent, die 1987
erarbeitet und im gleichen und folgenden

Jahr noch von Karajan dirigiert
wurde. Ab 1990 hat Riccardo Muti die
musikalische Leitung so überzeugend
übernommen, dass man dem Werk
musikalisch neu begegnen kann. Straffheit

und Lockerheit durchmischen sich
in der Wiedergabe dieses komplexen
Werks so ideal, auf der Bühne wie im
Orchestergraben, dass auch die 1990

neuen Darsteller und Darstellerinnen
bereits voll integriert wirken, allen
voran Edita Gruberova als Donna
Anna und Frank Lopardo als Don
Ottavio. Ihn, den Verlobten der Donna
Anna, versteht Hampe als Hauptfigur
und nimmt ihm so den Ruf des Hilflosen.

Man staunt ob der Disziplin, mit
der sich alle Protagonisten, einschliesslich

des noch von Karajan eingesetzten
Don Giovanni von Samuel Ramey, der
eindringlichen Personenregie Hampes
fügen, und man erkennt in dieser nur in
harter Probenarbeit zu erreichenden
Einheitlichkeit eine Vorbedingung für
jene Exzellenz, welche die Salzburger
Mozart-Einstudierungen gerade jetzt
auszeichnen.

Die Salzburger Festspiele kennen
keine «Premieren» — und doch besitzt
keine einzige Wiedergabe den Geruch
einer Repertoireaufführung. Das hängt

mit den guten Vorbereitungsbedingungen,
aber auch mit der Qualität der

ausgewählten Künstler zusammen. Die
jetzt gültige Einstudierung der «Entführung

aus dem Serail» (1782) stammt von
1987 und wirkt frisch wie am ersten
Tag. Unter der musikalischen Leitung
von Horst Stein und in der Inszenierung
von Johannes Schaaf spielte 1987 im
Orchestergraben des kleinen Festpiel-
hauses das Normalorchester dieser
Festspiele, die Wiener Philharmoniker;
für die Neueinstudierung 1991 hat man
mit stupendem Erfolg die Staatskapelle
Dresden geholt (die Wiener Philharmoniker

wollen in Salzburg mehr als
Konzert- denn als Opernorchester in
Erscheinung treten). Ein einziger Sänger

ist von 1987 an — 1990 fiel «Die
Entführung» aus — im Ensemble
geblieben, Kurt Rydl als Osmin. Noch
vor zwanzig Jahren wäre es undenkbar
gewesen, als das Mädchen mit Namen
«Blonde» eine schwarzhaarige Asiatin
{Hellen Kwon) anzunehmen; heute
sind Schwarze und Asiaten in jeder
Partie, die sie entsprechend vertreten,
zugelassen — auch das eine zuträgliche
Folge der Internationalisierung der
Festspiele. Für Konstanze, die weitaus
schwierigste Partie, hat man in
Christiane Oelze eine überragende Darstellerin

und Sängerin gefunden — und in
Hans Peter Blochwitz einen ihr würdig
entsprechenden Belmonte.

Als Mozart-Neueinstudierung wird
1992 «La finta giardiniera» (1775)
gegeben werden; Mozarts letzte Opera
seria, «La clemenza di Tito» (1791), die
1989 im Spielplan war, wird wieder mit
Riccardo Muti als Dirigent, aber neu
mit Ursel und Karl-Ernst Herrmann als
Verantwortliche für Bühnenbilder,
Kostüme und Regie, und mit einem
neuen Sängerensemble einstudiert. Das
erscheint symptomatisch für die Off-



SALZBURGER FESTSPIELE 781

nung, wie sie sich jetzt zeigt: Mortier
und seine Mitstreiter suchen nicht nur
bisher vernachlässigte Werke nach

Salzburg zu bringen, sie ermöglichen
auch neue Ausblicke auf Werke, die
schon zu hören und zu sehen waren.

Andres Briner

Scheitern des utopischen Denkens

Versuch einer geschichtsphilosophischen Lagebeurteilung

Die Ereignisse

Seit Herbst 1989 hat sich die weltpolitische

Lage schlagartig verändert. Es
haben sich sehr unerwartete Dinge
zugetragen. Die Nachkriegsordnung in
Europa mit ihrer Aufspaltung in Ost
und West ist zusammengebrochen. Die
geschlossenen kommunistischen
Herrschaftssysteme in den Oststaaten wurden

von innen her aufgebrochen. Der
absolute Herrschaftsanspruch der
kommunistischen Partei, die sich während

mehr als vier Jahrzehnten als
Vorreiter der Weltgeschichte glaubte, ist
geschwunden. In den meisten bisher
kommunistisch regierten Ländern in
Mittel- und Osteuropa haben sich
freiheitliche Kräfte geregt und teilweise
durchgesetzt. Am spektakulärsten vollzog

sich die Wiedervereinigung der bisher

auch physisch durch eine Mauer
getrennten zwei deutschen Staaten.
Innert weniger Monate fanden sie zur
allgemeinen Verblüffung mit elementarer

Kraft zusammen.
Diese allgemeine Entspannung des

Ost/West-Konflikts war begleitet von
ersten handfesten Abrüstungsschritten
auf beiden Seiten. Alles in allem
verbreitete sich in Europa eine euphorische

Stimmung. Man sah in der Beilegung

des Ost/West-Konfliktes bereits

den ewigen Frieden nahen. In der Folge
wurde bei uns die Abschaffung der
Armee schon als aktuelle tagespolitische

Frage gestellt. Um so schmerzlicher

war das Erwachen, das durch den
dreisten Überfall des irakischen Diktators

auf den reichen Nachbarstaat
Kuwait im Sommer 1990 ausgelöst
wurde. Die Friedenseuphorie
verschwand schlagartig, und der Zeitgenosse

wurde Zeuge des schrecklichen
Krieges am Persischen Golf. Aber auch
die zunehmenden Verfallserscheinungen

in den bisher kommunistisch
regierten Staaten mit ihren nationalistischen

Nachhutgefechten zeigen alles
andere als ein friedliches Gesicht.

Der Wandel im Osten

Wie ist es zu diesem überraschenden
Wandel in den kommunistisch regierten

Staaten in Mittel- und Osteuropa
gekommen? Der Gang der Geschichte
ist voller Geheimnisse, und wir können
ihren Schleier auch mit allen unseren
Forschungen nicht völlig lüften. Wir
sind auf Mutmassungen angewiesen,
um zu einer Deutung zu gelangen.

Wir vermuten, dass der Aufbruch im
Osten gerade etwas mit dem Verhältnis
zur Geschichte zu tun hat. Die in den



782 UTOPISCHES DENKEN

kommunistischen Ländern
herrschende Geschichtsphilosophie wurde
zutiefst von innen her erschüttert. Wir
müssen uns vergegenwärtigen, dass der
moderne Fortschrittsglaube in seiner
virulentesten Form die Tendenz zeigt,
die Gegenwart zu vernachlässigen und
zu überspringen, um den wahren
Fortschritt erst in der noch zu machenden
Zukunft zu erwarten. Im klassischen
marxistischen Denken war der
Endzweck der Geschichte bekannt und die
Gegenwart wurde zu einem möglichst
bald zu überwindenden Wegstück
verkürzt. Erst recht wuchs die Gefahr im
Marxismus-Leninismus, den
Einzelmenschen im besonderen und die
Zeitgenossen im allgemeinen im Dienste
der machbaren Geschichte zu
instrumentalisieren. Die Geschichtsphilosophie

wurde zum Herrschaftsinstrument
in der geschlossenen Gesellschaft.

Der Aufbruch im Osten bedeutet
also in erster Linie den Ausbruch aus
der geschlossenen in eine offene
Gesellschaft mit ihren Chancen und
Optionen hier und jetzt. Die Menschen
im Osten wurden der illusionären
Naherwartung der marxistischen Utopie

müde und pochten auf das Leben in
der Gegenwart. Die Ostdeutschen
sahen in der Wiedervereinigung die
Chance, die Prozesse zum Aufbruch in
die offene Gesellschaft auf einmalige
Weise zu beschleunigen.

Die deutsche Wiedervereinigung und
die Ratlosigkeit der Intellektuellen

Der unerwartete Umbruch im Osten
und die in diesem Rahmen blitzartig
vollzogene deutsche Einheit hat die
deutschen Intellektuellen zuerst in
grosse Verlegenheit gestürzt. Die Welle
der Ratlosigkeit und Sprachlosigkeit

haben zwei zuverlässige Zeugen im
Herbst 1990 wie folgt beschrieben:
«Die deutsche Intelligenz, von der
weichen grünen Masse der Lehrer und
Studenten bis zu den Weltstars der Literatur
und Soziologie, will mit der deutschen
Einheit nichts zu tun haben... Gerade
die sonst so veränderungsfreudigen
Intellektuellen mahnen zum Innehalten,
zur Verlangsamung der Geschichte»

(RalfDahrendorf)1. «Da steht die
vielgestaltige Schar derer, die seit eh undje das
Wort 'Veränderung) auf den Lippen
führt, im Angesicht unbezweifelbarer
und tiefgreifender Veränderungen, und
es verschlägt ihr nachhaltig die Sprache»
(Rüdiger Bubner)2.

Wenn in diesem Zusammenhang von
Intellektuellen die Rede ist, so müssen
wir uns vergegenwärtigen, dass in den
europäischen Industriestaaten im
Westen — verstärkt durch den
spätmarxistischen Geist der 68er Revolution —

bis heute in der Öffentlichkeit vor allem
die intellektuelle Linke das Sagen hatte.
Eine gewisse Parallelität des Denkens
in Ost und West kann hier nicht
übersehen werden. Schriftsteller, Kritiker,
Künstler, Sozialwissenschaftler,
Journalisten usw. artikulierten auch im
Westen jenes hnke Denken, das Odo
Marquard* geschichtsphilosophisch als
einen zukunftsgerichteten Antimoder-
nismus bezeichnete. Es ist jenes utopische

Denken, das ebenfalls dazu neigt,
die Gegenwart zugunsten der Zukunft
zu verneinen. Der zukunftsgerichtete
Antimodernismus betreibt — ähnlich
wie das marxistische Denken —
Gegenwartsnegation: «Er will die moderne —

die bürgerliche — Welt hinter sich haben
und in die Zukunft springen, und zwar
so schnell wie möglich.» Als eine
Wortführerin dieses geschichtsphilosophischen

Denkens kann beispielsweise die
sogenannte Kritische Theorie genannt



UTOPISCHES DENKEN 783

werden. Zur Illustration dieser
weitgefächerten geistigen und politischen
Haltung können zum Beispiel die
«Stichworte zur 'Geistigen Situation der
Zeit>» herangezogen werden, die Jürgen
Habermas als Band 1000 der edition
suhrkamp im Jahre 1979 vorwiegend
bei Gesinnungsgenossen eingesammelt
und herausgegeben hat4.

Nun wird vielleicht etwas verständlicher,

wie die intellektuelle Ratlosigkeit
angesichts des Wandels im Osten und
der deutschen Wiedervereinigung
gedeutet werden muss. All die erklärten
«Systemveränderer», die während Jahren

ein völlig gebrochenes Verhältnis
zur gegenwärtigen Gesellschaft und
zum gegenwärtigen Staat (Bundesrepublik)

hatten, mussten diese Lektion der
Geschichte als einen harten Schlag ins
Gesicht empfinden. Es musste auf die
Intellektuellen wie ein Schock wirken,
dass «dieses System», das man Jahre
lang frontal angegangen hat, nun plötzlich

für jene so attraktiv wurde, für jene,
die man vorher doch weiter auf dem
Wege zur guten Gesellschaft wähnte.

Der Golfkrieg und die unheimlichen
Pazifisten

Mitten in die euphorische Stimmung,
die durch die Ost/West-Entspannung
geschürt wurde, platzte der Kriegsausbruch

am Golf. Dieser Krieg, der im
Namen der UNO gegen einen Aggressor

geführt wurde, verschärfte die
geistige Verwirrung erst recht. In Deutschland

konnte die Friedensbewegung
zum Protest gegen diesen Krieg Massen
auf die Strassen mobilisieren. Viele
Intellektuelle gaben geistige
«Artillerieunterstützung». Der Schriftsteller Günter

Grass zum Beispiel, der schon mit
der deutschen Wiedervereinigung seine

liebe Mühe hatte, lehnte diesen Krieg
kategorisch ab: «Ich versuche mich
davor zu hüten, mit meinen Argumenten

und mit meinen Gegenargumenten,
mich der Logik des Krieges anzupassen.
Denn ich gehe davon aus, dass die
Konflikte im Nahen und Mittleren Osten wie
auch anderswo in der Welt durch Kriege
nicht zu lösen sind.5»

Der evangelische Bischof Gottfried
Forck trat als Hauptredner an der
Friedensdemonstration im Bonner Hofgarten

auf. Auf den Hinweis, dass die
Alliierten doch im Vollzug einer Rechts-
massnahme der Vereinten Nationen
handeln würden, sagte er: «Dann stellt
sich aber die Frage, ob es in einer Zeit, in
der ein Krieg so furchtbares Unheil
anrichtet, überhaupt noch irgendeine
Begründung gibt, mit der ein Krieg
geführt werden kann. Ich kann das nur
verneinen. Krieg darf kein Mittel der
Politik mehr sein.6»

Und noch ein drittes Beispiel für die
intellektuelle Verwirrung. Ein
Rechtsprofessor7 gibt folgende Argumentation

zum Besten: Der Staat habe das

Monopol der Gewalt und sei verpflichtet,
das verletzte Recht wiederherzustellen.

Da die UNO aber kein Staat, ja
nicht einmal ein Staatenbund sei, habe
die UNO nicht wie der einzelne Staat
die Pflicht, den Rechtsbruch notfalls
mit Gewalt zu ahnden. So habe für
die UNO die rechtliche Möglichkeit
bestanden, die Rechtsverletzung durch
den Irak zwar zu verurteilen, jedoch
nicht mit Gewalt rückgängig zu
machen.

Bei aller Würdigung der Bemühungen,

im Namen der Menschlichkeit den
Frieden um jeden Preis zu erhalten,
müssen solch pazifistische Töne zum
Golfkrieg doch Fragen über Fragen
provozieren. Kein Staat kommt ohne
Polizei aus, um das Recht in seinen



784 UTOPISCHES DENKEN

Grenzen durchzusetzen. Wie soll in
Zukunft eine friedliche Weltordnung
entstehen können, wenn die werdende
Staatengemeinschaft Rechtsbrecher
nur platonisch verurteilen, nicht aber
Gewalt anwenden dürfte? Wäre dies
nicht gerade eine Einladung an alle
gewalttätigen Machthaber, ungestraft
Unrecht zu begehen? Selbstverständlich

sind bei allen Überlegungen die
schwerwiegenden Wandlungen in der
modernen Kriegführung sehr ernsthaft
zu bedenken. Damit erhält auch die
Frage der Verhältnismässigkeit ganz
grosses Gewicht. Was in aller Welt ist
aber die Alternative zur Gewalt, wenn
die internationale Völkergemeinschaft
gravierende zwischenstaatliche
Konflikte mit friedlichen politischen Mitteln

nicht mehr lösen kann? Entweder
wird einem auf diese Frage die Antwort
schlichtweg vorenthalten, oder man
flüchtet sich in illusionäre Utopien,
zum Beispiel in die Utopie der
Herrschaftsfreiheit. Solch utopisches Denken

fand im Gefolge der 68er Revolution

weite Verbreitung. Einer ihrer
Protagonisten war wiederum Jürgen
Habermas mit seinem unerschütterlichen

Glauben an die kommunikative
Vernunft, der es gelingen werde,
Herrschaft durch diskursiv erzielten Konsens

zu ersetzen.

Die Utopie der «herrschaftsfreien
Gesellschaft»

Um die Ursprünge für die pazifistische

Naherwartung einer herrschaftsfreien

Weltordnung klären zu können,
ist ein Exkurs auf die tragende neuzeitliche

Geschichtsphilosophie unerlässlich.

Unter dem Begriff
«Geschichtsphilosophie» verstehen wir hier nicht
eine wissenschaftliche Disziplin oder

eine philosophische Fachrichtung,
sondern, ganz im Sinne Odo Marquardsx,
die auf Aufklärung und Fortschritt
beruhende Glaubensüberzeugung der
Neuzeit, wonach es das Endziel der
Weltgeschichte sei, die Menschen aus
all ihren Abhängigkeiten und Bindungen

zu befreien. Diese Geschichtsphilosophie

definiert Marquard als «diejenige,

die die Weltgeschichte proklamiert
mit dem einen Ziel und Ende, der Freiheit

aller;... diejenige, die aufruft zum
Ausgang der Menschen aus ihrer
selbstverschuldeten Unmündigkeit dadurch,
dass sie sich aus Heteronomien befreien
und sich selber autonom zum Herrn
ihrer Welt machen. Geschichtsphilosophie:

das ist der Mythos der Aufklärung».

Die Schwierigkeiten mit dieser
Geschichtsphilosophie, mit diesem

epochalen Emanzipationsglauben,
entstehen, wenn dieser Glaube verabsolutiert

wird. In der absoluten
Geschichtsphilosophie werden nach Marquard die
Menschen zu dem was Menschen doch
eigentlich nicht sein können: zum
Absoluten. Das heisst, in der
Totalemanzipation geraten immer mehr die
aus dem Spiel, um derentwillen man
emanzipieren wollte: die Menschen.
Deshalb zieht Marquard die Schlussfolgerung:

«Der geschichtsphilosophische
Ausgang der Menschen aus ihrer
selbstverschuldeten Unmündigkeit endet mit
der Schlüsselgewalt ihrer selbstverschuldeten

Vormünder. Die (verabsolutierte)
Geschichtsphilosophie ist der Mythos
der Emanzipation, gerade deswegen ist
sie keine wirkliche Emanzipation.»

Dies alles haben wir zu bedenken,
wenn von der illusionären Utopie der
«herrschaftsfreien Gesellschaft» die
Rede ist. Herrschaftsfreiheit ist nur ein
anderer Name für Totalemanzipation.
Und hier wird nun die tiefere Glau-



UTOPISCHES DENKEN 785

bensüberzeugung vieler Pazifisten
sichtbar. Für sie sind Herrschaft und
Abhängigkeit die Hauptursachen für
Konflikte. Deshalb wird als Voraussetzung

für eine konfliktfreie, also friedliche

Gesellschaft Herrschaftsfreiheit
gefordert. Damit geraten sie voll in den
Bann der illusionären Utopie, in den
Bann des Aberglaubens von der
herrschaftsfreien Gesellschaft.

In diesem Aberglauben wird die
Frage nach der Legitimation politischer
Herrschaft gar nicht mehr gestellt,
sondern der Missbrauch der Herrschaft
wird mit Herrschaft schlechthin
gleichgesetzt9. Dies ist der grosse Irrtum.
Auch wo «Volksherrschaft», also
Demokratie, am Werke ist, ist doch
Herrschaft. Allerdings eine Herrschaft,
in der der Missbrauch von Herrschaft
erschwert wird durch Partizipation,
durch Gewaltenteilung, durch
Herrschaftskontrolle, durch Schutz von
Minderheiten usw. Der Missbrauch von
Herrschaft kann nicht durch Verzicht
auf Herrschaft bekämpft werden10. Im
Gegenteil schaffen herrschaftsfreie
Räume Freiräume für unkontrollierte
und missbräuchliche Gewaltherrschaft.
Sowenig wie der einzelne Staat ohne
Herrschaft auskommen kann, sowenig
kann eine internationale Friedensordnung

ohne Herrschaft auskommen.
Eine friedliche Völkergemeinschaft
kann gewaltsame Einverleibungen von
Nachbarländern, wie sie früher in der
Weltgeschichte an der Tagesordnung
waren, nicht mehr dulden. Sie muss
eine Herrschaft ausüben, die solches
Unrecht erfolgreich bekämpft. Dafür
hat das nach dem Zweiten Weltkrieg
eingerichtete System kollektiver Sicherheit,

die UNO, den Nachweis geliefert,
dass es in der Lage ist, gegen Friedensbrecher

notfalls mit Gewalt vorzugehen:

«Wer das nicht akzeptieren

will, liefert im schlechten Fall den
Frieden letztlich dem Faustrecht eines

Kriegstreibers aus.11»

Das Scheitern der illusionären
Utopien

Vielleicht wird in der geistigen
Verwirrung, die angesichts der aktuellen
geschichtlichen Ereignisse zum
Ausdruck kommt, eines deutlich: Das
Scheitern des illusionären utopischen
Denkens. Dies trifft sowohl auf die in
den kommunistisch regierten Staaten in
Mittel- und Osteuropa herrschende
Geschichtsphilosophie wie auch — in
modifizierter Form — auf das

geschichtsphilosophische Denken der
intellektuellen Linken in Westeuropa
zu. Ferner gilt dies weitgehend auch für
den intellektuellen Grosseinsatz
pazifistischer Argumentation gegen den
Golfkrieg.

Warum das Denken in illusionären
Utopien scheitern muss, lässt sich
vielleicht am besten mit dem Vokabular
des evangelischen Theologen Dietrich
Bonhoeffer illustrieren, der 1943

von der Gestapo verhaftet und 1945
im Konzentrationslager umgebracht
wurde. In seiner unvollendet gebliebenen

Ethik n lautet ein wichtiges Kapitel:

«Die letzten und die vorletzten
Dinge». Bei den letzten Dingen geht es

nach christlichem Glauben um den ewigen

und heiligen Grund, der das Leben
hält und trägt. Es geht um jene Dinge,
die dem Menschen nicht verfügbar
sind. Gefragt ist vielmehr nach dem
letzten Sinn von Leben und Sterben.
Was ist jenes letzte und unsagbare
Geheimnis unserer Existenz, aus dem
wir kommen und wohin wir gehenl3?

Demgegenüber betreffen die vorletzten

Dinge das Tun und Lassen der Men-



786 UTOPISCHES DENKEN

sehen in der Zeit. Der Mensch kann
nicht allein aus dem Letzten leben. Er
muss die Möglichkeiten, die ihm zur
elementaren Sicherung des Lebens und
Zusammenlebens zur Verfügung
stehen, ergreifen. Deshalb meint auch der
Philosoph Hans-Georg Gadamer1*:
«Wessen es für den Menschen bedarf, ist
nicht allein das unbeirrte Stellen der
letzten Fragen, sondern ebenso der Sinn
für das Tunliche, das Mögliche, das

Richtige hier und jetzt.»
Wenn also Bonhoeffer von den letzten

und vorletzten Dingen spricht, so
will er nicht die Zwei-Reiche-Theorie
wieder aufwärmen, sondern er will in
seiner Ethik gerade den ausschliessen-
den Gegensatz beider vermeiden. Es
geht darum, das eine nicht gegen das
andere auszuspielen und zu vernachlässigen.

Das Vorletzte ist nicht Bedingung
des Letzten, sondern das Letzte
bedingt das Vorletzte. Deshalb muss
gerade das Vorletzte um des Letzten
willen gewahrt bleiben. Wer um das
Letzte weiss, wird die Sorge um das
Vorletzte anders erfahren. Umgekehrt
wird durch die Wahrung des Vorletzten
das Letzte geschützt.

Dieses Denken von den letzten und
vorletzten Dingen, vom Ewigen und
Zeitlichen, vom Unverfügbaren und
Verfügbaren ist uns vielleicht eine
Hilfe, um das Wesen und Scheitern des
modernen utopischen, aber auch des
fundamentalistischen Denkens zu
verstehen und zu beurteilen. So wird zum
Beispiel in der illusionären Utopie der
Totalaufklärung und Totalemanzipation

das Letzte verleugnet und das
Vorletzte verabsolutiert. Das bedeutet,
dass der Mensch selbst das Letzte, das

Absolute wird.
Da dies aber gar nicht möglich ist,

musste eine solche Geschichtsphilosophie
die enttäuschte Naherwartung der

Absolutwerdung des Menschen durch
eine List auffangen: man negiert die
Gegenwart zugunsten der Zukunft. Die
Prophezeiung der Absolutwerdung des
Menschen musste auf morgen und
übermorgen vertagt werden. Man kann
die utopische Naherwartung aber nicht
auf den Sankt-Nimmerleins-Tag
verschieben. Früher oder später muss die
enttäuschte Erwartung zum Scheitern
dieses Denkens führen.

In der fundamentalistischen
Argumentation der herrschaftsfreien Gesellschaft

liegt im pazifistischen Denken
gerade der umgekehrte Fall vor: Das
Vorletzte wird verleugnet, und man will
nur noch im Letzten leben. Man wähnt
sich schon im Paradies des ewigen Friedens

und will die Wirklichkeit der Welt
hier und jetzt gar nicht mehr zu Kenntnis

nehmen.

Gegen die Verabsolutierung
der Politik

Was wir heute als Zeugen der
Geschichte erleben, ist das Scheitern
eines Denkens, das die Politik verabsolutiert

hat. Politik ist, nach traditionellem

Verständnis, die Kunst der Regelung

der vorletzten Fragen. Soll sie sich
auch noch mit den letzten Fragen befassen,

so wird sie hoffnungslos überfordert.

Dies war sowohl in der herrschenden

Geschichtsphilosophie der
kommunistisch regierten Staaten in Mittel-
und Osteuropa, wie ebenso — wenn
auch in modifizierter Form — im
geschichtsphilosophischen Denken der
intellektuellen Linken in Westeuropa
der Fall.

Der zeitgenössische politische Denker

Wilhelm Hennis 15 bezeichnet die
Auflösung der religiösen Grundlagen
in allen Gesellschaften unserer Zeit als



UTOPISCHES DENKEN 787

einen Faktor von höchster politischer
Relevanz. Die grossen modernen Denker

der Politik, die im Grunde bereits
alle aufgeklärte Heiden waren, von
Machiavelli, Hobbes, Spinoza zu Kant
und Rousseau, sie alle konnten sich
trotzdem eine staatliche Ordnung nicht
vorstellen ohne eine religion civile, eine
bürgerliche Religion, welche die
Minimalbedingungen der Glaubensrequisiten

statuierte, damit ein Gemeinwesen
aufrechterhalten werden kann. Erst die
Verfallprodukte der Aufklärung,
Marxismus und Positivismus, haben nach
Hennis geglaubt, das religiöse Thema
auf den Schutthaufen der Geschichte
karren zu können.

Auch der in Basel lehrende Philosoph

Henning Ottmann lf' sieht die
Politik überfordert, wenn sie leisten
soll, was nur Religion selber leisten
kann, nämlich uns zum Un-Verfügba-
ren in ein Verhältnis zu setzen.
Ottmann sieht im neuzeitlichen Denken
zwei grosse Traditionen der
Politiküberforderung: Es sind die Verheissun-

gen einerseits endgültiger
Endgeschichten und anderseits absoluter
Anfänge. Endgültige Endgeschichten
überfordern die Politik, weil sie säkularisierte

Formen der Erlösung verheissen

und säkularisierte Urteile der
Verdammnis sprechen. Endgeschichten
belasten das Vorletzte mit dem Letzten
und sind in jedem Fall ruinös für die
Politik.

Noch aufschlussreicher als die
Endgeschichten sind die Geschichten absoluter

Anfänge, insofern sie unmittelbar
zum Selbstverständnis neuzeitlicher
Subjektivität gehören. Sie drücken den
Anspruch der Subjektivität aus, sich
selbst das Gesetz zu geben. Damit lebt
die neuzeitliche Politik von Anfang an
auf zu grossem Fusse. Sie mutet sich zu,

Anfang aus dem Nichts, Konkurrenz
zur Allmacht und zur Schöpfung aus
dem Nichts zu sein. Die Selbstermächtigung

neuzeitlicher Subjektivität
überfordert sich laufend als ein Wille zur
Macht, der Wille zur Verfügung ist,
nämlich Verfügung über die letzten
Dinge. Aber nur wenn das Unverfügbare

unverfügbar und politische
Rationalität bei ihren Leisten bleibt, kann
sich Politik von den Zumutungen der
Allzuständigkeit befreien. Nur auf der
Grundlage solch schöpferischer
Nüchternheit ist eine wahrhaft freiheitliche
Politik möglich.

Armin Baumgartner

' Ralf Dahrendorf: «Die Sache mit der
Nation», in «Merkur» Nr. 500, Stuttgart,
Oktober/November 1990. — : Rüdiger
Bubner: «Die Philosophen und die deutsche
Einheit», in «Merkur» Nr. 500, Stuttgart,
Oktober/November 1990. — 3 Odo
Marquard: «Futurisierter Antimodernismus», in
«Über die Natur», hrsg. von Oswald
Schwemmer. Frankfurt am Main 1979. —
5 Günter Grass: «Golfkrieg und deutsche
Schuld», Ein Gespräch mit Günter Grass.
«Basler Zeitung», 27. Februar 1991. —
6 Gottfried Forck: Spiegel-Streitgespräch
über die Kritik der Friedensbewegung am
Golfkrieg, «Der Spiegel» 7/1991. —7 Reinhard

Brandt: «Der Krieg am Golf aus
philosophischer Sicht», «Neue Zürcher Zeitung»
vom 2./3. März 1991. — s Odo Marquard:
«Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie»,

Frankfurt a.M. 1973. — c' Robert
Spaemann: «Die Utopie der Herrschaftsfreiheit»,

in «Merkur» Nr. 292, Stuttgart,
August 1972. — 10 Eberhard Jüngel:
«Zukunft und Hoffnung», Zur politischen
Funktion christlicher Theologie, in «Müssen
Christen Sozialisten sein?», hrsg. von Wolfgang

Teichert, Hamburg 1976. — " Hugo
Butler: «Der Golfkrieg — Muster ohne
Wert?», «Neue Zürcher Zeitung» vom 9./
lü.März 1991. — l2 Dietrich Bonhoeffer:
«Ethik». Zusammengestellt und herausge-



78 S UTOPISCHES DENKEN

geben von Eberhard Bethge, 12. Auflage,
München 1988.— " Erklärung des Zweiten
Vatikanischen Konzils über das Verhältnis
der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen.

— l4 Hans-Georg Gadamer: «Wahrheit
und Methode», Tübingen, 4. Auflage 1975.

- 15 Wilhelm Hennis: «Ende der Politik?»,

in «Merkur» Nr. 278, Stuttgart, Juni 1971. —
"' Henning Ottmann: «Politische Theologie
als Begriffsgeschichte. Oder: Wie man die
politischen Begriffe der Neuzeit
politischtheologisch erklären kann», in Volker
Gerhardt (Hrsg.): «Der Begriff der Politik»
(Verlag J. B. Metzler) 1990.

Mass aller Dinge: Unsere Mitarbeiter

II_P

&W$9
SAH

V

Wenn wir mit unseren Produkten und Dienstleistungen

Erfolg haben, verdanken wir dies in erster Linie
dem zielstrebigen Teamwork unserer Mitarbeiter
Jeder der weltweit 5800 Mitarbeiter leistet einen
wichtigen Beitrag zum Gelingen des Ganzen

Q Zellweger

Zellweger Uster AG, CH-8610 Uster

Textilelektronik, Energiesteuerungssysteme,
Warnsysteme für explosive und toxische Gase, Wasseranalytik,

Bürokommunikation, Haustechnik,
Verkehrssteuerungssysteme, Kabelprufsysteme und Material
Handling.


	Kommentare

